
วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา ส านักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2563)  51 

พระพุทธเจ้าชนะมารในปรัชญา 5 กระบวนทัศน์ 
Great Victory of the Lord Buddha over Mara  

in Five Paradigms of Philosophy 
 
 

พระครูปลัดสุรวุฒิ แสงมะโน  
Phrakhrupalad Surawut Saengmano 

พระปลัดวสันต์ ธีรวโร  
Phrapalad Wasan Teerawaro 

บัญชา ธรรมบุตร  
Bancha Thammabut 

แสงอาทิตย์ ไทยมิตร  
Saengatit Thaimit 
พระพจนันท์ กุมพล 

Phra Photchanan Kumpon 
มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย วิทยาเขตอีสาน 

Mahamakut Buddhist University, Isan Campu 
E-mail: surawutsung@gmail.com 

วันที่รับบทความ (Received) : 16 เมษายน 2563 
วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 15 ธันวาคม 2563 

วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 16 ธันวาคม 2563 
 
 

บทคัดย่อ 
 พุทธวิธีชนะมารผ่านกระบวนทัศน์ทางปรัชญา 5 ยุค มีวัตถุประสงค์ 1. เพ่ือศึกษาเรื่องมาร             
2. เพ่ือศึกษาพระพุทธเจ้าชนะมาร และ 3. เพ่ือศึกษาปรัชญา 5 ยุค ผลการศึกษาพบว่า มารหมายถึงเทวดา
จ าพวกหนึ่งที่มีใจบาปและในทางพระพุทธศาสนามารหมายถึงผู้ท าให้ตายมี 5 จ าพวก คือ ขันธมาร มารคือ
ขันธ์ 5 กิเลสมาร มารคือความขุ่นมัวที่เกิดขึ้นในจิตใจของมนุษย์ อภิสังขารมาร มารคือสิ่งปรุงแต่งจิตใจไปต่าง
นานๆ มัจจุมาร มารคือความตาย และเทวปุตตมาร มารคือผู้ขัดขวางความดี ส่วนพระพุทธเจ้าชนะมารเป็นบท
สวดสรรเสริญถึงชัยชนะอันยิ่งใหญ่ 8 ครั้งของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า และปรัชญา 5 กระบวนทัศน์ คือกรอบ
แนวคิดของมนุษย์ที่ใช้ในการมองโลก รวมไปถึงระบบคิด วิธีคิดที่ใช้เป็นแนวทางการศึกษาวิจัยเรื่องใดเรื่องหนึ่ง 
ในทางปรัชญาเรียกว่ากรอบแนวคิดของคนในโลกแต่ละยุคตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน ได้แก่กระบวนทัศน์ยุคดึก
ด าบรรพ์ กระบวนทัศน์ยุคโบราณ กระบวนทัศน์ยุคกลาง กระบวนทัศน์ยุคใหม่ และกระบวนทัศน์นวยุค  
ค าส าคัญ:  พุทธวิธี, ชนะมาร, ปรัชญา 5 กระบวนทัศน์ 
ABSTRACT  
 The Buddhist Approaches of Victory over Mara through The Five Paradigms of 
Philosophy aimed 1) to study Mara 2) to study the Buddha’s victory over Mara and 3) to 
study the five ages of philosophy. The results of this study were found that Mara means a 



52  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรยีนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2563) 

group of gods with evil minds and one who make one die in Buddhism. There are five types: 
Khandhamara – the Mara of the aggregates, Kilesmara – the Mara of defilement, 
Abhisankhara – the Mara of Karma-formations, Maccu-màra – the Mara as death and 
Devaputta-màra – the Mara as deity. The Buddha’s victory over Mara is the chanting to 
praise the eight great victories of the Lord Buddha. And the five paradigms of philosophy 
were the conceptual framework of human beings used in the perspectives including the 
mind system and the way of thought used to be the guideline of research. In term of 
philosophy, the five paradigms of philosophy called the conceptual framework of people in 
each period of the world from the past until now were primitive paradigm, ancient paradigm, 
medieval paradigm, modern paradigm and post modern paradigm.        
Key words: Buddhist Approaches, The Victory over Mara, The Five paradigms of Philosophy 
 
1. บทน า    

คน หรือ มนุษย์เป็นสิ่งมีชีวิตที่เกิดขึ้นในโลกนี้เมื่อใด ยังไม่อาจสรุปได้ชัดเจน แต่เชื่อกันว่า มนุษย์
เกิดขึ้นในโลกนี้เมื่อราว 2- 3 ล้านปีมาแล้ว  มนุษย์เป็นสิ่งมีชีวิตชนิด Homo sapiens ซึ่งมีรากศัพท์มาจาก
ภาษาละติน แปลว่า มนุษย์ผู้รู้ มนุษย์นั้นต่างจากสัตว์อ่ืน ๆ และได้ชื่อว่าเป็นสิ่งมีชีวิตชนิดเดียวที่มีปัญญา     
รู้จักคิดอย่างมีเหตุผลเพ่ืออธิบายที่มาที่ไปของสิ่งต่าง ๆ รอบตัว ไม่ว่าจะเป็นปรากฎการณ์ธรรมชาติ หรือวัตถุ
สิ่งของว่าเกิดขึ้นได้อย่างไร ซึ่งเหตุผลประกอบนั้น ขึ้นอยู่กับความสามารถในการหาเหตุผล ความเชื่อทาง
ศาสนา ผสมผสานกับจินตนาการของคนในสมัยนั้น ดังนั้น กรอบแนวความคิดหรือกระบวนทัศน์ของมนุษย์ใน
แต่ละยุคสมัย จึงแตกต่างกันไป และพบเห็นได้ในต านานของคนแทบทุกชาติ ทุกศาสนา ความแตกต่างนี้
เกิดข้ึนตามลัทธิ ความเชื่อ และความคิดของคนในยุคสมัยนั้น ๆ   

ในทางพระพุทธศาสนาถือว่า การได้เกิดเป็นมนุษย์เป็นของยากยิ่ง  นับเป็นหนึ่งในความยาก 4        
ดังปรากฎอยู่ในพระไตรปิฎก ที่กล่าวว่า “ความได้อัตภาพเป็นมนุษย์ เป็นการยาก, ชีวิต ของสัตว์ทั้งหลาย 
เป็นอยู่ยาก, การฟังพระสัทธรรม เป็นของยาก การอุบัติขึ้นแห่งพระพุทธเจ้าทั้งหลาย เป็นการยาก.”         
(พระไตรปิกฎ ฉบับภาษาไทย เล่ม 25 ข้อ 24, หน้า 33-35) หมายความว่า  ความได้อัตภาพมนุษย์เป็นการ
ยาก ชีวิตสัตว์ทั้งหลายเป็นอยู่ยาก การได้ฟังพระสัทธรรมเป็นของยาก การอุบัติขึ้นของท่านผู้รู้ (พุทธะ)      
แสนยาก เพราะเหตุที่ในโลกนี้ มีถึง 31 ภพภูมิ สัตว์ในอบายภูมิ และสัตว์เดรัจฉานมีจ านวนมากมายนับไม่ถ้วน 
ดังพุทธพจน์ที่ว่า “ภิกษุทั้งหลาย สัตว์กลับมาเกิดในหมู่มนุษย์มีประมาณน้อย ส่วนสัตว์ที่ไปเกิดในก าเนิดอ่ืน
จากมนุษย์มีมาก ถ้าจะเปรียบก็เหมือนฝุ่นที่ติดปลายเล็บของเรา กับฝุ่นในพ้ืนมหาปฐพี ที่เราแสดงแก่พวกเธอ
ทั้งหลายอยู่เดี๋ยวนี้แหละฯ เพราะเหตุว่า การเกิดมาเป็นมนุษย์ได้ยากนัก ดังนี้แหละ พวกเธอทั้งหลายจึงไม่ควร
ประมาทฯ” (พระไตรปิกฎ ฉบับภาษาไทย เล่ม 16 ข้อ 663-664, หน้า 298-299) จะเห็นได้ว่า กว่าที่จะได้เกิด
มาเป็นมนุษย์ได้นั้น เป็นเรื่องที่ไม่ง่ายนัก และเมื่อได้ชีวิตมาแล้ว การด าเนินชีวิตให้เจริญรุ่งเรืองจนประสบ
ผลส าเร็จมีความสุขทั้งกายและใจก็ยากยิ่งขึ้นไปอีก มนุษย์ต้องประสบกับความทุกข์ทั้งกายและใจอยู่เนือง ๆ 
ทั้งทุกข์ที่เกิดจากภายนอก และที่เกิดจากใจของตนเอง ทุกข์หรืออุปสรรคเหล่านี้ บางครั้งมนุษย์ก็รู้ถึงสาเหตุที่
เกิดขึ้น และบางครั้งไม่รู้ว่าสิ่งเหล่านั้นเกิดขึ้นเพราะอะไร สิ่งซึ่งมองไม่เห็นเหล่านี้สร้างความหวาดกลัวขึ้นในใจ
ของมนุษย์ตลอดมา มนุษย์พยายามหาเหตุผลมาเพ่ือตอบค าถามของตนเอง เมื่อไม่อาจหาค าตอบถึงท่ีมาของสิ่ง
เหล่านั้นได้ ก็สมมุติความกลัวเหล่านั้นว่าเป็นสิ่งซึ่งมีรูปร่างน่าเกลียดน่ากลัว และพยายามหาหนทางหนีให้พ้น



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา ส านักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2563)  53 

จากสิ่งเหล่านั้นด้วยวิธีต่างๆ กัน เรียกสิ่งที่น่าหวาดกลัวเหล่านี้ว่า ยักษ์ มาร ซาตาน หรือผีร้าย  ตามแต่จะคิด
กันไป แตบ่างคนก็ไม่เชื่อและปฏิเสธว่าสิ่งเหล่านี้ไม่มีอยู่จริง 
2. แนวคิดเกี่ยวกับมาร  

ค าว่า “มาร” ในพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน แปลว่า  เทวดาจ าพวกหนึ่ง มีใจบาปหยาบช้า
คอยกีดกันไม่ให้ท าบุญ ;  ยักษ์  ในพระพุทธศาสนาหมายถึงผู้กีดกันบุญกุศลมี 5 อย่าง คือ ขันธมาร กิเลสมาร  
อภิสังขารมาร  มัจจุมาร เทวบุตรมาร, โดยปริยายหมายถึงผู้ที่เป็นอุปสรรคขัดขวาง ส่วนค าว่า มาร หรือ
ซาตาน ในทางคริสต์ศาสนา และศาสนาอ่ืนๆ  ผีมารหมายถึงสิ่งชั่วร้าย ที่ท าให้ชีวิตมนุษย์ตกต่ า ท าในสิ่งที่ชั่ว
หรือบาปต่าง ๆ  

ส่วนค าว่า “พญามาร” พระญาณสังวร,สมเด็จพระสังฆราช ได้กล่าวถึง วสวตีมารหรือ ปรนิมมิต 
วสวัตตีมาราธิราช หรือค าไทยว่า พญามาราธิราช เป็นเจ้าแห่งมารทั้งหลาย  ครองอยู่บนสวรรค์ชั้นที่ 6 คือ 
ชั้นปรนิมมิตวสวัตตี ตามคัมภีร์กล่าวว่า พญามารต้องการมีอ านาจครอบครองโลกและ ไม่ประสงค์ให้ใครทั้งนั้น
บรรลุมรรคผลนิพพาน กล่าวคือไม่ประสงค์ให้ใครประสบความหลุดพ้นจากกองกิเลส เช่น ตัณหา อุปาทาน  
หรือ ราคะ โทสะ โมหะ หรือหลุดพ้นไปจากกองทุกข์มี เกิด แก่ เจ็บ ตาย เป็นต้น (พระญาณสังวร , สมเด็จ
พระสังฆราช, 2557, หน้า 162-167) นอกจากนี้ ในพระพุทธศาสนาค าว่า มาร ยังมีความหมายว่า เป็นผู้ท าให้
ตาย มี 5 จ าพวก คือ 1. ขันธมาร หมายถึง มารคือขันธ์ 5 หรือร่างกายของมนุษย์ที่เกิดขึ้น ตั้งอยู่ ดับไป และ
เป็นไปตามกฎธรรมชาติหรือกฎของไตรลักษณ์ 2. กิเลสมาร  มารคือความขุ่นมัวที่เกิดขึ้นในจิตใจของมนุษย์   
ที่คอยขัดขวางความดี ได้แก่ความโลภที่ท าให้มนุษย์เป็นคนเห็นแก่ตัว เอาแต่ได้ คิดแต่จะกอบโกยผลประโยชน์
เป็นของตนโดยไม่ค านึงถึงความถูกต้อง ชั่วดี หรือถูกผิด ความโกรธ ความพยาบาท ที่เปรียบเหมือนไฟคอยเผา
ลนจิตใจมนุษย์ให้ร้อนรน หาความสุขไม่ได้ และความหลงคือความคิดผิด หลงผิด คิดเห็นชั่วเป็นดี ดีเป็นชั่ว      
ผิดเป็นถูก ถูกเป็นผิด เป็นต้น ซึ่งเป็นเหตุให้มนุษย์หลงทางกระท าความชั่วได้ง่าย 3. อภิสังขารมาร มารคือสิ่ง
ปรุงแต่งจิตใจ ไปต่างๆนานา ที่เกิดจากผลของกรรมที่ท าไว้ในอดีตชาติ กลับมาท าให้หลงผิดเป็นชอบ และคิด
ว่าเป็น “ก าไรชีวิต” แต่เมื่อได้ถล ากระท าสิ่งนั้นไปแล้ว กลับกลายเป็น “ขาดทุนชีวิต” และกลายเป็นอภิสังขาร
มารติดตามไปไม่รู้จบนั่นเอง 4. มัจจุมาร มารคือความตาย มนุษย์และสัตว์เกิดเท่าไหร่ ตายเท่านั้น ไม่มีใครหนี
พ้นความตายไปได้ ความตายไม่มีสัญญาณเครื่องหมายบอกเหตุ ว่าจะมาถึงเมื่อใด วัตถุธาตุทุกอย่าง         
ที่สุดแล้วก็มีอันต้องแตกท าลายไป ไม่มีสิ่งใดอยู่คงที่ถาวรตลอดไปได้  ดังนี้ เป็นต้น 5. เทวปุตตมาร มารคือผู้
ขัดขวางความดีคือความลุ่มหลงในโลกียะ จนไม่อาจปฏิบัติตนให้ถึงโลกุตตระ และถึงที่สุดแห่งทุกข์ได้นั่นเอง 
(พระธรรมปิฎก, (ป.อ.ปยุตโต), 2545, หน้า 174) มารในความหมายทางพุทธศาสนา จึงไม่ ได้มีแต่เพียง      
พญามารที่มาขัดขวางการตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า หรือเป็นอ านาจลึกลับ ดังที่คนในกระบวนทัศน์ยุคดึกด าบรรพ์
และยุคโบราณกลัวกันเท่านั้น แต่ยังมีมารอย่างอ่ืน ซึ่งเกิดขึ้นในใจของมนุษย์และเป็นโทษกับมนุษย์อีกหลาย
อย่าง แต่ละอย่างล้วนเป็นเครื่องปิดกั้นความดี และก่อให้เกิดความทุกข์กับมนุษย์ไม่มีที่สิ้นสุด มารทั้งหลาย
เหล่านี้ก็ล้วนแล้วแต่อยู่ภายใต้กฎของธรรมชาติ หรือในไตรลักษณ์เช่นกัน พระพุทธเจ้าจึงทรงสั่งสอนให้สาวก
ของพระองค์ก าจัดให้สิ้นไป การจะก าจัดมารเหล่านี้ไปได้ก็คือการปฏิบัติตามอริยมรรค 8 หรือในไตรสิกขา 3 
เท่านั้น จึงจะพ้นจากบ่วงมารได้อย่างแท้จริง ดังพุทธพจน์ในมารเธยยสูตรความว่า “ภิกษุใด เจริญศีล สมาธิ 
และปัญญาดีแล้ว ภิกษุนั้นก้าวล่วงบ่วงแห่งมารได้แล้ว ย่อมรุ่งเรืองดุจพระอาทิตย์ ฉะนั้น ฯ” (พระไตรปิฎก 
ฉบับภาษาไทย เล่ม 25 ข้อ 237, หน้า 244-245) 

สรุปความว่า ค าว่า มาร หมายถึงสิ่งไม่ดี ความชั่วร้าย (บาป) หรือ อุปสรรคขัดขวางสิ่งดีงาม (บุญ)    
ที่จะเกิดข้ึนในชีวิตมนุษย์นั่นเอง ดังนั้น เมื่อเกิดสิ่งใดที่เป็นอุปสรรคขัดขวาง หรือเป็นสิ่งชั่วร้าย คนก็มักจะเรียก
สิ่งเหล่านั้นว่ามาร เช่น มารคอหอย แปลว่า ผู้ขัดผลประโยชน์ที่จะพึงมีพึงได้ มารสังคม แปลว่าผู้เป็นภัยต่อ



54  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรยีนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2563) 

สังคม มารหัวขน ลูกที่เกิดมาโดยที่ไม่ปรากฏว่าใครเป็นพ่อ หรือไม่มีใครรับเป็นพ่อ เป็นลูกซึ่งทั้งพ่อและแม่ไม่
ต้องการ เป็นต้น  (พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน, 2530, หน้า 642) มารจึงเป็นตัวแทนของความชั่วร้าย      
โชคร้าย บาปเคราะห์ หรือศัตรูที่จะมาท าลายความดี หรือความสุขของมนุษย์ทั้งหลาย  
3. พระพุทธเจ้าชนะมาร 

ในพุทธชยมงคลคาถา (พาหุงฯ) มีอยู่ว่า “พาหุงสะหัสสะมะภินิมมิตะสาวุธันตัง ครีเมขะลังอุทิตะโฆระ
สะเสนะมารัง ทานาทิธัมมะวิธินาชิตะวามุนินโท ตันเตชะสาภะวะตุเตชะยะมังคะลานิฯ ” สันนิษฐานว่า
ผู้ประพันธ์คาถานี้คือพระมหาพุทธสิริเถระซึ่งรจนาคัมภีร์ฎีกาพาหุง ในสมัยสมเด็จพระบรมไตรโลกนาถ        
และประพันธ์ในราว พ.ศ. 2006  คาถานี้เดิมชื่อว่า “บทถวายพรพระ” เพราะแต่งถวายพระเจ้าแผ่นดินชนะศึก      
(สุภาพรรณ ณ บางช้าง, 2533, หน้า 301-302) 

พระคาถานี้มีทั้งหมด 8 บท เป็นบทสวดสรรเสริญถึงชัยชนะอันยิ่งใหญ่  8  ครั้งของพระสัมมาสัมพุทธ
เจ้า  หนึ่งในชัยชนะเหล่านั้นก็คือ พระพุทธองค์ ทรงมีชัยชนะต่อพญามารและเสนามารที่ยกทัพมาเพ่ือขัดขวาง
การตรัสรู้ของพระองค์  ที่ควงไม้ศรีมหาโพธิ์ ในวันตรัสรู้ นอกจากนี้ พระองค์ยังทรงเอาชนะมารต่าง ๆ อีกคือ 
ชนะอาฬวกยักษ์ ช้างนาฬาคีรี  โจรองคุลิมาล นางจิญจมาณวิกา สัจจกนิครนถ์  นันโทปนันทนาคราช และ
ท้าวผกาพรหม  มารในที่นี้ไม่จ าเป็นต้องเป็นมารจริง ๆ แต่เป็นสัญญลักษณ์แทนกิเลส คือ โลภ โกรธ หลง และ
พระพุทธองค์ทรงเอาชนะผู้มีกิเลสทั้งหลายเหล่านั้นได้ด้วยพุทธบารมีที่พระองค์ทรงสั่งสมมา จึงเป็นที่มาของค า
ว่า พระพุทธเจ้าชนะมาร นั่นเอง แต่ชัยชนะเหล่านี้ก็ท าให้เชื่อว่าเกิดจากอภินิหารของพระพุทธเจ้าด้วย      
ต่อมา เมื่อความคิดของมนุษย์เปลี่ยนไป ความเชื่อที่เคยยึดถือกันมานานก็เกิดมีข้อสงสัยขึ้น เพราะคนส่วนหนึ่ง
เริ่ม “ไม่เชื่อ” ว่าพระพุทธเจ้าจะทรงชนะเหล่ามารจ านวนมากนั้นได้อย่างไรกัน การที่จะอธิบายปัญหานี้       
เราจึงควรทราบกรอบแนวคิดของมนุษย์ในแต่ละยุคสมัยด้วยว่าคนแต่ละยุคนั้น มีความเชื่อในเรื่องอภินิหาร
เหล่านี้ในแง่มุมไหนอย่างไรบ้าง  
4. ปรัชญา 5 กระบวนทัศน์ 
 ค าว่ากระบวนทัศน์ (Paradigm) หมายถึงกรอบแนวคิดของมนุษย์ หรือกรอบความคิดหรือแนวทาง
ทั่วไปที่ใช้ในการมองโลก หรือหมายถึง ระบบคิด วิธีคิด หรือแบบของการคิดท่ีใช้เป็นแนวในการศึกษาวิจัยเรื่อง
ใดเรื่องหนึ่ง หรือเป็นแนวในการจัดระบบในสังคม (ราชบัณฑิตยสถาน.พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน, 
2542, หน้า 45) กรอบแนวคิดนี้เป็นความเชื่อพ้ืนฐาน ที่เกิดขึ้นในจิตใจของมนุษย์ทุกคน แตกต่างกันตามเพศ 
วัย สิ่งแวดล้อม การศึกษาอบรม และการตัดสินใจเลือกของแต่ละบุคคล ในทางปรัชญาเรียกว่ากรอบแนวคิด
ของคนในโลกแต่ละยุคตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบันว่า “ปรัชญา 5 กระบวนทัศน์” อย่างไรก็ตาม ความคิดเห็นที่
แตกต่างกันไปในแต่ละยุคสมัย หรือแม้แต่ในยุคสมัยเดียวกันที่อาจจะมีความเชื่อ ความคิดที่แตกต่างกันก็ได้ 
ขึ้นอยู่กับการศึกษา สภาพสังคม และกระบวนทัศน์ของแต่ละคนด้วย  พัฒนาการความคิดของมนุษย์ 5 
กระบวนทัศน์นั้นมีรายละเอียดดังต่อไปนี้ (กีรติ บุญเจือ, 2545, หน้า 13-15) 

1. กระบวนทัศน์ยุคดึกด าบรรพ์ (Primative Paradigm) กระบวนทัศน์แบบนี้เกิดขึ้นกับมนุษย์ดึกด า
บรรพ์ คงจะหลังจากที่มนุษย์อุบัติขึ้นในโลกนี้ได้ไม่นานนัก สันนิษฐานว่า ปรัชญาดึกด าบรรพ์มีมาไม่ต่ ากว่า       
2 - 3 ล้านปีมาแล้วหรือมากกว่านั้น เป็นช่วงระยะเวลาที่มนุษย์ยังอยู่กับธรรมชาติ ป่าเขา และถ้ า  โดยมีชีวิต
คลุกคลีอยู่กับธรรมชาติ และโดนภัยธรรมชาติคุกคามอยู่เป็นนิจเมื่อมีภัย ก็หนีด้วยสัญชาตญาณเช่นเดียวกับ
สัตว์  แต่มนุษย์ต่างจากสัตว์ตรงที่คิดเป็น ดังนั้น ภายหลังเมื่อพ้นภัยแล้ว ก็พยายามหาค าตอบให้ตนเองว่า    
ภัยธรรมชาติเหล่านั้นมาจากไหน และจะแก้ไขอย่างไร โดยค าตอบก็สรุปเอาว่า ภัยธรรมชาติและเหตุการณ์ที่
เกิดขึ้นนั้นเกิดจากอ านาจลึกลับที่แฝงอยู่ในธรรมชาติ ที่ตนมองไม่เห็น และจะพ้นภัยเหล่านั้นได้ด้วยการเอาใจ
หรือตอบสนองความต้องการของสิ่งลึกลับที่มองไม่เห็นนั้น จึงควรปฏิบัติตนด้วยการท าดีในโลกนี้ไว้ โลกหน้าก็



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา ส านักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2563)  55 

จะดีไปเอง แนวคิดนี้จึงเป็นที่มาของความเชื่อในเรื่องไสยศาสตร์ เทพเจ้าต่างๆ อ านาจลึกลับ ภูตผี ปีศาจ 
ตลอดจนเชื่อเรื่องการบวงสรวงบูชา การทรงเจ้าเข้าผี เสี่ยงเซียมซี และการประกอบพิธีกรรมทางไสยศาสตร์ 
ต่างๆ แนวคิดและกระบวนทัศน์นี้ไม่ได้หายไปไหน ยังคงยึดถือสืบทอดกันต่อมาจนถึงปัจจุบันนี้ ในสังคมมนุษย์
บางแห่ง แม้กระทั่งในสังคมไทยชนบทก็ยังคงมีกระบวนทัศน์แบบนี้อยู่มากมาย และไม่แต่เฉพาะสังคมไทย
เท่านั้นที่มีความเชื่อเช่นนี้ สังคมของประเทศอ่ืนก็มีเช่นเดียวกัน เช่น ซาตาน วูดู แม่มด หมอผี เป็นต้น     
สาเหตุที่สังคมไทยในปัจจุบัน ยังคงมีความเชื่อในอ านาจเหนือธรรมชาติอยู่นั้น อาจเป็นเพราะคนในสังคมนั้น 
ไม่ ได้ถูกฝึกให้ใช้สติปัญญาพินิจพิเคราะห์ เหตุและผล  แต่ถูกฝึกหรือสอนมาให้ยอมรับในสิ่ งที่มีอยู่              
โดยปราศจากการตั้งค าถาม ดังนั้น ในสังคมพุทธศาสนาซึ่งเป็นศาสนาคู่บ้านคู่เมืองของไทย จึงมีความเชื่อเรื่อง
อภินิหารของพระพุทธเจ้าอยู่มาก ในฐานะที่พระพุทธเจ้าทรงเป็นศาสดา และเป็นสิ่งเคารพยกย่องที่สูงสุดของ
ชาวพุทธ กระบวนทัศน์เกี่ยวกับเรื่องอภินิหารเหล่านี้จึงได้รับการยอมรับและเชื่อถือกันต่อมาจากรุ่นสู่รุ่น     
อย่างชนิดไม่มีข้อสงสัยใดๆ เลย เรียกว่าหากใครคิดต่าง หรือสงสัยก็จะเป็นเรื่องแปลกของสังคมนั้นทันที          
ดังนั้น บทสวดพุทธชยมงคลคาถา ที่นิยมสวดกันมาจนถึงปัจจุบันนี้   ก็เพราะเชื่อมั่นในอภินิหารของ
พระพุทธเจ้าที่ทรงเอาชนะเหล่ามารทั้งหลายได้ หรือสวดเพ่ือสรรเสริญพระคุณและชัยชนะของพระพุทธเจ้าที่
ทรงมีต่อพญามาร มนุษย์ และ อมนุษย์ ผู้เป็นอุปสรรคทั้งหลายของพระองค์ หรือเพ่ือเป็นการเอาใจอ านาจ
ลึกลับสิ่งที่มองไม่เห็น และเป็นกระบวนทัศน์ที่แสดงออกผ่านพฤติกรรมของมนุษย์  อันเป็นความเชื่อในอ านาจ
เหนือธรรมชาตินั้นโดยไม่สนใจถึงเหตุและผลใดๆเลย     
 ส่วนในศาสนาอ่ืนที่เป็นศาสนาเทวนิยม ก็มองพระพุทธเจ้าไม่แตกต่างไปจากพระเจ้าที่ตนนับถืออยู่    
ในฐานะที่เป็นศาสดาของศาสนาหนึ่ง ประกอบกับความเชื่อในพระเจ้าของศาสนิกเหล่านั้นคือ เชื่อว่าพระเจ้า
สามารถดลบันดาลทุกสิ่งทุกอย่างได้ ดังนั้น อภินิหารของพระพุทธเจ้าที่ทรงชนะมารจึงเป็นเรื่องปกติธรรมดา
และไม่แตกต่างไปจากความสามารถของพระเจ้าในศาสนาของตนจะท าได้เช่นเดียวกัน ความเชื่อเช่นนี้จึงยังคง
เป็นกระบวนทัศน์ที่ยังคงพบเห็นได้ในปัจจุบันเสมอๆ  
  2. กระบวนทัศน์ยุคโบราณ (Ancient  Paradigm) กระบวนทัศน์นี้ยึดเอากฎของโลกเป็นหลัก    
เพราะเชื่อว่าความส าเร็จอยู่ที่การท าตามกฎของโลกเป็นส าคัญ จึงต้องพยายามค้นคว้าให้รู้กฎของโลกและ
ปฏิบัติตามอย่างเคร่งครัด แม้จะไม่เข้าใจเหตุผลก็ไม่เป็นไร ถ้าท าแล้วได้ผลก็ให้ปฏิบัติตามนั้น ดังนั้น ในการนับ
ถือศาสนาก็เช่นกัน ก็เชื่อว่าเทพเจ้าทั้งหลายล้วนแต่ต้องเดินตามกฎ และช่วยมนุษย์ตามกฎของโลกคือเชื่อว่า
โลกมีกฎเกณฑ์และมนุษย์เราควรเรียนรู้กฎเกณฑ์เพ่ือแสวงหาความสุขในโลกนี้ ความเชื่อเช่นนี้ จึงเป็นความ
เชื่อที่หวังสิ่งตอบแทนกลับมาเช่นเดียวกัน  การบูชาและการบวงสรวงก็เพ่ือให้เกิดผลประโยชน์กับตนเอง และ
เชื่อว่า ถ้าได้รับสิ่งที่ดีในโลกนี้ ก็จะได้รับสิ่งที่ดีในโลกหน้าเช่นเดียวกัน  (กีรติ บุญเจือ , 2545, หน้า 15-17) 
และในยุคนี้เอง พระพุทธเจ้าได้ประดิษฐานพระพุทธศาสนาขึ้น และทรงสอนว่า เอกภพและทุ กสิ่งในเอกภพ
เดินตามกฎธรรมชาติ หรือกฎธรรมะ คือไตรลักษณ์ ไตรลักษณ์หมายถึงลักษณะทางธรรมชาติ 3 ประการ       
ที่พระพุทธองค์ทรงเห็นธรรมชาติ และน ามาสอนให้มวลมนุษย์เข้าใจ ได้แก่ 1. อนิจจัง หมายถึง ความเป็นของ
ไม่เที่ยง    ไม่จีรังยั่งยืน ไม่แน่นอน สรรพสิ่งในเอกภพนี้ไม่ว่าจะเป็นรูปธรรมหรือนามธรรม  หรือแม้แต่ธรรมะ
ของพระพุทธองค์เองก็อยู่ในกฎเกณฑ์เดียวกัน 2. ทุกขัง หมายถึง ความเป็นทุกข์ ทนอยู่ในสภาพเดิมต่อไปอีก
ไม่ได้ จ าเป็นต้องเปลี่ยนแปลงไปสู่สภาวะอย่างใดอย่างหนึ่ง แม้ในความสุขเองก็มีทุกข์แฝงอยู่ด้วย 3. อนัตตา 
หมายถึง ความไม่ใช่ตัวไม่ใช่ตน ความไม่มีอะไร ไม่ใช่เราไม่ใช่ของเรา หรือความไม่มีตัว ไม่มีตน ซึ่งไม่ได้
หมายความว่าไม่มีตัวไม่มีตนทางกายภาพ แต่แปลว่าสิ่งต่างๆที่เรียกว่าเป็นตัวเป็นตนนั้น เป็นเพียงสิ่งสมมุติ
ทั้งสิ้น  



56  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรยีนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2563) 

กฎของไตรลักษณ์นี้ มีชื่อเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า "สามัญลักษณะ" กล่าวคือ ไม่ว่าพระพุทธเจ้าจะอุบัติขึ้น
หรือไม่ก็ตาม หลักทั้งสามนี้ ก็คงมีอยู่เป็นธรรมดาและเป็นธรรมชาติของเอกภพอยู่แล้ว พระพุทธเจ้าเป็นแต่
เพียงผู้ทรงค้นพบ และน ามาเปิดเผยแสดงแก่เวไนยสัตว์ทั้งหลายเท่านั้น  
 เมื่อค าสอนทางพุทธศาสนาแสดงให้เห็นว่าทุกสิ่งทุกอย่างในเอกภพนี้มีกฎเกณฑ์ และต้องเดินตาม
กฎเกณฑ์เหล่านั้น ความเชื่อในเรื่องของอภินิหารซึ่งเป็นกระบวนทัศน์ในยุคดึกด าบรรพ์ของมนุษย์ในยุคนี้แม้จะ
ยังคงมีอยู่เหมือนเดิม  แต่มีความพยายามที่จะค้นหาเหตุผล ว่าเพราะอะไรจึงเป็นเช่นนั้น แต่แม้จะไม่เข้าใจ
เหตุผล แต่ถ้าท าแล้วได้ผลก็ยังคงปฏิบัติไปตามนั้น ส่วนที่แตกต่างออกไป นอกจากความพยายามที่จะค้นหา
เหตุผลก็คือการปฏิบัติตามกฎเกณฑ์เหล่านั้นเพ่ือให้ได้มาซึ่งสิ่งที่ตนต้องการมากขึ้นคือเพ่ือให้เกิดความสุข 
ความมั่นใจ หรือก าลังใจที่ยังคงพ่ึงพาอ านาจลึกลับคืออภินิหารของพระพุทธเจ้าที่ตนมองไม่เห็น จะเห็นได้จาก
น าบทสวดพุทธชยมงคลคาถามาใช้เป็นบทสวดเพ่ือป้องกันอันตรายทั้งหลาย และเพ่ือเป็นก าลังใจที่จะเอาชนะ
ศัตรูหรืออุปสรรคต่างๆ ในชีวิตด้วยโดยถือเคล็ดเอาจากการที่พระพุทธเจ้าทรงชนะมารนั่นเอง ที่เห็นได้ชัดก็คือ
พิธีกรรมสมัยโบราณตามต าราพิชัยสงคราม ที่จะมีการท าพิธี “โขลนทวาร” ซึ่งนิยมท าทั้งพิธีหลวงและพิธี
ราษฎร์ โดยท าเป็นประตูที่สร้างขึ้นชั่วคราวส าหรับใช้ในพิธีกรรมที่เป็นสิริมงคลและขจัดความอัปมงคลแก่ผู้ที่
เดินผ่าน การประกอบพิธีโขลนทวารที่เป็นพิธีหลวงนั้น จัดขึ้นในโอกาสที่ส าคัญ 3 วาระ คือ (1) ในการยกทัพ
ออกจากเมืองเพ่ือไปท าศึกสงคราม ท าให้เกิดขวัญและก าลังใจในการรบเอาชนะข้าศึกศัตรู (2) ในการรับ
กองทัพที่ได้ชัยชนะกลับมาเพ่ือขจัดอุปัทวันตราย ขับเสนียดจัญไร วิญญาณข้าศึกไม่ให้ติดตามตัวทหาร เครื่อง
ศัสตราวุธ ช้างม้าเข้ามาในเมือง และเพ่ือเป็นสิริมงคลแก่ทหารที่กลับมา (3) ในการรับช้างส าคัญเข้าเมือง    
เพ่ือสมโภชช้างเผือกตลอดการเดินทาง ก่อนจะประกอบพิธีสมโภชขึ้นระวางในเมืองหลวง โดยท าเป็นประตูป่า 
ซุ้มประตูประดับด้วยกิ่งไม้สด ๆ และให้ทหารในกองทัพลอดประตูนี้ ซึ่งแต่เดิมมีเฉพาะพิธีพราหมณ์  โดยให้
พราหมณ์คู่หนึ่งนั่งบนร้านสูงสองข้างประตู  ท าพิธีสวดพระเวท  ประพรมน้ ามนต์เพ่ือเป็นสิริมงคลแก่กองทัพ 
ต่อมาได้เพ่ิมพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาเข้ามาด้วย โดยให้พระสงฆ์สวดพุทธชยมงคลคาถา สรรเสริญคุณ
พระพุทธเจ้าชนะมารแล้วประพรมน้ ามนต์แก่ทหารที่ลอดซุ้มประตูด้วย  เมื่อเสร็จศึกสงครามแล้ว ก็ต้องผ่ าน
พิธีโขลนทวารอีกครั้ง เพ่ือกันเสนียดจัญไร แก้และกันภูตผีปีศาจที่อาจติดตามมาจากสนามรบเป็นพิธีการที่
บ ารุงขวัญทหารผ่านศึกไม่ให้เสียขวัญจากการสงคราม (ปิยรัตน์ อินทร์อ่อน, 2552, หน้า 62)    
 ส่วนแนวคิดตะวันตกนั้นก็มีการค้นหาถึงที่มาถึงปฐมธาตุของโลก หรือการแสวงหาค าตอบว่าโลก
เกิดขึ้นได้อย่างไร ในเรื่องของโลกนั้น พระพุทธเจ้าทรงบอกว่าเป็นอจินไตยแปลว่าสิ่งที่ไม่ควรจะไปคิด เพราะ
ไม่เกิดประโยชน์อะไร พระพุทธองค์ทรงมุ่งเน้นในเรื่องของการพ้นทุกข์ เพ่ือเข้าถึงสุขที่แท้จริงมากกว่า       
ดังนั้น พระพุทธเจ้าจึงไม่ได้กล่าวอะไรไว้มากในเรื่องของโลก ส่วนเรื่องอจินไตยที่พระพุทธเจ้าบอกไม่ให้ไปคิด
นั้นมีอยู่ 4 ประการคือ (1) พุทธวิสัย คือคุณสมบัติและความสามารถของพระพุทธเจ้า เพราะทรงเป็นสัพพัญญู 
(2) ญาณวิสัย คือสิ่งที่รู้ได้ด้วยญาณ (3) กรรมวิสัย วิบากของกรรมซึ่งท าให้เกิดผลต่างๆ ในชีวิต และ           
(4) โลกวิสัย ที่มาที่ไปของสิ่งที่ใหญ่โต เช่นโลกและจักรวาล เป็นต้น เพราะความรู้เหล่านี้ไม่เกี่ยวกับการบรรลุ
มรรคผล 

ดังนั้น การแสวงหาเหตุผลของอภินิหารที่พระพุทธเจ้าทรงชนะมารนั้น  ที่ปรากฏเห็นได้ในพุทธชย
มงคลคาถาบทนี้ ก็คือความดีหรือข้อธรรม อันเป็นพุทธวิธีที่พระพุทธองค์ทรงใช้เพ่ือเอาชนะมาร มนุษย์ และ 
อมนุษย์ทั้งหลาย มิใช่ได้มาด้วยอภินิหารหรืออิทธิปาฏิหาริย์ดังที่เชื่อถือกัน ดังนี้ 1. ทรงชนะวสวตตีมาราธิราช
และเหล่ามารทั้งหลายที่มาขัดขวางการตรัสรู้ของพระองค์  ด้วยการนึกถึงบารมี 10 ทัศที่พระพุทธองค์ทรง
บ าเพ็ญมาทั้งหมด ได้แก่ ทาน ศีล เนกขัมมะ ปัญญา วิริยะ ขันติ สัจจะ อธิษฐาน เมตตา และอุเบกขา          
2. ทรงชนะอาฬวกะยักษ์ ผู้มีจิตหยาบกระด้าง  ด้วยขันติธรรม 3. ทรงชนะช้างนาฬาคีรีที่ตกมันและดุร้าย    



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา ส านักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2563)  57 

ด้วยเมตตาธรรม 4. ทรงชนะโจรองคุลิมาล ผู้มีฝีมือเก่งกล้า และถือดาบวิ่งไล่ฟันพระองค์ด้วยอิทธิฤทธิ์          
5. ทรงชนะนางจิญจมาณวิกา ที่ใส่ร้ายพระองค์ ด้วยการสันติธรรม 6. ทรงชนะนิครนถ์ ผู้ไม่มีสัจจะ และมีใจที่
มืดบอด ด้วยปัญญา 7. ทรงชนะนันโทปนันทนาคราช ผู้เป็นพาล ด้วยอุปเท่ห์วิธี คือใช้อุบายบอกให้พระโมคคัล
ลานะนิมิตกายเป็นพญานาคไปปราบนันโทปนันทนาคราช เป็นการใช้ฤทธิ์สู้ฤทธิ์ 8. ทรงชนะท้าวผกาพรหมผู้มี
ฤทธิ์ และมีทิฏฐิที่ผิด ด้วยญาณเทศนา คือเทศน์ในสิ่งที่ถูกใจ 
 ความดีที่ทรงกระท าเหล่านี้ ก็คือความดีที่ทรงน ามาเป็นหลักธรรมสั่งสอนสาวกทั้งหลาย หาใช่
อภินิหารหรือปาฏิหาริย์ที่ทุกคนมองไม่เห็น  เพราะพระพุทธเจ้าก็ไม่ทรงยินดีกับอิทธิปาฏิหาริย์ หมายถึง
อภินิหารหรือการแสดงฤทธิ์ พระองค์จะทรงใช้ก็ต่อเมื่อจ าเป็นเท่านั้น และไม่ทรงยินดีกับอาเทสนาปาฏิหาริย์ 
คือการทายใจบุคคลอ่ืน เพราะทรงเห็นว่า จะมีทั้งคนเชื่อและคนไม่เชื่อ ซึ่งจะท าให้เกิดการทุ่มเถียงทะเลาะกัน 
จึงได้ทรงชี้แจงความหมายและคุณค่าของอนุสาสนีปาฏิหาริย์ ซึ่งหมายถึงปาฏิหาริย์คือค าสอนที่เป็นจริง     
สอนให้เห็นจริง และน าไปปฏิบัติได้ผลสมจริง เอามาใช้ปฏิบัติเป็นให้ประโยชน์ ประจักษ์แจ้งแก่ตนเอง       
จนถึงที่สุดทุกข์ อันเป็นจุดมุ่งหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนานั่นเอง (พระไตรปิกฎ ฉบับภาษาไทย เล่ม 9 ข้อ 
338-349, หน้า 306-329 ) กระบวนทัศน์ยุคโบราณของมนุษย์ ในการหาเหตุผลหรือที่มาของอภินิหารหรือ
ปาฏิหาริย์เหล่านั้น จึงเป็นจุดเริ่มต้นของการแสวงหากฎเกณฑ์ของชีวิตเพ่ือหาสัจธรรมและเพ่ือการหลุดพ้นจาก
ทุกข์ภัยในชีวิตมนุษย์ในยุคต่อมา  
 3. กระบวนทัศน์ยุคกลาง (Medieval Paradigm) เป็นกระบวนทัศน์เชิงนามธรรม มุ่งแสวงหาสัจจะ 
และเรื่องราวของชีวิต เพ่ือตอบปัญหาว่า ก าเนิดของคนมาจากที่ไหน และสิ้นสุดที่ใด คุณค่าของชีวิตคืออะไร 
กระบวนทัศน์สมัยกลาง เกิดในยุคที่คนต้องการแสวงหาความจริงในชีวิต จึงเป็นต้นก าเนิดของหลายศาสนาใน
โลก ที่สามารถจะตอบปัญหาและเรื่องราวเกี่ยวกับ ปรัชญา สัจจะชีวิต โลก อนิจจัง และให้ความส าคัญกับ
นักปราชญ์ กับการแสวงหาความรู้ที่แท้จริงของชีวิต  (กีรติ บุญเจือ , 2545, หน้า 17- 18) เพราะเชื่อว่า
ความสุขในโลกนี้ไม่สมบูรณ์แบบและไม่ถาวร  ส่วนความสุขแท้และถาวรมีอยู่ในโลกหน้าเท่านั้น จึงต้องใช้ชีวิต
อันจ ากัดและสั้นในโลกนี้  เป็นเรื่องที่กระท าเพ่ือแสวงหาความสุขแท้อันถาวรในโลกหน้า ผู้ที่ยึดมั่นในความคิด
เช่นนี้    จึงสละโลกไปบ าเพ็ญพรตกันมาก ในขณะเดียวกัน ความเชื่อแบบกระบวนทัศน์ยุ คดึกด าบรรพ์และ
กระบวนทัศน์ยุคโบราณก็ยังคงมีอยู่ จึงท าให้แนวความคิดและพฤติกรรมการแสดงออกของมนุษย์ในยุคกลาง
นั้นมีปรัชญาทั้ง 3 แบบปนกันไป ในยุคนี้ศาสนาคริสต์ (ค.ศ.28) และศาสนาอิสลาม (ค.ศ. 622) ได้อุบัติขึ้น 
และด้วยความเป็นศาสนาเทวนิยมของทั้งสองศาสนานี้ คือมีความเชื่อและศรัทธาในพระเจ้า และเชื่อกันว่า 
พระเจ้าเป็นผู้สร้างโลก และทุกสิ่งทุกอย่างในโลก รวมถึงดลบันดาลให้เกิดความเป็นไปต่าง ๆ นานาในชีวิต
มนุษย์  แนวคิดหรือกระบวนทัศน์ของศาสนิกชนทั้งคริสต์และอิสลามจึงยังคงเป็นกระบวนทัศน์ของยุคโบราณ
อยู่ ควบคู่ไปกับกระบวนทัศน์ยุคกลางซึ่งเติบโตอยู่ในชมพูทวีปในเวลานั้น   

ในยุคกลางนี้ เป็นช่วงที่พระพุทธศาสนาและศาสนาอ่ืน ๆ แพร่หลายไปทั่วโลกและปรัชญาทางศาสนา
เกิดขึ้นมากมาย กระบวนทัศน์ของคนในยุคกลางนี้ จึงมุ่งที่จะแสวงหาปรัชญา สัจจะของชีวิต โลก อนิจจัง    
การแสวงบุญของนักบุญต่างๆ การสละความสุขในโลกียะ เพ่ือไปสู่ความพ้นทุกข์ที่แท้จริง มากกว่าที่จะแสวงหา
ความสุขในโลกปัจจุบัน  ดังนั้น ความเชื่อในเรื่องของอภินิหารพระพุทธเจ้าชนะมาร จึงมองไปที่เหตุที่ท าให้ชนะ
พญามาร และมารอ่ืนๆ ไปพร้อมกัน  ท าให้เกิดผู้มีดวงตาเห็นธรรม และผู้บรรลุธรรมขั้นต่าง ๆ และสามารถ
หลุดพ้นจากความทุกข์ได้อย่างแท้จริงเป็นจ านวนมากมาย เมื่อได้เข้าถึง และมีปัญญารู้แจ้งในสัจธรรมนั้น 
ความเชื่อในอภินิหารต่างๆ  ของบุคคลเหล่านี้ก็หมดไป  เพราะมีสิ่งอ่ืนที่ดีกว่า ส่วนผู้ที่ยังไม่อาจเข้าถึงสัจธรรม
นั้น ก็ยังคงอาศัยความเชื่อแบบเดิมๆ เพ่ือเป็นก าลังใจต่อไป   



58  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรยีนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2563) 

4. กระบวนทัศน์ยุคใหม่ (Modern  Paradigm)  มนุษย์เชื่อว่าโลกมีกฎเกณฑ์ และสามารถพิสูจน์ได้
ด้วยวิธีการทางวิทยาศาสตร์ มีการประดิษฐ์คิดค้นสิ่งต่างๆ ขึ้นมากมายเพ่ืออ านวยความสะดวกให้มนุษย์      
จนแทบจะกล่าวได้ว่าวิทยาศาสตร์แก้ปัญหาทุกอย่างของมนุษย์ได้  ในด้านศาสนา หากศาสนาใดสามารถ
พิสูจน์ได้ด้วยวิธีการทางวิทยาศาสตร์ ก็เป็นที่น่าเชื่อถือ มีการน าเอาวิธีการทางเหตุผลมาอธิบายเพ่ือยืนยันค า
สอนในศาสนาที่ตนนับถือ รวมไปถึงแนวคิดที่เป็นกระบวนทัศน์แบบจักรกล และวัตถุนิยม กระบวนทัศน์นี้    
มองโลกและองค์ประกอบทุกอย่างในโลกและจักรวาลเป็นวิทยาศาสตร์ ซึ่งต้องมีการพิสูจน์เพื่อแสดงข้อเท็จจริง
ให้ประจักษ์ เช่น วัตถุ ประกอบขึ้นจากหน่วยย่อยคือโมเลกุล และอะตอม ร่างกายกับจิตไม่เกี่ยวข้องกัน มนุษย์
เป็นเพียงสัตว์สังคมที่ประกอบกันขึ้นเพียงเพ่ือสืบเผ่าพันธุ์ วัฒนธรรมทางสังคมเริ่มเข้าสู่วัฒนธรรมจักรกล และ
เชื่อว่าวัฒนธรรมอัตโนมัติจะสร้างสังคมให้เกิดความสงบเรียบร้อย ในขณะเดียวกัน ก็มุ่งสนองความต้องการ
ของมนุษย์ เพ่ือน าสังคมไปสู่อุตสาหกรรม และเทคโนโลยี และการพัฒนาทางวิทยาศาสตร์จะช่วยให้มีชีวิตที่มี
ความสุขได้ในปัจจุบันนี้ มิใช่โลกหน้าดังที่เคยเชื่อกันมาในยุคกลาง   
 สังคมตะวันตกในยุคนี้ได้เกิดขบวนการความคิดที่มีอิทธิพลมากในวรรณคดีทั่วยุโรปและทั่วโลก คือ
ขบวนการพุทธิปัญญา (enlightenment movement) นับเป็นครั้งแรกในประวัติศาสตร์ของมนุษยชาติที่
กระแสความคิดหนึ่งเกิดขึ้นและขยายไปทั่วโลกภายในเวลาเพียง 10 ปี ผู้ที่โด่งดังที่สุดในขบวนการพุทธิปัญญา
นี้  ได้แก่ วอลแตร์ ชาวฝรั่งเศส(Voltaire) และนักปรัชญาส าคัญๆ เช่น อลองแบรต์  (Alembert), ดิดโรต์
(Diderot), มองเตสกีเออร์(Montesquieu) ด้วย ขบวนการนี้พยายามใช้วรรณคดีในรูปแบบต่างๆเผยแพร่
หลักการที่ว่า “เราเชื่อได้เฉพาะประสบการณ์และความจริงที่พิสูจน์ได้จากประสบการณ์เท่านั้น” ความรู้ทุก
อย่างนอกเหนือไปจากนี้ เป็นความงมงายซึ่ งจะต้องขจัดออกไปจากความคิดของมนุษย์ให้สิ้นซาก            
เพราะขัดขวางความก้าวหน้าของมนุษยชาติส่วนรวม คือการขจัดความคิดเรื่อง ไสยศาสตร์ในรูปแบบต่าง ๆ 
รวมทั้งศาสนาและศีลธรรมที่อ้างอ านาจเหนือธรรมชาติด้วย อย่างไรก็ตาม ขบวนการนี้ถือคติแก้ไขความคิด
ด้วยความคิด ไม่นิยมและไม่เห็นชอบกับวิธีการรุนแรง ไม่ว่าเพ่ือจุดหมายอันใดทั้งสิ้น ความคิดนี้ได้รับความ
นิยมเป็นอย่างมาก (กีรติ บุญเจือ 2545, หน้า 18-20) 
 กระบวนทัศน์ของขบวนการพุทธิปัญญานี้  ถูกคัดค้านโดยนักปรัชญาชาวเยอรมัน ชื่อ เอ็มมานูเอล 
คานท์ ให้ความเห็นว่า ขบวนการพุทธิปัญญาก าลังท าลายศีลธรรม และศาสนา ด้วยคณิตศาสตร์และ
วิทยาศาสตร์ เพราะคณิตศาสตร์และวิทยาศาสตร์สามารถพิสูจน์ได้เป็นรูปธรรม และ เนื่องจากคานท์ เป็นผู้ที่มี
ศรัทธาเคร่งครัดต่อศาสนา จึงหาทางออกว่า คณิตศาสตร์และวิทยาศาสตร์เป็นเรื่องของข้อเท็จจริงและกฎ 
ส่วนศีลธรรมและศาสนาเป็นเรื่องของคุณค่าทางจิตใจ อย่างไรก็ตาม ความเชื่อในเรื่องพระเจ้ามีอยู่ และ      
พระเจ้าสมบูรณ์อย่างที่สุด  

จะเห็นได้ว่า กระบวนทัศน์ในยุคใหม่นี้  แม้จะยังคงเชื่อในเรื่องของพระเจ้า  แต่ไม่เชื่อในสิ่งที่พิสูจน์
ทางวิทยาศาสตร์ไม่ได้  โดยมองว่า อภินิหารหรือสิ่งที่เหนือธรรมชาตินั้นเป็นเพียงความเชื่อที่งมงาย ไร้สาระ   
ไม่มีประโยชน์ที่จะใส่ใจหรือสนใจ  เพราะไม่เชื่อว่าจะก่อให้เกิดผลใดๆกับตนได้   เพราะคนในยุคนี้มีความเป็น
วัตถุนิยมค่อนข้างสูง และมุ่งที่จะหาความสุขใส่ตัวจากเทคโนโลยี  มากกว่า ความสุขทางด้านจิตใจ           
ความต้องการที่เกินพอดีนี้ท าให้ต้องแสวงหามากขึ้น น าไปสู่การแก่งแย่งแข่งขัน หรือแม้แต่การแย่งชิงเพราะ
ขาดปัญญาที่ควรตระหนักรู้ แม้เทคโนโลยีหรือความเจริญทางวัตถุจะสูงขึ้น  แต่การละเลยการแก้ไขปัญหาทาง
จิตใจเพราะยึดติดวัตถุมากเกินไป  ด้วยเพราะมีแนวคิดผิด ๆ ที่ว่า วิทยาศาสตร์เท่านั้นจะท าให้คนมีความสุขได้   
โดยมองด้านดีของวิทยาศาสตร์แต่ เพียงอย่างเดียว  ในขณะที่ความเจริญทางวิทยาศาสตร์ด้านลบ             
กลับกลายเป็นผลกระทบต่อโลกอย่างมหาศาล   คือน าไปผลิตอาวุธสงครามเพ่ือท าลายล้างมนุษย์ด้วยกันเอง  



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา ส านักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2563)  59 

ในสงครามโลกครั้งที่ 1 และ 2 ที่ท าให้มนุษย์บาดเจ็บล้มตายเป็นจ านวนมาก ซึ่งสุดท้ายแล้ว ก็ท าให้มนุษย์เกิด
ความทุกข์มากข้ึน   
 ส่วนสังคมตะวันออก กระบวนทัศน์ในเรื่องวัตถุนิยมนั้นช้ากว่าสังคมตะวันตก เหตุผลก็เพราะว่า 
ตะวันออกมีวัฒนธรรมที่ค่อนข้างกลมกลืนกับศาสนาเรียกว่าศาสนาเป็นเนื้อเดียวกันกับวัฒนธรรมก็ได้ ดังที่ 
ออคตาวิโอ ปาซ (Octavio Paz)  นักเขียนชาวเม็กซิกันซึ่งได้รับรางวัลโนเบลสาขาวรรณกรรมปี 1990 ผู้เขียน
เรื่อง The Labyrinth of Solitude ได้วิจารณ์วัฒนธรรมตะวันตก และวัฒนธรรมลาตินอเมริกันไว้ใน
วรรณกรรมของตนว่า คนตะวันตกมีพรสวรรค์ในการท าให้ฝ่ายที่อยู่ตรงกันข้ามกัน (คู่ขัดแย้ง) และมองทุกอย่าง
เป็นขาวหรือด า จึงท าให้ไม่สามารถตกลงประนีประนอมกันได้ แต่ในวัฒนธรรมตะวันออกนั้น เป็นวัฒนธรรมที่
มีอัจฉริยภาพ ในการท าให้สิ่งที่อยู่ตรงกันข้ามกัน สามารถอยู่ร่วมกันได้ เขายกตัวอย่างพุทธศาสนา ซึ่งเขาเห็น
ว่า เป็นปรัชญาที่วิพากษ์ความเป็นจริง และสภาวะของมนุษย์ ได้อย่างน่าพิศวง โดยเฉพาะแนวคิดเรื่องสุญญตา 
ซึ่งเป็นสภาวะที่อธิบายถึงความเป็นอยู่และความไม่มีอยู่ ความจริงและความไม่จริง รวมอยู่ด้วยกันอย่าง
กลมกลืนเป็นเนื้อเดียวได้โดยไม่ขัดแย้งกัน  (ชัยอนันต์ สมุทวาณิช , 2544, หน้า 1) ดังนั้น กระบวนทัศน์หรือ
ความเชื่อในเรื่องสิ่งลึกลับเหนือธรรมชาติ รวมถึงอภินิหารของพระพุทธเจ้าชนะมารก็ยังคงเป็นที่นับถือ  และ
เป็นความเชื่อของสังคมตะวันออกไม่เว้นแม้แต่ในประเทศไทยอยู่เช่นเดิม  เพราะสังคมตะวันออกนั้นศาสนากับ
วัฒนธรรมได้หล่อหลอมกลายเป็นเนื้อเดียวกันนั่นเอง จะเห็นได้จากชาวพุทธในประเทศไทย ยังคงสวดมนต์
ด้วยพระพุทธชยมงคลคาถาบทนี้ เพ่ือความเป็นสิริมงคลและป้องกันภัย อุปัทวันตรายต่างๆ ใช้เป็นบทสวดมนต์
ให้พรในที่ต่าง ๆ การสวดมนต์หมู่เพ่ือขจัดหรือบรรเทาปัญหาที่เกิดขึ้นในประเทศหรือแม้แต่การสวดถวาย    
พระพรในพระราชพิธีส าคัญๆ ก็ยังคงกระท าต่อเนื่องกันมา  เพราะเชื่อมั่นว่าเป็นพระคาถาแห่งชัยชนะอัน
ยิ่งใหญ่ของพระพุทธเจ้าจะสามารถบันดาลในสิ่งที่ปรารถนาให้ตนได้  
 5. กระบวนทัศน์นวยุค หรือกระบวนทัศน์อนาคต (Post Modern  Paradigm) มนุษย์ เริ่มสงสัยใน
วิทยาศาสตร์ว่าจะมีประโยชน์อย่างเดียวจริงหรือ เพราะแม้ว่าวิทยาศาสตร์จะสร้างสวรรค์ให้เกิดขึ้นในโลก
มนุษย์ได้ แต่ก็ท าลายมนุษย์ได้ด้วยเช่นกัน ท าให้เกิดแนวคิดที่เป็นกระบวนทัศน์เชิงคุณภาพ เพ่ือสร้าง "สมดุล-
สมบูรณ-์สุขภาวะ" ให้แก่คนในสังคม กระบวนทัศน์นวยุค ให้ความส าคัญ และเคารพศักดิ์ศรีในความเป็นมนุษย์ 
มองว่า เห็นคนเป็นคน เห็นมนุษย์เป็นมนุษย์ ที่งดงามด้วยร่างกาย จิตใจ อารมณ์ และการอยู่ร่วมกันเป็นสังคม 
ทุกคนมีกิเลส มีความต้องการไม่เหมือนกันและไม่เท่ากัน จึงสร้างปัญหาต่างๆ ได้ไม่เท่ากัน ดังนั้น ทุกคนต้อง
ร่วมมือกันแก้ไขปัญหา มิใช่ปล่อยให้เป็นภาระของใครคนใดคนหนึ่ง ส่งเสริมความดี และป้องปรามความเลว 
มุ่งขจัดความชั่วร้ายในตัวตน มิใช่ท าร้ายบุคคล สนองความต้องการพ้ืนฐานมากกว่าความต้องการส่วนเกิน     
เชื่อว่าแนวคิดนี้จะเป็นหนทางแก้ไขปัญหาสังคมท่ีถูกต้อง (กีรติ บุญเจือ, 2545, หน้า 20-26) 

เมื่อสังคมยึดติดวัตถุนิยมมากเกินไป เพราะความสะดวกสบายจากความเจริญทางเทคโนโลยีและ
วิทยาศาสตร์ มนุษย์ก็เริ่มพบว่า ความสุขจากเทคโนโลยีนั้นแม้จะให้ความสุขทางกาย แต่ไม่อาจให้ความสุขทาง
จิตใจได้ แต่กลับท าให้เป็นทุกข์มากข้ึน เพราะพ้ืนฐานของความสุขทางจิตใจต่ าลง กระบวนทัศน์นวยุคนี้ จึงหัน
กลับไปหาต้นเหตุของความทุกข์ และหนทางที่จะแก้ไข ด้วยการมองทุกอย่างเป็นบวกคือยอมรับความแตกต่าง
ของเพ่ือนมนุษย์ด้วยกัน และยอมรับว่ามนุษย์มีกิเลสไม่เท่ากัน เพ่ือให้เกิดการประนีประนอมที่จะสร้างสันติสุข
ให้เกิดขึ้นในสังคมโลก และเห็นว่าการแก้ไขต้องท าเป็นระบบองค์รวมคือการพัฒนาทั้งด้านวัตถุ จิตใจ และ
สติปัญญาไปพร้อมๆ กัน ด้วยการหันไปมองจุดดีของแต่ละอย่างมาใช้เพ่ือผสมผสานให้เกิดสัมพันธภาพในทุก
ระบบของวงจรชีวิตอย่างมีประสิทธิภาพมากที่สุด  และให้การยอมรับคุณค่าทางศาสนาที่ให้ความสุขด้านจิตใจ
และสติปัญญาที่จะระงับดับทุกข์ของมนุษย์ว่ามีความส าคัญเช่นเดียวกัน  ด้วยการยึดถือหลักวิจารณญาณ คือ 
รู้จักวิเคราะห์ ประเมินค่า รู้จักเลือกเก็บคุณค่ามาใช้เพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิต อาศัยปรัชญาโลกาภิวัฒน์ที่ใช้



60  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรยีนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2563) 

วิจารณญาณอย่างแท้จริงเพ่ือความสุขและสันติภาพแห่งมวลมนุษยชาติ และแม้จะมีแนวคิดแบบใหม่ขึ้นมา    
แต่การยอมรับข้อดีของกระบวนทัศน์อ่ืนๆ ที่ผ่านมาก็เป็นความคิดเชิงบวกเช่นเดียวกัน เพราะถ้าเรามองส่วนที่
ดีของความเชื่อในอภินิหารที่พระพุทธเจ้าทรงชนะมาร และการสวดมนต์พุทธชยมงคลคาถาเพ่ือสรรเสริญพระ
พุทธคุณและชัยชนะอันยิ่งใหญ่ของพระพุทธเจ้าด้วยความเชื่อที่ว่าจะสามารถป้องกันอันตรายและขจัดอุปสรรค
ต่างๆในชีวิตได้ แม้ว่าจะเป็นการหวังผลตอบแทน แต่การกระท าเช่นนั้นบ่อยๆ ย่อมท าให้จิตใจมีที่ยึดเหนี่ยวใน
ความดี และเกิดสมาธิ สร้างสติสัมปชัญญะ น าไปสู่ปัญญาที่จะแก้ไขปัญหาและอุปสรรคท่ีแท้จริงในชีวิตได้จริง     
5. บทสรุป 

 มารในความหมายของพระพุทธศาสนา ไม่ได้มีแต่เพียง พญามารเท่านั้น แต่ยังมีมารอ่ืนๆ ที่เกิดขึ้นกับ
ร่างกายและจิตใจมนุษย์ตลอดเวลาอีกด้วย มารทั้งหลายเหล่านี้ เกิดขึ้นกับร่างกายจิตใจของมนุษย์ตลอดเวลา 
การจะเอาชนะมารเหล่านี้ ต้องอาศัยปัญญาจึงจะแก้ไขได้ เพ่ือที่จะบรรเทาความทุกข์ต่างๆของมนุษย์ในโลก
ปัจจุบันและช่วยให้มนุษย์พ้นไปจากความทุกข์ได้ในที่สุด ความเชื่อในอภินิหารของพระพุทธเจ้าจึงเป็นอุบายที่
จะให้มนุษย์ในกระบวนทัศน์ต่างๆ ได้เข้าถึงแก่นธรรมอันแท้จริง และเพ่ือก าจัดมารในจิตใจของมนุษย์ให้หมด
สิ้นไปได้ในที่สุด เมื่อมนุษย์เกิดปัญญาได้เข้าถึงแก่นธรรมแล้ว  ความเชื่ออ่ืนๆ ก็จะหมดไป เพราะรู้ประจักษ์
แจ้งด้วยปัญญาของตนเอง นั่นแหละจึงจะเป็นการชนะมารที่แท้จริงของมนุษย์ ที่มีความเชื่อในอภินิหารของ
พระพุทธเจ้าเป็นปฐมบท ดังสุภาษิตที่ว่า “รบชนะศัตรูร้อยครั้ง ไม่เท่ากับชนะใจตัวเองเพียงครั้งเดียว” และชัย
ชนะที่ยิ่งใหญ่ที่สุดของมนุษย์ ก็คือการหลุดพ้นจากความทุกข์อย่างถาวรนั่นเอง กระบวนทัศน์ที่เริ่มต้นจาก
ความศรัทธาหรือความเชื่อในสิ่งลึกลับ หรือสิ่งที่มองไม่เห็นชนิดที่เชื่อแบบไม่มีเหตุและผล และเคยมองกันว่า
งมงายไร้สาระ ได้พัฒนาไปสู่การค้นหาความจริงมากยิ่งขึ้นเรื่อยๆ ทั้งนี้ขึ้นอยู่กับสติปัญญาของมนุษย์ และ
สังคมนั้นๆ อย่างไรก็ตาม ความเชื่อเรื่องอภินิหารของพระพุทธเจ้าชนะมารที่ยังคงสืบทอดกันมาจนถึงปัจจุบันนี้ 
ย่อมเป็นอุบายให้มนุษย์มั่นคงอยู่ในความดีโดยมีพระพุทธเจ้าทรงเป็นต้นแบบ เพ่ือที่ความเชื่อหรือศรัทธา
เหล่านี้ จะพัฒนาไปสู่ปัญญาที่ถูกต้องแท้จริง ปัญญาที่ประดุจดังอาวุธ จะช่วยให้มนุษย์สามารถขจัดอุปสรรค
ทั้งหลายในชีวิต  และท าให้มนุษย์เอาชนะมารทั้งหลายที่อยู่ในจิตใจได้อย่างเด็ดขาด  สามารถก้าวไปสู่ความ
เป็นพุทธะ และพ้นทุกข์อย่างแท้จริงได้ในที่สุด   
บรรณานุกรม 
กรมการศาสนา. (2525). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับหลวง. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์กรมการศาสนา. 
กีรติ บุญเจือ. (2545). ชดุปรัชญาและศาสนาเซนต์จอห์น เล่มต้น. กรุงเทพฯ:ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยเซนต์จอห์น. 
ชัยอนันต์ สมุทวาณิช. (2544). บทความการบรรยายเรื่อง อนาคตการเมือง–การตื่นขึ้นทางวัฒนธรรม. 

มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ (ท่าพระจันทร์) เมื่อวันที่ 22 มิถุนายน 2544. 
ปิยรัตน์ อินทร์อ่อน. (2552). โขลนทวาร. กรุงเทพฯ: ส านักงานราชบัณฑิตยสภา. 
พระญาณสังวร, สมเด็จพระสังฆราช. (2557). เทศนานิพนธ์ 45 พรรษาของพระพุทธเจ้า เล่ม 2. กรุงเทพฯ:

ธรรมะอินเทรนด์. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2530). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน. กรุงเทพฯ : อักษรเจริญทัศน์. 
พระธรรมปิฎก, (ป.อ.ปยุตโต). (2554). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. (ช าระ-เพิ่ม ช่วงที่ 1/

ยุติ). พิมพ์ครั้งที่ 17, กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2545). สารานุกรมประวัติศาสตร์ไทย ฉบับราชบัณฑิตยสถาน เล่ม 2 อักษร ข-จ.

กรุงเทพฯ. 
สุภาพรรณ ณ บางช้าง. (2533). วิวัฒนาการวรรณคดีบาลีสายพระสุตันตปิฎกที่แต่งในประเทศไทย. 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย.  


