
140  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวกิสิตาราม ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2563) 

คติความเชื่อเรื่องป่าหิมพานต์ที่มีอิทธิพลต่องานพุทธศิลป ์
BELIEF IN HIMMAPAN FOREST TO INFLUENCE ON BUDDHIST ARTS 

 
 

พระมณีพร ขนฺติสาโร 
พระมหาดาวสยาม วชิรปญฺโญ 

PhraManeeporn Kanthikaro 
Phramaha Daosayam Vajirapañño 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น  
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, KhonKaen Campus  

E-mail: supit.silo@gmail.com 
วันที่รับบทความ (Received) : 13 พฤษภาคม 2563 
วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 25 ธันวาคม 2563 

วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 25 ธันวาคม 2563 
 
 
บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี้เป็นการน าเสนอคติความเชื่อเรื่องป่าหิมพานต์ส่งอิทธิพลต่อการสร้างงานพุทธศิลป์
คือ ในด้านจิตรกรรม มีการประดับตกแต่งศาสนสถานด้วยรูปสัตว์หิมพานต์  ในด้านประติมากรรมมีการ
ประดับตกแต่งอาคารศาสนสถานด้วยรูปสัตว์หิมพานต์ เช่น พญานาค สิงห์ และในด้านสถาปัตยกรรมความ
เชื่อเรื่องป่าหิมพานต์ส่งอิทธิพลต่อการวางผังสิ่งก่อสร้างภายในวัด การสร้างซุ้มประตูโขงทางเข้าวัด ซุ้มประตู
โขงเปรียบเสมือนป่าหิมพานต์ เป็นประตูเชื่อมระหว่างแดนมนุษย์กับแดนสวรรค์ตามคติจักรวาลการประดับ
ตกแต่งศาสนสถานด้วยเหล่าสัตว์หิมพานต์ ด้วยเชื่อว่าสัตว์เหล่านี้เป็นสัตว์วิเศษ มีอ านาจ พละก าลังมาก 
สามารถปกป้องคุ้มครองอาคารศาสนสถานให้รอดพ้นจากภยันตรายต่างๆได้  ในอีกด้านหนึ่งเพ่ือให้เกิดความ
สวยงามตระการตา เป็นดั่งสรวงสวรรค์ ช่วยน้อมน าผู้คนให้เกิดความเลื่อมใส ประพฤติปฏิบัติตนอยู่ในศีลธรรม 
อยู่ร่วมกันในสังคมอย่างผาสุก และเพ่ือเป็นเครื่องช่วยน าทางให้ไปเกิดในภพภูมิที่สูงขึ้นหรือหลุดพ้นจาก
วัฏสงสารอันเป็นเป้าหมายสูงสุดของพุทธศาสนาคือพระนิพพาน 
ค าส าคัญ : ความเชื่อ, ป่าหิมพานต์, พุทธศิลป์ 
ABSTRACT  

This academic paper was a presentation the belief in Himmapan forest to influence 
Buddhist Arts: Painting, there are religious places decoration with Himmapan animals. 
Sculpture, there were religious buildings decoration with Himmapan animals, such as, 
serpent and lion etc. Architecture, the belief in Himmapan forest to influence towards the 
plan of templeconstruction i.e. the construction of the Arch entrance to temple. The arch 
like Himmapan forest.It is a gateway between the world and heaven according to the 
universe. The religious places decoration with the Himmapan forest animals, there is the 
belief that these animals are magical creature with the great power and can protect religious 
buildings for not getting ruin from various dangers. More over, for having wonderful places as 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา ส านักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2563)  141 

a paradise .It will lead people to have belief and follow the morality and live together in the 
society happily. It also is help guide to be in the higher world or liberation from the cycle. 
The ultimate goal of Buddhism is Nibbana. 
Keywords: belief, Himmapan forest, Buddhist art 
 
1. บทน า 

ในส่วนของประเทศไทยเรานั้นความเชื่อเรื่องของป่าหิมพานต์นั้นคาดว่าน่าจะมาพร้อมๆ กับการเข้ามา
ของพระพุทธศาสนาจากอินเดีย หลักฐานที่ชัดเจนที่กล่าวถึงป่าหิมพานต์ คือไตรภูมิกถา ซึ่งพระมหาธรรมราชา
ลิไท แห่งราชวงศ์สุโขทัย (ราชวงศ์พระร่วง) ได้ทรงพระราชนิพนธ์ขึ้นในปี  พ.ศ.1888 หรือเมื่อ 600 กว่าปี
มาแล้ว มีการกล่าวถึงดินแดนที่เรียกว่า ป่าหิมพานต์ มีสัตว์ต่างๆเช่น พญานาค ครุฑ กินรี กินนร หงส์ สิงห์ 
ปลา ช้างตระกูลต่างๆเป็นต้น อันเป็นสัตว์หิมพานต์ยุคต้น พอมาในสมัยรัตนโกสินทร์ได้มีการเพ่ิมจ านวนสัตว์
หิมพานต์ขึ้นอีกตามที่ศิลปินหรือช่างฝีมือได้จินตนาการและสร้างสรรค์ขึ้นจากต าราหรือเอกสารเก่าต่างๆ ขึ้น
โดยการน าสัตว์แต่ละชนิดมาผสมกันเกิดเป็นสัตว์ชนิดใหม่  สัตว์ที่อาศัยอยู่ในป่าหิมพานต์นั้นมีทั้งที่เป็นสัตว์
อย่างธรรมดาเช่น ช้าง ม้า วัว ควาย นก และสัตว์ที่ผสมขึ้นระหว่างสัตว์ต่างชนิดกัน เช่น ไกรสรนาคา เป็นสิงห์
ผสมที่ตัวเป็นสิงห์มีเกล็ด หัวและหางเป็นแบบพญานาค คชสีห์ มีหัวเป็นช้าง ส่วนล าตัวเป็นสิงห์ กุญชรวารี 
เป็นสัตว์ที่ผสมกันระหว่างช้าง และปลา เป็นต้น 

ค าว่า “หิมพานต์” โดยทั่วไปเข้าใจว่าเป็นป่าใหญ่ลึกล้ าเกินกว่าที่ใครๆจะไปได้ถึงจนมีค าพูดกันว่า 
“นอกฟ้าป่าหิมพานต์” คือไกลเหลือเกิน ตามรูปศัพท์แล้ว หิมพานต์มาจากค าว่า หิมวนฺต ซึ่งหมายถึงปกคลุม
ด้วยหิมะ ถ้าเรียกในปัจจุบันนี้เชื่อว่าคือภูเขาหิมาลัย (หิม+อาลัย=ที่อยู่แห่งหิมะ) ประดิษฐานอยู่ในชมพูทวีป    
มีสระใหญ่ 7 สระคือ 1.สระอโนดาต 2. สระกัณณมุณฑะ 3.สระรถการะ 4.สระฉัททันตะ 5.สระกุณาละ        
6.สระมัณฑากิณี 7.สระสีหัปปาตะ บรรดาสระใหญ่ทั้ง 7 นั้น สระอโนดาตแวดล้อมไปด้วยภูเขาทั้ง 5 ที่จัดเป็น
ยอดเขาหิมพานต์ ยอดเขาทุกยอดมีส่วนสูงและสัณฐาน 200 โยชน์ และกว้าง 50 โยชน์ ตามต านานเชื่อว่าใน
อดีตตอนที่มนุษย์ยังมีบุญบารมีมาก สามารถไปมาถึงกันได้ระหว่างเมืองมนุษย์กับป่าหิมพานต์ ครั้นสิ้นผู้มีบุญ
บารมีก็เป็นอันขาดจากกัน ต้องบ าเพ็ญเพียรทาง จิต วิญญาณ สมาธิดี ได้อภิญญาถึงสามารถเดินทางไปได้     
อันเป็นแหล่งที่มาแห่งแรงศรัทธา ก่อเกิดจินตนาการ ความคิดสร้างสรรค์ที่สามารถสร้างสรรค์ผลงานอัน
ทรงคุณค่าที่แฝงไว้ด้วยคติความเชื่อออกมาอย่างลึกซึ้งงดงาม เพ่ือเป็นการสืบทอดองค์ความรู้ในการสร้างสรรค์
งานพุทธศิลป์ ที่เกี่ยวข้องกับคติความเชื่อเรื่องของป่าหิมพานต์ได้อย่างครบสมบูรณ์ทั้งในด้านเนื้อหาและ
รูปแบบให้คงอยู่สืบไป (เศรษฐมันตร์ กาญจนกุล, 2551, หน้า 7) 
2. คติความเชื่อเรื่องป่าหิมพานต์ 

1. ความหมายของป่าหิมพานต์ 
จักรวาล หรือโลกธาตุในคัมภีร์ปุราณะของศาสนาฮินดูกล่าวว่า จักรวาลของสิ่งมีชีวิตแบ่งออกเป็น      

3 ระดับ คือ สวรรค์ แผ่นดิน และบาดาล หรือแบ่งเป็นเทวโลก มนุษยโลก และนาคพิภพเป็นการอรรถาธิบาย
จักรวาลรวมทั้งปรากฏการณ์ที่อยู่เหนือประสบการณ์ของมนุษย์ เพ่ือน าไปสู่การก าหนดแนวทางปฏิบัติด้วย
ความคิด ความเชื่อ และพิธีกรรมทางศาสนาจักรวาลได้อธิบายแนวคิด (เศรษฐมันตร์ กาญจนกุล, 2551,      
หน้า 43) ความเชื่อของพุทธศาสนาเถรวาท เรื่อง การเวียนว่ายตายเกิดเป็นบ่อเกิดของความทุกข์ คือ ตัณหา 
ประกอบด้วย กามตัณหา หมายถึง ตัณหาที่ยังข้องอยู่ในกามภวตัณหา หมายถึง ตัณหาที่ปรารถนาจะมีชีวิตอยู่ 
และวิภวตัณหา หมายถึง ตัณหาที่ต้องการพ้นจากการมีชีวิตอยู่ ซึ่งผู้มีตัณหาได้มาเกิดในจักรวาล ตามระดับภพ
ภูมิทั้ง 3 ระดับ คือกามาวจร รูปาวจร และอรูปาวจร ผู้ปรารถนาพระนิพพานจะต้อง หลุดพ้นจากความทุกข์



142  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวกิสิตาราม ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2563) 

และละทิ้งตัณหานั้นหากวิเคราะห์คาว่า จักรวาล คือการแปรผันไปราวกับจักร การเคลื่อนไป หมุนไป ราวกับ
ล้อของรถ มีลักษณะเป็นกงล้อวงกลม หมุนไปเป็นวัฏจักร วัฏสงสาร และการเวียนว่ายตายเกิด ตามความเชื่อ
เกี่ยวกับกรรม คติจักรวาลจึงเป็นการอธิบายเกี่ยวกับการเกิดของโลก โดยได้แสดงถึงเขาพระสุเมรุซึ่งตั้งอยู่
กลางจักรวาลสูง 84,000 โยชน์ และจมอยู่ใต้พ้ืนน้ า 84,000 โยชน์ ทางเหนือของเขาเป็นที่ตั้งของอุตตรกุรุทวีป
ซึ่งมีสีทอง เพราะล้วนไปแล้วด้วยทอง ทางใต้ซึ่งเป็นที่ตั้งของชมพูทวีปมีสีดังอินทนิล เพราะล้วนไปด้วยแก้ว
อินทนิล ด้านตะวันออกเป็นที่ตั้งของบุพวิเท่ห์มีสีเงิน และด้านตะวันตกเป็นที่ตั้งของอมรโคยานทวีปซึ่งมีสีดัง
แก้วผลึกรัตนะ เหนือเขาพระสุเมรุเป็นที่ตั้งของไพชยนตปราสาทซึ่งเป็นที่ประทับของพระอินทร์ส่วนข้างใต้นั้น 
มีเขา 3 ยอด ซึ่งเรียกว่า ตรีกูฏบรรพตรับรองอยู่ และถัดไปนั้นเป็นพิภพอสูรเขาพระสุเมรุนั้นมีเขา 7 ลูก 
ล้อมรอบ คือ ยุคนธร อิสินธร กรวิก สุทัสสนะ เนมินธร วินันตกะ และอัสสกรรณ ความสูงของภูเขาทั้ง 7 ลูก
นั้น จะลดหลั่นลงก่ึงหนึ่งตามล าดับ เริ่มตั้งแต่ยุคนธร ซึ่งสูง 42,000 โยชน์ จนถึง อัสสกรรณ ซึ่งสูง 656 โยชน์ 
2000 วา ร ะ ห ว่า ง ภ ู เ ข า  7  ล ูก จ ะ มีท ะ เล ชื ่อ ส ีท ัน ด ร  คั ่น ท ุก ชั ้น ไป  พ ร ะอ า ท ิต ย ์  พระจันทร์             
ดาวนวเคราะห์ ดารากร จะเดินทางอยู่ระหว่างก าแพงจักรวาล เรียกว่า พาหิรกมณฑล ส่วนกลางเรียกว่า 
มัชฌิมมณฑล และส่วนที่อยู่ใกล้เขาพระสุเมรุ เรียกว่า อุตตรมณฑล ในส่วนของพระอาทิตย์จะมีวิถีโคจรอัน
เกี่ยวข้องกับฤดูกาล 3 ประการ คือ โคนวิถีซึ่งพระอาทิตย์โคจรเข้าไปในพาหิรกมณฑล คือ ในเดือน 12,1,2,3 
จะเป็นฤดูหนาว, อชวิถี พระอาทิตย์ที่โคจรไปใน มัชฌิมมณฑล คือในเดือน 4,5,6,7 จะเป็นฤดูร้อนและนาควิถี 
พระอาทิตย์โคจรเข้าไปในอุตตรมณฑล คือในเดือน 8,9,6,7 เป็นฤดูฝนนักขัตตฤกษ์นั้นมีดาวอยู่  27 ดวง            
ซึ่งในแต่ละดวงก็มีวิมานแก้วล้อมรอบในลักษณะต่างๆ กัน ราศีมีอยู่ 12 ราศี พระอาทิตย์โคจรในราศีหนึ่งๆ    
ใช้เวลา 30 วัน กล่าวถึงฤดูว่ามี 3 ฤดูคือ ฤดูร้อน ฤดูฝน ลามเป็นฤดูหนาว การโคจรของพระอาทิตย์ในมณฑล
ต่างๆ นั้นท าให้เวลาในทวีปทั้ง 4 ไม่ตรงกัน กล่าวคือ เวลาเช้าเมื่อพระอาทิตย์ขึ้นในชมพูทวีป จะเป็นเที่ยงวัน 
ในบุพวิเท่ห์ทวีป จะเป็นเวลาพระอาทิตย์ตกในอุตตรกุรุทวีป และเป็นเวลาเที่ยงคืนในอมรโคยานทวีปเดือน
เพ็ญ และเดือนดับนั้น เกิดจาก พระอาทิตย์ พระจันทร์ ซึ่งอยู่คนละข้างของเขาพระสุเมรุ และอยู่ห่างกัน 
1,350,000 โยชน์ เมื่อพระอาทิตย์โคจรเข้ามาใกล้พระจันทร์ จะแผ่รัศมีบังพระจันทร์ส่วนหนึ่ง ซึ่งเป็นเดือน
แรมค่ าหนึ่ง จนกระทั่งถึงเดือนแรม 15 ค่ า พระอาทิตย์จะบัง พระจันทร์ จนหมดสิ้นจึงเรียกว่า เดือนเพ็ญอีก
ทั้งได้พรรณนาชมพูทวีปและป่าหิมพานต์ (นิยะดา เหล่าสุนทร, 2538, หน้า 201) 

สัตว์หิมพานต์ยุคเริ่มแรก มีอยู่ 6 ชนิด ได้แก่ 1) ราชสีห์ มี 4 ประเภท คือ ติณสีหะ กาฬสีหะ ปัณฑุรสี
หะ และไกรสรสีหะ 2) ช้าง มี 10 ตระกูล คือ กาฬพระหัตถีกุล คังเคยยหัตถีกุล ปัณฑรหัตถีกุล ตามพหัตถีกุล 
ปิงคลหัตถีกุล คันธหัตถีกุล มังคลหัตถีกุล เหมหัตถีกุล อุโปสถหัตถีกุล ฉันทันตหัตถีกุล 3) ปลา มี 7 ชนิด คือ 
ติมิ ติมิงคล ติมิรปิงคล ปลาอานนท์ ปลาติมินทะ ปลาอัชฌนาโรหะ และปลามหาติมิระ 4) ครุฑ อาศัยอยู่ที่ต้น
งิ้วใหญ่ริมสระ “สิมพลี” ในป่าหิมพานต์ 5) นาค มี 6 ชนิด คือ นาภสะ เวสาละ กัมพลอัสดร ธตรฐ ปาคายะ 
และยามุนะนอกจากนี้ยังสามารถแบ่งออกเป็น 2 ประเภทใหญ่ๆ ได้อีก คือ ถลชะนาค คือ นาคที่เนรมิตตนได้
แต่บนบก และชลชะนาคที่สามารถเนรมิตตนได้แต่ในน้ า และ 6) ราชหงส์ อาศัยในถ้ าทอง เขาคิชฌกูฏ 
นอกจากนี้ยังมีนกหัสดีลิงค์ นกอินทรีย์ นกการะเวก ม้าสินธพชาติ กินนร กินนรี คนธรรพ ์

2. ป่าหิมพานต์ที่มีกล่าวถึงในพระพุทธศาสนา 
มีต านานในพระพุทธศาสนากล่าวถึงเมื่อครั้งพระพุทธเจ้าเสวยพระชาติเป็นพระเวสสันดรกล่าวถึงตอน

ที่พระเวสสันดรพร้อมด้วยพระนางมัทรี และบุตรอีก 2 คน คือ ชาลีกุมาร และกัณหากมุารี ถูกเนรเทศออกจาก
พระนคร ได้เดินทางไปสู่ป่าหิมพานต์ เพ่ือฝึกจิตใจให้ปฏิบัติธรรมอยู่ที่นั่นแต่อย่างไรก็ตามด้วยความมีอิทธิฤทธิ์
ของท้าวสักกะเทวราชจึงได้เล็งเห็นอันตรายในป่านั้นที่อาจจะเข้ามาท าอันตราย จนอาจท าให้ได้รับบาดเจ็บ
หรือถึงแก่ชีวิต จึงได้เนรมิตบรรณศาลาส าหรับพระเวสสันดร พระนางมัทรี กุมารและกุมารี เพ่ือความปลอดภัย



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา ส านักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2563)  143 

ขณะที่บ าเพ็ญอยู่ พระนางมัทรีต้องออกไปหาผลไม้ในป่า ซึ่งมีดาบส ฤาษี นักสิทธิ์ วิทยาธร คนธรรพ์ทั้งหลาย
อาศัยอยู่  ซึ่งยังมีกิเลส เกรงว่าจะมาล่วงศีลพระนางมัทรี  ท้าวสักกะเทวราชจึงได้เนรมิตต้นมักกะลีผล           
ซึ่งเป็นต้นไม้แห่งคาสาปของพระอินทร์จ านวน 16 ต้น ไว้รอบทิศ ณ ที่ไกลก่อนถึงบรรณศาลา ว่ากันจริงๆ แล้ว
ผลหนึ่งผลก็คือรุกขเทพธิดาหนึ่งนาง หรือเมื่อต้นนารีผลออกดอกเสมือนว่าเกิดวิมารแห่งรุกขเทพธิดาขึ้นที่นั่น
ความสวยงามสมบูรณ์แห่งผลนารีผลแต่ละผล จึงสวยงามต่างกัน แต่อย่างไรก็ตามเทพธิดาแต่ละนางที่เกิดมา
นั้น ทุกๆ นางหาถูกบังคับมาไม่ แต่เป็นผลกรรมที่ต้องมาเกิด เมื่อเหล่านักสิทธิ์ วิทยาธร เดินทางมาพบเห็นเข้า 
หากจิตใจไม่เข้มแข็งพอ ตบะแตก ก็จักได้เสพบ าเรอกับนารีผลเมื่อตบะแตก ฤทธิ์เสื่อมเหาะไปต่อไม่ได้ เมื่อไป
ต่อไม่ได้ก็ไม่มีทางได้พบกับพระนางมัทรี การจะเดินทางต่อ หรือออกไปจ าต้องบ าเพ็ญเพียรใหม่ ยกระดับจิตใจ
ขึ้นแล้วจึงจะกลับออกมาได้ (ขุ.ชา.อ. (ไทย) 28/447/126) 
3. แนวคิดเกี่ยวกับพุทธศิลป์ 

พุทธศิลป์คือรูปเปรียบหรือรูปแทนพระพุทธเจ้า เป็นงานศิลปะที่สร้างขึ้นเพ่ือสนองตอบและรับใช้งาน
ทางด้านพระพุทธศาสนาที่มนุษย์สร้างสรรค์ขึ้นเป็นความงาม เพ่ือความพอใจที่แฝงไว้ด้วยปรัชญาธรรมทาง
วัตถุถวายเพ่ือเป็นพุทธบูชา พุทธศิลป์จึงเป็นงานศิลปะที่สร้างขึ้นมาเพ่ือสนองตอบและรับใช้งานทางด้าน
พระพุทธศาสนาโดยตรงทั้งในด้านจิตรกรรม ประติมากรรม และสถาปัตยกรรม ที่มนุษย์สร้างสรรค์ขึ้นเป็น
ความงาม เพ่ือความพอใจที่แฝงไว้ด้วยปรัชญาธรรมทางวัตถุถวายเพ่ือเป็นพุทธบูชา โดยสิ่งที่ผู้สร้างงานศิลปะ
ได้พยายามสื่อหรือสอดแทรกไว้ในงานศิลปะแต่ละชนิด โดยไม่เลือกว่าจะเป็นฝ่ายมหายาน หรือฝ่ายเถรวาท 
ดังจะเห็นว่างานศิลปะที่ปรากฏอยู่ในรูปแบบของงานที่ผู้สร้างมักจะสื่อหลักธรรมสอนอยู่ด้วย และสร้างในวัด
เพ่ือพุทธบูชาเพ่ือการปลูกศรัทธา เตือนใจ เป็นการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในรูปแบบหนึ่ง ผู้เรียบเรียงจะได้
น าเสนอตามล าดับเนื้อหาที่ระบุในขอบข่ายดังต่อไปนี้  

1. ความหมายพุทธศิลป์ 
พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542 ให้ความหมายพุทธศิลป์ไว้ว่าพุทธศิลป์ หมายถึง 

พุทธเจดีย์ เกี่ยวข้องกับพระพุทธเจ้า มี 4 ชนิด คือ ธาตุเจดีย์ บริโภคเจดีย์ ธรรมเจดีย์ และอุทเทสิกเจดีย์ 
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2546, หน้า 13) เป็นเรื่องด ารงชีวิตจิตใจให้อยู่เหนือความทุกข์  นี่เป็นศิลปะสูงสุดใน
พระพุทธศาสนา เรียกว่า เป็นศิลปะของชาวพุทธ ในการที่ช่วยกันปลดเปลื้องความทุกข์ในทางจิตใจ หรือ
ปัญหาสังคม ในปัจจุบันเปลี่ยนไปเป็นเรื่องทางวัตถุ ศิลปะของชาวพุทธเลยกลายเป็นเรื่อง โบสถ์เจดีย์และ
พระพุทธรูปสวยๆ ค าว่า พุทธศิลป์ มิใช่เป็นอุบัติการณ์ทางภาษาครั้งใหม่ หรือเป็นปรากฏการณ์ทางศิลปะ
ล่าสุด หรือเป็นนิมิตใหม่ในการแสวงหาที่เพ่ิงค้นพบ อย่างไรก็ตาม เนื่องจากค าว่าพุทธศิลป์ มีรากฐานที่ผูกพัน
กับวิถีการด าเนินชีวิต ของผู้คนในสังคมไทยมาเป็นเวลาช้านาน มีลักษณะเฉพาะของพิเศษแบบชนชาติไทย
ศิลปะกับวัด มีความสัมพันธ์ใกล้ชิดมาเป็นเวลาช้านาน ไม่ว่าจะเป็นภาพเขียน พุทธปฏิมา สถาปัตยกรรม และ
วรรณกรรม ซึ่งเป็นศิลปะแขนงต่างๆ เหล่านี้ ได้รับการกล่าวขานว่าเป็นพุทธศิลป์ โดยมีเหตุผลส าคัญประการ
หนึ่ง เพราะสร้างขึ้นในปริมณฑลของวัด เนื้อหาสาระมีส่วนเกี่ยวข้องกับศาสดา เช่น พุทธประวัติ พุทธปฏิมา
เกี่ยวข้องกับค าสอนโดยอาศัยวิธีการต่างๆ เช่น ทฤษฎีสามโลกในไตรภูมิ และอีกประการหนึ่ง เพราะศิลปิน
หรือช่างจะแสดงเจตจ านงในการเนรมิตศิลปกรรม ด้วยพลังศรัทธา และเป็นพุทธบูชาซึ่งสร้างขึ้นเพ่ือส่งเสริม
การเผยแพร่และการปฏิบัติทางพุทธศาสนาโดยตรง และเป็นสิ่งช่วยโน้มน้าวจิตใจของพุทธศาสนิกชน ให้เกิด
ความศรัทธาประพฤติปฏิบัติตนในแนวทางที่ดีงามตามหลักธรรมของพระพุทธศาสนา (ภานุวัฒน์ เนียมบาง, 
2551, หน้า 13)  แสดงออกมาให้ปรากฏอย่างงดงามน่าชม วิชาที่ใช้ฝีมือวิชาชีต่างๆ เป็นการกระท าหรือ
ขั้นตอนของการสร้างชิ้นงานศิลปะ โดยมนุษย์เป็นผู้สร้างสรรค์สุนทรียภาพ จินตนาการ หรือการสร้างจาก
อารมณ์ในภาวะต่างๆ ของมนุษย์ จนเป็นผลงานแห่งความคิดและการรังสรรค์ที่แสดงออกมาในรูปลักษณะที่



144  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวกิสิตาราม ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2563) 

แตกต่างกันออกไป ก่อให้เกิดอารมณ์ ความรู้สึก ในความงดงามความชอบ ความพึงพอใจ ความประทับใจ 
หรือเกิดความสะเทือนใจ มีอารมณ์ ชื่นชม ชอบ รักไม่พอใจ เกลียด ชิงชัง เป็นต้น (พระพรหมคุณาภรณ์ 
(ป.อ.ปยุตฺโต), 2558, หน้า 268) 

พุทธศิลป์จึงเป็นงานศิลปะประเภทหนึ่งที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนาทั้ง  ในด้านสถาปัตยกรรม 
ประติมากรรม และจิตรกรรม ซึ่งสร้างขึ้นมาจากความเลื่อมใสศรัทธาในพระพุทธศาสนาและเป็นการเผยแผ่ค า
สอนที่เป็นประโยชน์ต่อผู้น าไปปฏิบัติเสนอออกมาในรูปของงานศิลป์ที่ทรงคุณค่าท่ีสร้างขึ้นมาเพ่ือเป็นการอุทิศ 
และรับใช้พระพุทธศาสนาโดยตรง ก่อให้เกิดความศรัทธา ความเชื่อ ความเลื่อมใส ในพระพุทธศาสนาโดย
อาศัยองค์รวมของการสืบทอดอายุพระพุทธศาสนาให้ยั่งยืนสืบไป พุทธศิลป์เป็นศิลปกรรมที่สร้างขึ้นใน
พระพุทธศาสนา ได้มีการสร้างติดต่อกันมาหลายร้อยปีแล้ว ประเทศไทยเป็นประเทศที่มีพระพุทธศาสนาเป็น
ศาสนาประจ าชาติมาช้านานด้วยเหตุนั้น พุทธศิลป์ในประเทศไทยจึงมีจ านวนมาก และส่วนใหญ่จะสร้างขึ้นใน
วัด ทั้งนี้เพราะวัดเป็นจุดศูนย์กลางของพุทธศาสนานิกชนมีประกอบพิธีกรรมทางศาสนาในวัด โบราณสถานใน
วัดจึงเป็นแหล่งส าคัญ เพ่ือการศึกษาค้นคว้า วิวัฒนาการทางด้านศิลปะของพุทธศิลป์แต่ละสมัย  เป็นแหล่ง
ศึกษาด้านประวัติศาสตร์ วัดเป็นศูนย์กลางของชุมชนศิลปะจึงมีคุณค่าต่อศาสนา ศาสนาเจริญที่ใดศิลปะก็
เจริญที่นั่น ศาสนามีลายลักษณ์อักษรว่าเป็นศาสนา แต่ศิลปะเป็นสิ่งโน้มน าให้คนเข้าหาหลักธรรมของศาสนา 
พุทธศิลป์จึงเป็นงานที่สร้างสรรค์ขึ้นมา เพ่ือเป็นการอุทิศและรับใช้พระศาสนาโดยตรง เป็นการสืบต่ออายุของ
พระพุทธศาสนาให้ยั่งยืนในกาลต่อไป  

2. ประเภทของพุทธศิลปะ 
พุทธศิลปะ หมายถึง ศิลปกรรมที่เกิดขึ้นจากอิทธิพลค าสอนของพระพุทธเจ้า ทั้งที่เป็นสถาปัตยกรรม 

ปฏิมากรรม และจิตรกรรม ศิลปกรรมต่างๆ เหล่านี้ มีความหมายดังนี้ 
1.  สถาปัตยกรรม เป็นค าที่มาจากค าว่า “สถาปตย” ซึ่งเป็นภาษาสันสกฤต แปลว่า การก่อสร้าง 

หมายถึงการก่อสร้างที่มีความคงทนถาวร สถาปัตยกรรมมี 4 ประเภท ดังนี้ 1) สถาปัตยกรรมเวียง ได้แก ่      
ตัวเมือง ก าแพง ถนน ป้อมปราการ ย่านการค้าและบ้านเรือน 2) สถาปัตยกรรมวัง ได้แก่ ปราสาท ราช
มณเฑียร พระที่นั่ง เป็นต้น 3) สถาปัตยกรรมวัด ได้แก่สิ่งก่อสร้างที่เป็นพุทธศิลป์ 4) สถาปัตยกรรมเวิ้ง ได้แก่
สิ่งแวดล้อมและผังเมือง เป็นต้น (พระมหาวิชาญ เลี่ยวเส็ง, 2544, หน้า 16) ในบรรดาสถาปัตยกรรมเหล่านั้น 
สถาปัตยกรรมวัดเป็นต้นก าเนิดของศิลปวัตถุที่เรียกว่า“พุทธศิลปวัตถุ”เพราะเกิดจากความรู้สึกนึกคิดและ
ศรัทธาเลื่อมใสของผู้สร้างได้อุทิศศิลปะ สถาปัตยกรรมเพ่ือพระพุทธศาสนา โดยมีวัตถุประสงค์เพ่ือใช้เป็นที่
ประกอบพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนา ประกอบด้วยสิ่งก่อสร้างเหล่านี้  ได้แก่ 1) โบสถ์ หรือพระอุโบสถ      
เป็นอาคารสถานที่สร้างขึ้นเพ่ือประดิษฐานพระพุทธปฏิมาประธานและเป็นสถานที่ประกอบพิธีสังฆกรรม เช่น 
ท าวัตรสวดมนต์ สวดพระปาฏิโมกข์หรือการบรรพชาอุปสมบท เป็นต้นโดยมีสีมาเป็นเครื่องหมายก าหนดเขต
แดน 2) วิหาร มีลักษณะเช่นเดียวกับโบสถ์แต่จะไม่มีสีมา หรือบางวัดเมื่อมีการสร้างอุโบสถหลังใหม่ พระสงฆ์
จะท าพิธีสังฆกรรม คือสวดถอนสีมาเดิมก่อน และท าเป็นวิหารใช้เป็นที่อยู่อาศัยของพระภิกษุสามเณร หรือ
ประดิษฐานพระพุทธรูปหรือสิ่งที่ส าคัญๆของวัด 3) หอไตร เป็นอาคารสถานที่สร้างขึ้นมาเพ่ือใช้เป็นที่เก็บ
รักษาพระไตรปิฎกและคัมภีร์ต่างๆ ที่เกี่ยวกับพระพุทธศาสนา ลักษณะคล้ายเรือนหอตั้งอยู่โดดๆ มีหลังคาจั่ว 
ส่วนใหญ่เป็นเรือนไม้ ทางภาคกลางสร้างไว้ในสระน้ าที่มีน้ าหล่ออยู่ตลอดทั้งปีเพ่ือกันมดและปลวก กัดกิน
หนังสือพระไตรปิฎกหรือหนังสืออ่ืนๆ ที่ท าด้วยกระดาษหรือใบลานนอกจากนั้นยังมีการก่อสร้างสถาปัตยกรรม
ในรูปแบบอ่ืนๆ 4) ศาลาการเปรียญ เป็นสถานที่ประกอบพิธีกรรมต่างๆ ในสมัยโบราณ หรือใช้ส าหรับเป็นที่
เรียนของพระภิกษุ สามเณร ปัจจุบันใช้เป็นศาลาอเนกประสงค์ เช่นการท าบุญ หรือการรักษาศีลของอุบาสก 
อุบาสิกา หรืองานต่างๆ ทั้งที่เป็นงานมงคลและอวมงคล 5) มณฑป เป็นสถานที่ประดิษฐานรอยพระพุทธบาท



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา ส านักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2563)  145 

จ าลอง ของพระพุทธเจ้าส าหรับพุทธศาสนิกชนได้สักการบูชา 6) ซุ้มสีมา เป็นเรือนซุ้มขนาดเล็กที่บรรจุใบสีมา
ซึ่งเป็นเครื่องหมายเขตแดนท าสังฆกรรมของพระสงฆ์  7) พระเจดีย์ เป็นปูชนียสถานส าหรับบรรจุ หรือ
ประดิษฐานพระบรมสารีริกธาตุของพระพุทธเจ้า หรืออัฐิธาตุพระอรหันต์หรือสิ่งแทนพระบรมสารีริกธาตุและ
อัฐิธาตุ 8) พระปรางค์ เป็นปูชนียสถานที่ดัดแปลงมาจากปรางค์ปราสาทของกัมพูชาหรือขอมซึ่งได้รับอิทธิพล
มาจากศาสนาพราหมณ์ เป็นสถาปัตยกรรมที่มีความเป็นมาควบคู่กับเจดีย์และนิยมก่อสร้างกันมากในภาค
กลาง แต่ทางภาคเหนือจะไม่ค่อยปรากฏการก่อสร้าง และเมื่อสร้างจะใช้เป็นศาสนสถานให้เป็นประธานอยู่ตรง
ศูนย์กลางของวัด และเป็นสถานที่ส าหรับบรรจุพระบรมสารีริกธาตุของสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า เป็นที่มา
ของค าว่า “พระมหาธาตุ”นั้นเอง ลักษณะการก่อสร้างนิยมสร้างด้วยการก่ออิฐ หรือศิลาแลง รูปทรงคล้ายฝัก
ข้าวโพด ตั้งอยู่บนฐานสี่เหลี่ยมขนาดลดหลั่นกันไปรูปทรงของพระปรางค์นั้นจะมี 2 ลักษณะคือถ้าเป็นลักษณะ
ของสถาปัตยกรรมไทยจะเป็นรูปทรงเหมือนกับกลีบมะเฟือง หรือรูปทรง 8 เหลี่ยม ดูชะลูด เบา สมส่วน        
มีความวิจิตรพิสดารเช่น พระปรางค์วัดอรุณราชวราราม กรุงเทพมหานคร ส่วนพระปรางค์ที่เป็นสถาปัตยกรรม
ที่ดัดแปลงมาจากขอมหรือเขมรจะมีรูปทรงที่แข็งแรง ดูหนักแน่น ทนทาน เช่น พระปรางค์ 3 ยอดที่จังหวัด
ลพบุรี หรือปราสาทหินพิมาย จังหวัดนครราชสีมา เป็นต้น 9) ศาลาราย มีลักษณะเป็นศาลาชั้นเดียว ตั้งอยู่
เรียงรายบนพ้ืนบริเวณพ้ืนพระอุโบสถเป็นถานที่ส าหรับอุบาสก อุบาสิกาและสาธุชนใช้ส าหรับพักผ่อน หรือ
ประกอบศาสนกิจต่างๆ เช่นศาลารายรอบๆ พระอุโบสถวัดพระศรีรัตนศาสดาราม 10) ศาลาลอย มีลักษณะ
การก่อสร้างเป็นศาลาชั้นเดียว ยกขึ้นสูง ตั้งอยู่บนก าแพงวัดและเป็นศาลาโถง โปร่ง ประโยชน์ใช้สอย
เช่นเดียวกับศาลาราย วัดที่มีศาลาลอยได้แก่วัดราชนัดดาราม วัดมหรรณพาราม และวัดสุทัศนเทพวราราม 
11) หอระฆัง เป็นอาคารหอสูง ใช้ส าหรับแขวนระฆังส าหรับตีให้สัญญาณเพ่ือให้พระสงฆ์ สามเณรลงมาท ากิจ
โดยพร้อมเพรียงกัน เช่น ท าวัตรสวดมนต์ หรือท าสังฆกรรมต่างๆ มีทั้งที่สร้างด้วยไม้และปูนคอนกรีตเสริม
เหล็กท้ังชั้นเดียวและสองชั้น 

2.  ประติมากรรม มาจากค าว่า “ประติมา” ที่เป็นภาษาสันสกฤต ตรงกับค าที่เป็นภาษาบาลีว่า 
“ปฏิมา”แปลว่า เปรียบ เทียบ จ าลอง เทียม หรือแทน ประติมากรรมนั้นเป็นงานศิลปกรรมที่เกิดขึ้นจากงาน
สร้างสรรค์ด้วยวิธีการต่างๆ คือ การปั้น การหล่อ การกดพิมพ์ การแกะสลัก การตอกและดุน การฉลุ และการ
บุด้วยวัสดุต่างๆเช่น โลหะ ไม้ ปูน หิน เป็นต้น เพ่ือให้เป็นรูปจ าลองหรือตัวแทนสิ่งที่ผู้กระท ามุ่งหมายสื่อให้
ผู้อ่ืนทราบ หรือการแกะสลักรูปจ าลองที่เกี่ยวกับพระพุทธเจ้าเท่านั้น ส่วนค าว่า “ประติมากรรม”จะหมายถึง
วิจิตรศิลป์อย่างอ่ืน มิใช่พุทธศิลป์ (พระมหาวิชาญ เลี่ยวเส็ง, 2544, หน้า 23-24) 

3.   จิตรกรรม แปลว่า การกระท าอย่างวิจิตร หรืองานอันงดงาม เป็นงานแขนงหนึ่งของศิลปะสาขา
วิจิตรศิลป์ที่บริสุทธิ์งดงาม เกิดขึ้นจากความคิดริเริ่มสร้างสรรค์ ที่ต้องใช้จินตนาการฝีมือทักษะ ความประณีต
ความศรัทธาและสมาธิที่แน่วแน่ที่สื่อออกมาเป็นภาพเขียนที่แสดงเรื่องราวทางวรรณกรรมต่าง ๆ ในทาง
พระพุทธศาสนานอกจากนี้งานจิตรกรรมยังให้ประโยชน์และคุณค่าในการศึกษาทางวิชาการต่างๆ  เพราะช่าง
ศิลป์ในสมัยโบราณจะเขียนจากแรงดลบันดาลใจ ใช้จินตนาการ และสภาพแวดล้อมของสังคมในสมัยนั้น ๆ    
มาประกอบ ท าให้ได้ทราบถึงประวัติศาสตร์ ชีวิตความเป็นอยู่ จารีตประเพณีและวัฒนธรรมต่างๆ ของชาติ 
เรื่องราวในพระพุทธศาสนาวรรณกรรมการแพทย์แผนโบราณ ฯลฯ (ธนิต อยู่โพธิ์, 2512, หน้า 13) 
4. คติความเชื่อเรื่องป่าหิมพานต์ที่มีอิทธิพลต่องานพุทธศิลป์ 

1. คติความเชื่อเรื่องป่าหิมพานต์ที่มีอิทธิพลต่องานพุทธศิลป์ ประเภทจิตรกรรม 
จากหลักฐานที่พบงานจิตรกรรมในช่วงดังกล่าวมีความหลากหลาย ผลงานจิตรกรรมสามารถแบ่งตาม

รูปแบบและเรื่องราวของภาพที่ปรากฏ เช่น ภาพต้นโพธิ์ เป็นภาพเขียนที่มีต าแหน่งที่แน่นอน คือ ด้านหลัง 
พระประธาน เป็นสัญลักษณ์แห่งการตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า ตัวอย่างภาพจิตรกรรมต้นโพธิ์ที่เขียนขึ้นในวิหารที่



146  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวกิสิตาราม ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2563) 

เก่าแก ่ภาพชาดก โดยส่วนใหญ่นิยมเขียนภาพทศชาติชาดก และพระเวสสันดรชาดก เรียงล าดับเรื่องราวตั้งแต่
เมื่อเสวยพระชาติเป็นพระโพธิสัตว์ อันเป็นเหตุที่ท้าให้พระพุทธองค์ทรงตรัสรู้ เพ่ือให้พุทธศาสนิกชนได้น้อมน า
เป็นแบบอย่างในการด ารงชีวิต รวมทั้งลวดลายมงคลต่างๆ ทั้งลวดลายพันธุ์พฤกษา ลวดลายรูปสัตว์หิมพานต์ 
เป็นลวดลายที่เขียนขึ้นเพ่ือประดับตกแต่งศาสนสถานให้มีความสวยงาม และเป็นสิริมงคลแก่ผู้เข้ามาสักการะ 
เป็นการเสริมเรื่องของมงคลจักรวาลให้มีความสมบูรณ์ยิ่งขึ้น โดยลายมงคลนั้น พบว่าเป็นลายที่ได้รับอิทธิพล
มาจากอินเดีย ลังกา เช่น ลวดลายพญานาค หงษ์ รวมทั้งลายพันธ์พฤกษาที่แสดงถึงความอุดมสมบูรณ์ภาพ
จิตรกรรมที่ได้รับคติความเชื่อเรื่องของป่าหิมพานต์นั้น ส่วนใหญ่เป็นการสอดแทรกรูปสัตว์หิมพานต์เข้าไปใน
ภาพจิตรกรรม เพ่ือเป็นส่วนประกอบท าให้เนื้อหาของภาพจิตรกรรมเกิดความสมบู รณ์ มีความน่าสนใจ      
ช่วยสร้างจินตนาการถึงดินแดนทิพย์หรือสรวงสวรรค์ และเป็นลวดลายประดับตกแต่งอาคารศาสนสถานให้มี
ความสวยงาม สร้างความศรัทธา เกิดความสุข ความอ่ิมเอมใจต่อผู้ที่ได้สัมผัส การใช้ลวดลายสัตว์หิมพานต์     
ซึ่งเป็นสัตว์พิเศษ  มีอ านาจ  พละก าลัง  มีฤทธิ์มากด้วยเชื่อว่าเป็นสิริมงคล และสามารถปกปักษ์รักษา
อาคารศาสนสถาน และผู้ที่ได้สักการะบูชาให้รอดพ้นจากสิ่งชั่วร้ายต่างๆได้ 

2. คติความเชื่อเรื่องป่าหิมพานต์ที่มีอิทธิพลต่องานพุทธศิลป์ ประเภทประติมากรรม 
งานประติมากรรมตกแต่งส่วนต่างๆของอาคารศาสนสถาน สะท้อนถึงคติความเชื่อเรื่องคติไตรภูมิ

จักรวาล ลวดลายพันธ์พฤกษา ลายมงคลต่างๆ และภาพสัตว์ป่ าหิมพานต์  เพ่ิมความมีชีวิตชีวา               
ความเคลื่อนไหวให้กับลวดลาย โดยลายเหล่านี้เป็นสัญลักษณ์ของป่าหิมพานต์ สวรรค์ชั้นต่างๆตามคติจักรวาล 
โดยลวดลายของเทพเทวดาและสัตว์ต่างๆ แสดงถึงการปกป้องดูแลศาสนสถานการแบ่งประเภทลวดลาย
ประติมากรรมตกแต่งตามส่วนต่างๆของวัดนั้น ต้องอาศัยแยกตามรูปแบบที่ปรากฏ แต่เนื่องจากบางลวดลาย
สามารถประดับตกแต่งได้หลากหลายพ้ืนที่ หน้าที่ของงานประติมากรรมที่ได้รับคติความเชื่อจากเรื่องของป่า
หิมพานต์ คือเป็นส่วนประกอบของศิลปกรรมที่ท้าให้คติความเชื่อเรื่องคติจักรวาลมีความสมบูรณ์มากยิ่งขึ้น   
รูปสัตว์ป่าหิมพานต์ทุกชนิด เป็นสัญลักษณ์ของประตูทางเชื่อมระหว่างโลกมนุษย์กับเขาพระสุเมรุอันเป็น
ศูนย์กลางของจักรวาล หรืออีกนัยหนึ่งคือเป็นประตูระหว่างโลกิยะภูมิไปสู่โลกุตระภูมิ การสร้างสัญลักษณ์ของ
ป่าหิมพาต์นั้นเป็นการสร้างตามคติจักรวาลที่มีศูนย์กลางอยู่ในเขตพุทธาวาสนั้น  พบว่าสัตว์ป่าหิมพานต์ถูก
น ามาใช้เป็นองค์ประกอบของวัด ด้วยความหมายเพ่ือปกป้องรักษาศาสนสถาน ด้วยเชื่อว่าสัตว์หิมพานต์เป็น
สัตว์วิเศษ มีฤทธิ์อานุภาพมาก ไม่สามารถพบเห็นได้ทั่วไปบนโลกมนุษย์ แม้ว่าบางชนิดอาจมีความใกล้เคียง
หรือมีอยู่จริงบ้าง แต่ก็ได้รับการยกย่องให้เป็นสัตว์วิเศษที่มีคุณต่อพระพุทธศาสนาเป็นอย่างยิ่ง  เช่น ช้าง หงส์ 
เป็นต้น ความส าคัญของป่าหิมพานต์อีกประการหนึ่ง คือ การจ าลองป่าหิมพานต์ซึ่งเป็นทางเชื่อมระหว่างโลก
มนุษย์กับเขาพระสุเมรุ อันเป็นศูนย์กลางจักรวาล ซึ่งเป็นสถานที่จ าลองถึงภพภูมิทั้งสามในจักรวาล ทั้งที่อยู่
สูงสุดและต่ าสุด ให้เห็นถึงการมีอยู่ของโลกหน้าที่ด าเนินไปเป็นวัฏจักรแห่งกรรมของสรรพสัตว์ทั้งหลาย และ
การหลุดพ้นจากวัฏสงสารคือพระนิพพานอันเป็นเป้าหมายสูงสุด แนวคิดการจ าลองจักรวาลในวัดนี้ ท าให้ในวัด
มีสัตว์ป่าหิมพานต์ปรากฏอยู่อย่างหลากหลายชนิด ในพ้ืนที่ที่ต้องการสื่อความหมายถึงความเป็นประตูทาง
เชื่อมไปสู่ศูนย์กลางจักรวาลเพ่ือให้เกิดจินตภาพแก่พุทธศาสนิกชนในการฟังธรรม ที่แสดงเรื่องราวของป่าหิม
พานต์ เช่น เวสสันดรชาดก เป็นต้น สามารถแบ่งประเภทของสัตว์หิมพานต์ออกเป็น 4 ประเภทคือ 

1. สัตว์บก เช่น 1) สิงห์หรือราชสีห์ในพระพุทธศาสนาถือว่าสิงห์เป็นสัญลักษณ์ของศากยวงศ์ซึ่งเป็น
วงศ์ของพระพุทธเจ้า 2) ช้าง เป็นสัตว์มงคลชนิดหนึ่งของไทย โดยช้างที่มีศักดิ์สูงเช่น ช้างเอราวัณ ตามคตนิิยม
ทางพุทธศิลป์ การสร้างช้างขึ้นเพ่ือประดับตกแต่งล้อมรอบฐานเจดีย์ เช่น เจดีย์ประธานวัดเจดีย์หลวง และวัด
เจดีย์วัดเชียงมั่น เมืองเชียงใหม่ เป็นต้น  



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา ส านักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2563)  147 

 2. สัตว์ปีก เช่น 1) กินนรและกินรี  เป็นอมนุษย์พวกหนึ่ง ที่มีความเชี่ยวชาญการเล่นดนตรี            
จึงมีหน้าที่เล่นดนตรีและขับร้องเพลงถวายให้ท้าวกุเวร ซึ่งถือเป็นเจ้าแห่งปวงเทพชั้นรองทั้งหลาย นั่นคือยักษ์ 
คนธรรพ์ กินนร เหตุนี้ท้าวกุเวรจึงมีอีกชื่อหนึ่งว่า “ท้าวกินเรศ” แปลว่าเป็นใหญ่ในพวกกินนร 2) ครุฑ       
เป็นสัตว์พิเศษมีหัวเป็นนกตัวเป็นมนุษย์ร่างกายใหญ่โต กึ่งเทพ กึ่งอสูร ตามคติความเชื่อทั้งที่มาจากศาสนา
ฮินดู (พราหมณ์) และพุทธศาสนาต่างมีชื่อเรียกที่แตกต่างกันออกไป ครุฑเป็นสัตว์หิมพานต์ชนิดหนึ่งที่อาศัย
อยู่ในป่าหิมพานต์ตรงเชิงเขาไกรลาศ มีวิมานอยู่บนต้นงิ้ว (สุวัฒน์ แสนขัติยรัตน์, 2556, หน้า 14) 

 3. สัตว์เลื้อยคลาน เช่น นาค มีต้นก าเนิดมาจากประเทศอินเดีย ในพระสูตรและพระไตรปิฎกเป็นงูสูง
ศักดิ์มีสถานะเป็นเทพชั้นรอง โดยในพุทธประวัติตอนหนึ่งกล่าวไว้ว่า ขณะที่พระพุทธเจ้าเสด็จไปประทับบน
สวรรค์ชั้นดาวดึงส์ เรื่องราวของพญานาคจึงปรากฏอยู่ในวรรณคดี  คัมภีร์ ชาดก ซึ่งนาคเหล่านี้มักเป็น
พญานาคในลักษณะของงูใหญ่ที่มีฤทธิ์มาก มักพบนาคในลักษณะของงานประติมากรรม เช่นทางขึ้นบันไดวัด 
และงานประติมากรรมประกอบงานสถาปัตยกรรม เช่น ช่อฟ้า ป้านลม หางหงส์ นาคตัน เป็นต้น 

4. สัตว์น้ า เช่น ปลาเป็นสัญลักษณ์ของความอุดมสมบูรณ์ และเป็นสัตว์ที่มีอยู่จริงบนโลก ส่วนปลาที่
ถือว่ามีความส าคัญอยู่ในจักรวาลนั้น ได้แก่ ปลา 7 จ าพวกที่อาศัยอยู่ในมหาสมุทร ได้แก่ ปลาติมิปลาติมิงมง
คล ปลาติมิรมิงคล ปลาอานนท์ ปลาติมินท ปลาอัชฌาหาร ปลามหาติมิ โดยปลาเหล่านี้มีขนาดใหญ่ตั้งแต่ 
200 โยชน์ไปจนกระท่ังถึง 1000 โยชน์ มีฤทธิ์มาก ขยับตัวเคลื่อนไหวแต่ละครั้งย่อมส่งผลไปทั่วมหาสมุทรและ
พ้ืนแผ่นดิน  สาเหตุที่หนึ่งด้วยเชื่อว่าสัตว์หิมพานต์ล้วนเป็นสัตว์ที่มีฤทธิ์มาก สามารถปกป้อง คุ้มครองศาสน
สถานจากสิ่งชั่วร้าย หรือภยันอันตรายต่างๆ ได้ สาเหตุประการที่สองคือใช้ส าหรับเป็นสัญลักษณ์ของการเชื่อม
ผ่านจากดินแดนมนุษย์ ไปสู่ดินแดนพุทธภูมิ โดยการจ าลองจากคติจักรวาลคือ ซุ้มประตูโขงเปรียบเสมือนดัง
ป่าหิมพานต์เป็นประตูผ่านเข้าไปยัง วิหารที่เปรียบเสมือนดังทวีปต่างๆ และเจดีย์ที่เปรียบเสมือนดังเขาพระ
สุเมรุ อันเป็นศูนย์กลางจักรวาล 

3. คติความเชื่อเรื่องป่าหิมพานต์ที่มีอิทธิพลต่องานพุทธศิลป์ ประเภทสถาปัตยกรรม 
เมื่อพิจารณาการขยายขอบเขตการจัดวางผังวัดในเขตพุทธาวาสในพระพุทธศาสนา พบว่าวัดส าคัญ 

เช่น วัดหลวงของอาณาจักรได้จัดวางต าแหน่งของสถาปัตยกรรมหลักของวัด คือ เจดีย์ ในต าแหน่งของเขาพระ
สุเมรุ ศูนย์กลางจักรวาล เป็นประธานของวัด ล้อมรอบด้วยวิหารตามทิศหลักท้ัง 4 แทนค่าสัญลักษณ์ของทวีป
ทั้ง 4 ในจักรวาลที่ล่องลอยอยู่บนมหานทีสีทันดร ที่ทางวัดแทนค่าของน้ าแต่ละหยดด้วยเม็ดทรายเป็นการ
จ าลองผืนน้ าในสีทันดรไว้ในบริเวณวัด ซึ่งมีความสัมพันธ์กับประเพณีขนทรายเข้าวัด เช่นในเทศกาลสงกรานต์
ตราบจนปัจจุบัน การล้อมรอบด้วยก าแพงจักรวาล แทนค่าด้วยก าแพงแก้ว 

คติจักวาลในเชิงสัญลักษณ์ถ่ายทอดผ่านการจัดวางผังวัดเป็นจักรวาลใหญ่  ที่ซ้อนกันอยู่หลายชั้น 
ตั้งแต่ในระดับเมือง การสร้างวัดเป็นศูนย์กลางของเมือง เปรียบเสมือนการจ าลองเมืองเป็นหนึ่งจักรวาลที่มีวัด
เป็นจุดศูนย์กลางจักรวาล ซึ่งมีความสัมพันธ์กับระบบการปกครองแบบสมมุติเทพของกษัตริย์  ผู้ทรงเปรียบดัง
พระจักรพรรดิราชผู้ปกครองทั้งสามโลก ตามคติไตรภูมิจักรวาล และจักรวาลที่เกิดข้ึนในระดับของวัด แต่ละวัด
ที่สร้างขึ้นอยู่ในเขตเมืองต่างเปรียบเสมือนจักรวาลต่างๆ ที่อยู่รวมกันเป็นจ านวนมากมายเหลือคณานับ
ดังอนันตจักรวาล ต าแหน่งของอาคารหลักตามต าแหน่งของเขาพระสุเมรุ  ทวีป อนุทวีป รวมทั้งขอบเขต
พุทธาวาสตามคติจักรวาล ในวัดที่แบ่งได้ 2 ระดับคือ วัดหลวง มีความเคร่งครัดเรื่องคติจักรวาลมากกว่า     
เป็นวัดส าคัญที่ชนชั้นปกครองท านุบ ารุง บูรณปฏิสังขรณ์ ส่วนวัดราษฎร์สร้างขึ้นภายในชุมชนเพ่ือเป็นสถานที่
ฟังธรรม จัดงานประเพณี และประกอบพิธีกรรมทางศาสนา ในการจัดวางผังเหลือเพียงอาคารหลักคือ เจดีย์
และวิหาร เขตพุทธาวาสและสังฆาวาสไม่มีการแบ่งพ้ืนที่บริเวณชัดเจนแสดงถึงความเชื่อในคติจักรวาลในพุทธ



148  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวกิสิตาราม ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2563) 

ศาสนาที่ปรากฏอยู่ในทุกระดับชนชั้นเพ่ือประโยชน์ในการด ารงชีวิตอย่างเป็นสุข และการท าความดีเพ่ือผลใน
โลกหน้า เป็นจุดหมายในการด าเนินชีวิต ที่มีการหลุดพ้นจากวัฏสงสารเป็นหลัก 
5. องค์ความรู้ 

 องค์ความรู้ที่เกิดจากคติความเชื่อเรื่องป่าหิมพานต์ให้อิทธิพลต่อการสร้างงานพุทธศิลป์ก่อ ให้เกิด
คุณค่าต่อผู้คนและสังคมโดยรวมเป็นอย่างมาก สามารถแยกออกได้ 3 ประการ คือ 1. คุณค่าทางด้านจิตใจ 
เมื่อเข้าสู่ศาสนสถานได้สัมผัสกับผลงานพุทธศิลป์ น้อมน าเอาหลักพุทธธรรมไปประกอบการด ารงชีวิตครองตน
ให้อยู่ในกรอบของศีลธรรม เพ่ือผลบุญและอานิสงส์น าพาให้ข้ามไปสู่อีกภพภูมิที่ดีขึ้น จนถึงความปรารถนาขั้น
สูงสุดของพุทธศาสนิกชนทั้งปวงคือพระนิพพาน 2. คุณค่าทางด้านสังคม เป็นแรงบันดาลใจในการสร้างงาน
พุทธศิลป์ซึ่งเป็นส่วนหนึ่งที่ช่วยน้อมน าผู้คนให้เข้าให้เข้าใกล้หลักธรรมค าสอนขององค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า  
สร้างสังคมที่สงบสุข เกื้อกูลซึ่งกันและกัน เป็นพ้ืนฐานแห่งสังคมที่มีศิลปวัฒนธรรม ขนบธรรมเนียมประเพณี
อันดีงามของประเทศไทยสืบทอดมาตั้งแต่อดีตตราบจนถึงปัจจุบัน 
6. บทสรุป 

 เรื่องราวของป่าหิมพานต์ที่ปรากฏ ยกตัวอย่างเช่น การบรรยายถึงลักษณะของชมพูทวีป ป่าหิมพานต์
ว่า แผ่นดินชมพูทวีปอันได้ 10,000 โยชน์ แลเป็นของมนุษย์เราอยู่นี้ได้ 3,000 โยชน์แล แต่น้ าท่วมเป็นทะเล
เสียนั้นไปได้ 4,000 โยชน์ แต่เป็นที่ป่าเสีย คือป่าพระหิมพานต์ได้ 3,000 โยชน์ แลในป่าพระหิมพานต์นั้นสนุก
นักหนาแล อันว่าเขาพระหิมพานต์นั้นโดยสูงได้  50 โยชน์โดยใหญ่ได้ 2,500 โยชน์ แลมียอดได้ 84,000      
เป็นต้น คติความเชื่อเรื่องป่าหิมพานต์ หรือสัตว์พิสดารนั้นมีกันหลายชนชาติและความคิดนั้นอาจมาพ้องกันเข้า
โดยบังเอิญ หรือให้อิทธิพลกันในทางความคิด แต่ลักษณะฝีมือทางช่างและศิลปะการตกแต่งแปลกกันออกไป 
ความเชื่อเรื่องของสัตว์พิสดารจึงแพร่ขยายเข้ามาในเอเชีย ประเทศที่เป็นบ่อก าเนิดของศิลปวัฒนธรรมใน
เอเชียคืออินเดีย มีสัตว์พิสดารที่มีส่วนสัมพันธ์กับของไทย เช่นครุฑ พญานาค เป็นต้น ในส่วนของประเทศไทย
เรานั้นความเชื่อเรื่องของสัตว์ประหลาดทั้งหลายนั้นมาพร้อมๆกับการเข้ามาของพระพุทธศาสนาจากอินเดีย 

คติความเชื่อเรื่องป่าหิมพานต์ส่งอิทธิพลต่อการสร้างงานพุทธศิลป์คือ ในด้านจิตรกรรม มีการประดับ
ตกแต่งศาสนสถานด้วยรูปสัตว์หิมพานต์  ในด้านประติมากรรมมีการประดับตกแต่งอาคารศาสนสถานด้วยรูป
สัตว์หิมพานต์ เช่น พญานาค สิงห์ และในด้านสถาปัตยกรรมความเชื่อเรื่องป่าหิมพานต์ส่งอิทธิพลต่อการวาง
ผังสิ่งก่อสร้างภายในวัด การสร้างซุ้มประตูโขงทางเข้าวัด ซุ้มประตูโขงเปรียบเสมือนป่าหิมพานต์ เป็นประตู
เชื่อมระหว่างแดนมนุษย์กับแดนสวรรค์ตามคติจักรวาลการประดับตกแต่งศาสนสถานด้วยเหล่าสัตว์หิมพานต์  
ด้วยเชื่อว่าสัตว์เหล่านี้เป็นสัตว์วิเศษ มีอ านาจ พละก าลังมาก สามารถปกป้องคุ้มครองอาคารศาสนสถานให้
รอดพ้นจากภยันตรายต่างๆได้ ในอีกด้านหนึ่งเพ่ือให้เกิดความสวยงามตระการตา เป็นดั่งสรวงสวรรค์ ช่วยน้อม
น าผู้คนให้เกิดความเลื่อมใส ประพฤติปฏิบัติตนอยู่ในศีลธรรม อยู่ร่วมกันในสังคมอย่างผาสุก และเพ่ือเป็น
เครื่องช่วยนาทางให้ไปเกิดในภพภูมิที่สูงขึ้นหรือหลุดพ้นจากวัฏสงสารอันเป็นเป้าหมายสูงสุดของพุทธศาสนา
คือพระนิพพาน 
บรรณานุกรม 
ธนิต อยู่โพธิ์. (2512). สามหลวงจีนมีชื่อจาริกไปอินเดีย. อนุสรณ์ในงานฌาปนกิจศพ นายจ ารูญ ชื่นรุ่งโรจน์ 

ณ เมรุวัดธาตุทอง วันจันทร์ที่ 2 มิถุนายน 2512. พระนคร : ห้างหุ้นส่วนจ ากัดศิวพร.  
นิยะดา เหล่าสุนทร. (2538). ไตรภูมิพระร่วง การศึกษาที่มา. กรุงเทพฯ : ห้างหุ้นส่วนจ ากัด ภาพการพิมพ์.  
ปัญญา เทพสิงห์. (2548). ศิลปะเอเชีย. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2558). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับ ประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 23, 

กรุงเทพฯ : บริษัท ส านักพิมพ์เพ็ทแอนด์โฮม จ ากัด.  



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา ส านักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2563)  149 

พระมหาวิชาญ เลี่ยวเส็ง. (2544). พุทธศิลป์กับการท่องเที่ยว : ศึกษาบทบาทของวัดในการอนุรักษ์พุทธ
ศิลป์เพื่อการท่องเที่ยว. วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต สาขาศาสนาเปรียบเทียบ บัณฑิต
วิทยาลัย.มหาวิทยาลัยมหิดล.  

ภานุวัฒน์ เนียมบาง. (2551). การศึกษาปรัชญาในงานพุทธศิลป์ต่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนา: กรณีศึกษา
วัดร่องขุ่น ต.ป่าอ้อดอนชัย อ.เมือง จ.เชียงราย. วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขา
พระพุทธศาสนา บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542. พิมพ์ครั้งที่ 1, กรุงเทพฯ : 
ราชบัณฑิตยสภา.  

เศรษฐมันตร์ กาญจนกุล. (2551). เส้นสายลายไทยเงือก กินรี มักกะลีผล. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์เศรษฐศิลป์.  
ส.พลายน้อย. (2552). สัตว์หิมพานต์. พิมพ์ครั้งที ่4, กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์พิมพ์ค า.  
สุวัฒน์ แสนขัติยรัตน์. (2556). จินตนาการแห่งดินแดนทิพย์ 2. กรุงเทพฯ : เทนเดอร์ทัช.   


