
26  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรยีนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2563) 

ความสัมพันธ์ระหว่างคอง 14 กบัหลักทศพิธราชธรรมที่มีต่อการส่งเสริมการปกครอง 
THE RELATIONS BETWEEN KONG 14 AND ROYAL VIRTUES 

TOWARDS PROMOTION OF GOVERNMENT 
 

 
พระปลัดธีระพงษ์  สุขิโต 

PhrapaladTheerapong Sukhito 
 พระมหาดาวสยาม วชิรปญฺโญ  

Phramaha Daosayam Vajirapañño 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Khon Kaen Campus 
 E-mail: supit.silo@gmail.com 

วันที่รับบทความ (Received) : 12 มิถุนายน 2563 
วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 24 ธันวาคม 2563 

วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 24 ธันวาคม 2563 
 

 
บทคัดย่อ 
    บทความวิชาการนี้ เป็นการน าเสนอความสัมพันธ์ระหว่างคอง 14 กับทศพิธราชธรรม ซึ่งเป็น
หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาซึ่งจากการศึกษาความเป็นมาของคอง 14 ซึ่งเป็นจารีตประเพณีของชาวอีสาน
โบราณ  โดยเฉพาะแนวทางการปฏิบัติของผู้ปกครอง และรูปแบบการปกครอง อิทธิพลของพระพุทธศาสนาที่
มีต่ออีสานโบราณพบว่า พระพุทธศาสนามีบทบาทส าคัญต่อการสร้างความเจริญ เติบโตในทุก ๆ                 
ด้าน โดยเฉพาะอย่างด้านการเมืองการปกครอง ที่กษัตริย์ได้น าเอาหลักธรรมหลักธรรมค าสั่งสอน มาเป็น
รากฐานในการบริหารและก าหนดควบคุมคนในสังคมอีสานโบราณที่มีความแตกต่างของเชื้อชาติ วัฒนธรรม
ประเพณี ให้รวมเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน โดยใช้รูปแบบ วิธีการและหลักการปฏิบัติมาจากพระธรรมวินัย 
ผู้ปกครองใช้พระพุทธศาสนาเป็นตัวเชื่อมความสัมพันธ์ระหว่างผู้ปกครองและผู้ที่ถูกปกครอง ผู้ปกครองปฏิบัติ
ตัวให้อยู่ในศีลธรรม ใช้หลักธรรมมาเป็นหลักปฏิบัติและอ้างความชอบธรรมในอ านาจ มีการใช้จารีตประเพณี
และกฎระเบียบต่าง ๆ ก าหนดหน้าที่และวิถีชีวิตของคนในสังคมไว้อย่างชัดเจน  
ค าส าคัญ : คอง 14, ทศพิธราชธรรม, การส่งเสริมการปกครอง 
ABSTRACT  
  This academic paper aimed at to study the relations between Kong 1 4  and royal 
virtues. The Kong14 is tradition of Isan people but the royal virtues are Buddhist doctrines. 
The approach of the ruler’s practice and a model of government, Buddhism’s influence 
towards civilization in each aspects, especially, Political Science, which king brought 
Dhamma Doctrines for being foundation in administration and control the race and cultural 
differences of ancient northeast people to live in union. They used the model, method and 
practice from Dhamma and disciplines. The rulers used Buddhism to be linked between the 
rulers and people. The rulers followed the moral and applied Dhamma Doctrines for 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา ส านักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2563)  27 

practicing and claiming righteousness in power. There were usage the tradition and various 
rules and regulations, assign duties and the way of life of people   in society clearly. 
Keywords : Kong 14,  royal virtues, promotion of government 
 
1. บทน า 

กฎระเบียบและแนวทางที่อยู่ร่วมกันกล่าวตามนัยทางสังคมวิทยา เรียกว่า บรรทัดฐานทางสังคมหรือ
ปทัสถานทางสังคม (Social norms)  หมายถึง มาตรฐานที่คนส่วนใหญ่ในกลุ่มยึดถือเป็นแนวทางในการปฏิบัติ 
ได้แก่ กฎ ระเบียบ แบบแผนความประพฤติต่าง ๆ เป็นที่ยอมรับระหว่างสมาชิก จึงรวมตัวกันเป็นกลุ่มชุมชน 
สังคมและประเทศชาติตามล าดับ ในประเด็นนี้ตามหลักทางสังคมวิทยาถือว่า  มนุษย์เป็นสัตว์สังคม จึงไม่
สามารถอยู่เองอย่างโดดเดี่ยวได้ และเม่ือสังคมเกิดขึ้น การติดต่อสมาคมเพ่ือสนองความต้องการซึ่งกันและกันก็
มีขึ้น ดังนั้น แต่ละสังคมจึงจ าเป็นต้องมีกฎเกณฑ์ต่าง ๆ เพ่ือควบคุมความประพฤติของสมาชิกให้เป็นไปใน
ท านองเดียวกันและเพ่ือรักษาความสงบเรียบร้อยของส่วนรวม กฎเกณฑ์เช่นนี้เรียก “ปทัสถานทางสังคม”     
ซึ่งแบ่งเป็น 3 ประเภท ดังนี้ (มานิตย์ จุมปา, 2548, หน้า 1-2) 1) วิถีประชาหรือวิถีชาวบ้าน เป็นแนวทางการ
ปฏิบัติของบุคคลในสังคมซึ่งปฏิบัติตามความเคยชินและเป็นที่ยอมรับในสังคม เช่น การลุกให้คนชรานั่งในรถ
ประจ าทาง วิถีประชา ยังหมายถึงมารยาททางสังคม งานพิธีต่างๆ ตามสมัยนิยม เช่นการแต่งกาย             
การรับประทานอาหาร การอาบน้ าวันละ 2 ครั้ง เป็นต้น ผู้ที่ละเลยไม่ปฏิบัติตามแนวทางดังกล่าวจะได้รับการ
ติเตียน เยาะเย้ยถากถางหรือการนินทาจากผู้ อ่ืนท าให้สมาชิกต้องปฏิบัติตาม 2) กฎศีลธรรม  หรือจารีต 
(Mores) เป็นระเบียบแบบแผนที่สมาชิกในสังคมปฏิบัติโดยเคร่งครัดเป็นกฎศีลธรรมมีความส าคัญมากกว่าวิถี
ประชา หากผู้ใดฝ่าฝืนจะถูกสังคมประณามอย่างรุนแรง กฎศีลธรรมมักเป็นข้อห้าม เป็นกฎข้อบังคับ และมี
เรื่องของศีลธรรมความรับผิดชอบชั่วดีเข้ามาเกี่ยวข้องมากขึ้นตัวอย่างของกฎศีลธรรมหรือจารีตของไทย  เช่น 
ห้ามพ่อแต่งงานกับลูกสาว ของตัวเขา และห้ามลูกทุบตีพ่อแม่ เป็นต้น และ 3) กฎหมาย (Laws) เป็นกฎเกณฑ์
หรือข้อบังคับที่รัฐบัญญัติขึ้นเป็นลายลักษณ์อักษรโดยองค์การทางการเมืองการปกครองและได้รับการรับรอง
จากองค์การของรัฐเพ่ือควบคุมบุคคลในสังคมหากผู้ใดฝ่าฝืนย่อมได้รับการลงโทษตามกฎหมายได้แก่ ระเบียบ 
ข้อบังคับ พระราชก าหนด พระราชกฤษฎีกา และพระราชบัญญัติเป็นต้น กฎหมายที่ดีต้องทันต่อเหตุการณ์ 
หรือเป็นกฎหมายที่คาดการณ์ข้างหน้าได้หรืออาจเป็นกฎหมายตามจารีตประเพณี เช่นกรณีกฎหมายของ
ประเทศอังกฤษเป็นต้น (วัชรา คลายนาทร และคณะ, 2533, หน้า 13) 

คอง 14 เป็นหลักการด าเนินชีวิตของคนในสังคมภายใต้คติทางพระพุทธศาสนาและค่านิยมทางสังคม 
โดยมุ่งเน้นไปในทางจริยธรรม และระเบียบแบบแผนให้แก่คนใน (พระครูสุเทพสารคุณ และคณะ, 2544, หน้า 
187) ได้แก่ แบบอย่างแนวทางการปกครอง ระบบหรือระบอบการปกครอง เป็นลักษณะกฎหมาย หรือข้อ
กติกาของบ้านเมือง การบูรณาการการจัดระเบียบสังคมมาอย่างต่อเนื่องเพ่ือด ารงสังคมให้คงอยู่สืบต่อมาเป็น
ระยะเวลายาวนาน เป็นจารีต วัฒนธรรมประเพณีที่มั่นคงที่มีคุณค่ามาถึงในยุคปัจจุบัน เพราะประเพณี       
เป็นความประพฤติสืบต่อกันมา แบ่งออกเป็น 3 ประเภท คือ 1) จารีตประเพณี ได้แก่ประเพณี ที่สังคมถือว่า 
ถ้าใครฝ่าฝืนงดเว้นไม่กระท าตาม ก็เป็นความผิด จารีตประเพณีเป็นเรื่องเกี่ยวกับศีลธรรม ซึ่งคนในสังคมถือว่า
เป็นสิ่งมีค่าแก่ส่วนรวมถ้าใครฝ่าฝืน  ถือว่าเป็นความผิดความชั่ว  2) ขนบประเพณี ได้แก่ประเพณีที่ สถาบัน
ต่าง ๆ ตั้งขึ้นเป็นระเบียบแบบแผน แล้วปฏิบัติกันสืบมา ทั้งที่เป็นระเบียบแบบแผนโดยตรงหรือโดยปริยาย 
โดยตรง ก็คือวางเป็นระเบียบแบบแผนไว้โดยชัดเจน โดยปริยาย คือ รู้กันเอง ไม่ได้วางเป็นระเบียบแบบแผนไว้ 
เช่นระเบียบแบบแผนของทางราชการ ระเบียบแบบแผนของทหาร ต ารวจ และนักเรียน 3) ธรรมเนียม
ประเพณี ได้แก่ประเพณีที่เป็นเรื่องธรรมดาสามัญไม่มีระเบียบแบบแผนเหมือนขนบประเพณี ไม่มีผิดมีถูก



28  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรยีนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2563) 

เหมือนจารีตประเพณี เป็นแต่เพียงนิยมกันว่ามีคนประพฤติแล้วก็ปฏิบัติกันต่อๆ มาเช่น เกี่ยวกับกริยามารยาท 
การกิน การพูด การแต่งตัวในงานต่างๆ การเป็นแขกไปเยี่ยมผู้อ่ืน การเป็นเจ้าของบ้าน เป็นต้น (แปลก สนธิ
รักษ์, 2514, หน้า 31) 
2. พัฒนาการของคอง 14  

2.1. สังคมอีสานโบราณในยุคความเชื่อดั้งเดิม 
สังคมอีสานโบราณในยุคก่อนที่พระพุทธศาสนาจะเริ่มเข้ามามีบทบาทส าคัญ ประขาชนในอ านาจ

เหนือธรรมชาติ สิ่งศักดิ์สิทธิ์ นับถือผีฟ้า ผีแถน ผีพ่อ ผีแม่ ความเชื่อเรื่องผี ที่ปรากฎชัดเจนในยุคนี้ คือ ความ
เชื่อเรื่องผีป่า ผีหลอก ผีให้ร้าย (ปอบ) ผีอารักษ์ และเทวดา และรวมถึงความเชื่อลัทธิของพวกจีน เพราะ
ดินแดนของลาวแต่ก่อนอยู่ติดกับชนชาติจีน จึงมีการสัมพันธ์ติดต่อกันมาเป็นเวลานาน (มหาค าจ าปา แก้วมณี 
และคณะ, 2539, หน้า 25) ความเชื่อดั้งเดิมเกี่ยวกับแถนฟ้า แถนหลวง เป็นความเชื่อที่ มีอิทธิพลที่สุด      
เพราะแถนคือพระอินทร์ หรือเทพสวรรค์ที่มีหน้าที่ดูแลทุกข์สุขของมนุษย์ สามารถเนรมิตหรือท าลายอะไรก็ได้ 
และแถนก็ยังเป็นสัญลักษณ์ของอ านาจรัฐ โดยมีกษัตริย์ซึ่งเป็นโอรสของแถนเป็นตัวแทนของอ านาจนั้น       
เช่นการสร้างความเชื่อเกี่ยวกับแถนขึ้นมา เป็นการยอมรับกษัตริย์จากชนทุกชั้น (เติม วิพากษ์พจนกิจ, 2530, 
หน้า 4) เพราะความเชื่อเรื่องผีเป็นความเชื่อท่ีฝังแน่นอยู่ในจิตใจของประชาชนอย่างมาก และผีบรรพบุรุษ เพื่อ
แสดงความเคารพและท าให้ผู้กระท าจะพบกับความสงบสุข ผีแถนเป็นสิ่งที่ชาวล้านช้างเชื่อว่ามีบทบาทที่ส าคัญ
ในควบคุมชะตากรรมของมนุษย์ ฐานะทางสังคมของมนุษย์จะแตกต่างตามความประสงค์ของแถน ท าให้ชนชั้น
ปกครองน ามาเป็นเครื่องมือในการสร้างความชอบธรรมให้กับตนเอง ตั้งแต่สมัยขุนบรม ความเชื่อดังกล่าวมี
อิทธิพลส่งผลประโยชน์ต่อชนชั้นปกครองในการควบคุมคนหลายๆ เผ่า ที่มีความแตกต่างกันทางเชื้อชาติ และ
วัฒนธรรมให้อยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข ภายใต้สิ่งยึดเหนี่ยวร่วมกันคือแถน ในรูปของกษัตริย์นั่นเอง (ปิยฉัตร์ 
สินธุสะอาด, 2540, หน้า 41) 

ในยุคของการสร้างบ้านแปลงเมือง ให้ความส าคัญกับก าลังคนมาก ผู้ปกครองจึงใช้วิธีต่าง ๆ  ในการ
รวบรวมคนให้เป็นหมู่เหล่า มีความเป็นเอกภาพ มีการจัดระเบียบความสัมพันธ์ของบุคคลและกลุ่มบุคคลโดย
อาศัยความเชื่อดั้งเดิม พัฒนาเป็นขนบประเพณี และกฎหมายตามล าดับ จากความเชื่อดั้งเดิมเรื่องผีฟ้าผีแถนที่
มีอ านาจก าหนดโชคชะตาของมนุษย์ ถูกใช้เป็นสัญลักษณ์ทางอ านาจ และอ้างความชอบธรรมในการเป็น
ผู้ปกครอง ออกค าสั่งและแนวปฏิบัติต่าง ๆ ตลอดจนการสร้างเรื่องราว นิทาน ต านานต่าง ๆ อธิบายความชอบ
ธรรมของอ านาจผู้ปกครองเพ่ือใช้เป็นเครื่องมือในการจัดระบบความสัมพันธ์ของบุคคล เพ่ือเอ้ือประโยชน์ต่อ
การปกครอง (โสภี อุ่นทะยา, 2551, หน้า 174) ยกตัวอย่างเช่น ผู้ปกครองยังได้พยายามสร้างแนวคิดความเชื่อ
เรื่อง “น้ าเต้าปุง” โดยมีเนื้อหาว่า ทุกคนเกิดมาจากน้ าเต้าปุง จะแตกต่างกันบ้างตามสภาพร่างกาย เช่น     
พวกไทเล็ม ไทวี พวกนี้จะรูปชั่วตัวด า และพวกไทเลิง ไทลอ และไทขวาง จะรูปงามตัวขาว แต่ทุกชาติทุกเผ่าก็
เป็นพ่ีน้องกัน วิธีการดังกล่าวก็ไม่สามารถควบคุมคนในสังคมได้ เพราะคนในสังคมยังไม่มีความรู้สึกว่าเป็นส่วน
หนึ่งในสังคม จึงต้องใช้พระพุทธศาสนาและ ฮีต-คอง หรือจารีตประเพณี เข้าช่วยในการก าหนดระเบียบแบบ
แผนของคนในสังคม เป็นการสร้างกติกาควบคุมความประพฤติปฏิบัติของคนในสังคมเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน 
เพ่ือการอยู่ร่วมกันของคนในสังคม (กรมวรรณคดีลาว, 2513, หน้า 27) 

ต่อมามีการเข้ามาของพระพุทธศาสนาเข้าสู่ลุ่มแม่น้ าโขงในทางภาคตะวันออกเฉียงเหนือ หรือทางภาค
อีสานของประเทศไทย มีหลักฐานที่กล่าวถึงว่า ด้านทิศเหนือนับถือพระพุทธศาสนาเถรวาทแบบพม่า มอญ
หรือพุกาม และพระพุทธศาสนาเถรวาทแบบลังกาวงศ์ จากอาณาจักรล้านนาและล้านช้างลงมาตามล าแม่น้ า
โขง ส่วนทางด้านทิศใต้พระพุทธศาสนามหายานแบบขอม จากอาณาจักรกัมพูชา อีกทางหนึ่งขึ้นมาทางตามล า
น้ าโขง อีกทางหนึ่งขึ้นมาทางบก ผ่านแนวเทือกเขาพนมดงรัก เข้าสู่ภาคอีสานตอนล่างผ่านทางจังหวัดบุรีรัมย์ 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา ส านักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2563)  29 

สุรินทร์ เข้ามาตามล าน้ าสาขาของลุ่มน้ ามูล สู่ลุ่มน้ าป่าสัก สู่ลุ่มน้ าชี และสู่ลุ่มแม่น้ าโขงในที่สุด อารยธรรมทาง
พระพุทธศาสนายุคทวารวดี ยุคลพบุรี และยุคอยุธยา จากลุ่มน้ าเจ้าพระยา มาตามลุ่มน้ าป่าสัก ผ่านอาณาจักร
ศรีเทพ เทือกเขาเพชรบูรณ์และเทือกเขาพังเหย เข้าเขตเทือกเขาดงพญาเย็น เชื่อมต่อลุ่มน้ าชี เข้าสู่ภาคอีสาน
ได้อีกทางหนึ่งเช่นกัน พระพุทธศาสนาในลุ่มน้ าโขง ภาคอีสานของประเทศไทย จึงผสมผสานด้วย เถรวาทแบบ
พม่าหรือมอญหรือพุกามมหายานแบบขอม และเถรวาทแบบลังกาวงศ ์(จรัส พยัคฆราชศักดิ์, 2534, หน้า 1)  

จะเห็นว่าพระพุทธศาสนาเข้ามามีอิทธิพลในสมัยอาณาจักรศรีโคตรบองหรือศรีโคตรบูรเป็นสถานที่
แห่งแรกที่พระพุทธศาสนาเข้ามาสู่ดินแดนลาวจนตั้งถิ่นฐานแห่งนี้ว่าศรีโคตรบอง ซึ่งมีความหมายจาก ศรี หรือ
สิริ หมายถึงงาม รุ่งเรือง สว่างไสว โคตรเป็นชื่อโคตร ของพระพุทธเจ้าเดิมว่า โคตมะ หรือโคดม บองหรือบุรี 
หมายถึงเมือง รวมแล้วค าว่าศรีโคตรบูรคือ การเอานามของพระพุทธเจ้าตั้งเป็นชื่อเมือง ทั้งนี้เพ่ือเป็นสิริมงคล
แก่ประชาชนชาวลาวนั้นเอง (พระด ารง พ.ธรรมิกมุนี, 2554, หน้า 13) และได้ เอาพระธาตุของพระองค์
มาประดิษฐานไว้  ณ  เมืองแห่งนี้ จึงชื่อว่าศรีโคตรบองเพราะเหตุนั้นจึงมีนามพระธาตุต่าง ๆ ที่เกี่ยวกับ
พระพุทธเจ้า เช่น พระธาตุหลวง พระธาตุศรีโคตรบอง (พระสมศักดิ์ ปิยธมฺโม (อินทเสน), 2554, หน้า 13) 
หลักฐานชิ้นชี้หลักฐานส าคัญเชิงประวัติศาสตร์ของพระพุทธศาสนาในลาวว่า “มีการค้นพบพระพุทธรูปปฏิมา 
และหลักศิลาจารึกที่หมู่บ้านตาลาด ใกล้เวียงจันทน์  นั่นคือพระธาตุศรีโคตรบอง” (Maha Khamyad 
Rasdavong, 2006, p. 27) ช่วงประมาณก่อนปี ค.ศ.478-541 (พ.ศ. 1021 - 1084) มีพระสงฆ์ลาว 5 องค์ 
คือ พระมหารัตนเถระ พระมหาจุลรัตนเถระ พระมหาสุวรรณประสาทเถระ พระมหาจุลประสาทเถระ และ
พระมหาสังฆวิชสเถระ ซึ่งทั้ง 5 องค์นี้เป็นศิษย์ของพระธรรมลักษณ์และพระรักษ์ขิตตะ ได้ไปศึกษามาจาก
ราชครูอินเดียแล้วกลับมาจ าพรรษาที่ภูข้าวหลวง และได้ส่งศิษย์ไปสร้างพระธาตุพนมให้ใหญ่ขึ้น และสร้างพระ
ธาตุอิงฮังและพระธาตุศรีโคตรบองที่ท่าแขก (ทรงคุณ จันทจร, 2548 : 17) สอดคล้องกับความเห็นของพระ
มหาดาวสยาม วชิรปัญโญว่า “ศรีโคตรบองปัจจุบันเรียกว่าเมืองท่าแขก อันหมายถึง ท่าเรือที่ชาวอินเดีย
โบราณมาขึ้นฝั่งที่นี่รวมถึงพระโสณเถระและพระอุตตระเถรด้วย (พระมหาดาวสยาม วชิรปญฺโญ, 2545,      
หน้า 7) 

ในยุคสังคมพุทธศาสนาสังคมอีสานโบราณมีการก าหนดรูปแบบการปกครองที่เป็นระบบมากขึ้น      
แต่รูปแบบการปกครองที่มีก็ไม่สามารถควบคุมคนในสังคมได้ เพราะภายในสังคมล้านช้าง มีความแตกต่างทาง
เชื้อชาติ วัฒนธรรม ประเพณี และภาษา ความแตกต่างดังกล่าวท าให้สร้างปัญหาแก่ผู้ปกครองอยู่ตลอดเวลา  
โดยเฉพาะเมืองต่างๆ ที่อยู่ทางใต้ที่เป็นถิ่นของพวกข่า  ซึ่งเดิมคือชนชาติมอญ-ขอม มีถ่ินฐานเดิมอยู่ทางใต้ของ
จีน และถูกรุกรานโดยจีน จึงอพยพลงมาทางใต้เข้ามาอาศัยในดินแดนสิบสองจุไทย เรื่อยลงมาถึงล้านช้าง     
ข่าจึงเป็นพวกแรกที่อาศัยอยู่ที่ล้านช้าง ส่วนอีกพวกหนึ่งได้แก่พวกจาม ที่มักจะก่อความวุ่นวาย และตั้งตนเป็น
อิสระอยู่เนืองๆ แม้ว่าผู้ปกครองจะมีการวางตัวผู้ปกครองประจ าหัวเมืองต่างๆ แต่วิธีการดังกล่าวก็ไม่สามารถ
ควบคุมคนในสังคมให้อยู่แบบสันติได้ (มหาค า จ าปาแก้วมณี และคณะ, 2539, หน้า 39) 

พระพุทธศาสนาเป็นตัวเชื่อมความสัมพันธ์ระหว่างผู้ปกครองและผู้ที่ถูกปกครอง ผู้ปกครองปฏิบัติตัว
ให้อยู่ในศีลธรรม ใช้หลักธรรมมาเป็นหลักปฏิบัติและอ้างความชอบธรรมในตัวบริบทของอ านาจ มีการใช้จารีต
ประเพณีมาก าหนดหน้าที่และวิถีชีวิตของคนในสังคม ที่เป็นลายลักษณ์อักษรไว้อย่างชัดเจน ตามลายลักษณ์
อักษรในคัมภีร์ใบลาน และจารึกต่างๆ ด้วยอักษรธรรมและอักษรไทน้อย เป็นหลักฐานปรากฏให้รับรู้ว่า 
อาณาจักรล้านช้างมีพัฒนาการ และบูรณาการการจัดระเบียบสังคมมาอย่างต่อเนื่องเพ่ือด ารงสังคมให้คงอยู่สืบ
ต่อมาเป็นระยะเวลายาวนาน  

 
 



30  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรยีนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2563) 

2.2. ความหมายของคอง 14  
  “คอง” หมายถึง แบบแผน ที่เป็นการด าเนินชีวิตของคนในสังคมภายใต้คติทางพระพุทธศาสนาและ
ค่านิยมทางสังคม โดยมุ่งเน้นไปทางจริยธรรม และระเบียบแบบแผนให้แก่บุคคลในสังคม แบ่งออกเป็น 2 
ประเภท คือ 1) ส าหรับประชาชน และ 2) ส าหรับชนชั้นปกครอง ได้แก่หลักการปฏิบัติตนต่อลูกหลานในบ้าน 
ครอบครัว และศาสนา ส่วนส าหรับชนชั้นปกครองนั้น ได้แก่ หลักการบริหารบ้านเมืองซึ่งเหมือนกับหลัก
ทศพิธราชธรรมคือธรรมของพระเจ้าแผ่นดิน 10 ประการ (สิริวัฒน์ ค าวันสา, 2521, หน้า 83) 

คอง เป็นภาษาลาว ที่ชนชาวลาว และไทอีสาน น ามาใช้ร่วมกัน ค าว่า คอง ตามวัดจะนานุกม พาสา
ลาว ของดร.ทองค า อ่อนมะนีสอน พิมพ์ที่โรงพิมพ์เวียงจันทน์ ปี ค.ศ. 1992 (พ.ศ. 2535) ให้ความหมายว่า 
หมายถึง แบบ แบบอย่าง ปะเพณี ฮีตคอง ทาง คองบูฮาน คองท า คองโลกจากความหมายที่ยกมาข้างต้น    
จะเห็นได้ว่ามีความหมายตรงกันอยู่คือ หมายถึง ทาง แนวและคองท า กับ คลองธรรม ดังนั้น คองในที่นี้
หมายถึงแบบอย่างแนวทางการปกครอง ระบบหรือระบอบการปกครอง เป็นลักษณะกฎหมาย หรือข้อกติกา
ของบ้านเมือง จึงมีทั้งคองบ้านคือกฎกติกาของหมู่บ้าน และคองเมืองคือกฎกติกาของบ้านเมืองหรือของ
ประเทศ ผู้ใดละเมิดต้องได้รับโทษของคอง จึงมีลักษณะบังคับ ให้กระท า หรืองดเว้นการกระท า ท านอง
เดียวกับกฎหมาย ผู้ใดฝ่าฝืนต้องได้รับโทษ (พระครูสุเทพสารคุณ และคณะ, 2544, หน้า 187) และเป็น
กฎหมายโบราณลาวฉบับเดียวที่อ้างว่ากฎระเบียบ รวมทั้งแนวปฏิบัติของบุคคลและกลุ่มบุคคลต่างๆ โดยใช้
ความเชื่อที่ว่าเป็นค าสั่งของแถน ผู้ที่ไม่ปฏิบัติตามค าสั่งของแถนจะได้รับโทษทัณฑ์ไม่สามารถอยู่ในสังคมได้
อย่างมีความสุข แต่ผู้ใดให้ความเมตตา ความเอ้ือเฟ้ือช่วยเหลือเกื้อกูลกันก็จะอยู่กันได้อย่างมีความสุข เช่น 
พวกข่าซึ่งถูกก าหนดให้เป็นพ่ีจะเป็นผู้หาผลผลิตต่างๆ ส่งมาเลี้ยงพวกไทผู้เป็นน้อง ซึ่งมีหน้าที่ในการบริหาร
ปกครองบ้านเมือง ให้การปกป้องคุ้มครองผู้คนในอาณาจักร  

ในการสร้างต านานขุนบรมนั้นนับเป็นกลวิธีหนึ่งในการจัดระบบความสัมพันธ์แบบอุปถัมภ์ระหว่าง
ผู้ปกครองกับผู้ถูกปกครองในระยะเริ่มแรกของการสร้างบ้านเมือง โดยอยู่บนพื้นฐานความเชื่อดั้งเดิมของเรื่องผี
ฟ้าผีแถน ในกฎหมายธรรมศาสตร์ขุนบรมแสดงให้เห็นความสัมพันธ์ระบบอุปถัมภ์ อย่างชัดเจน พุทธศาสนาน า
ความเชื่อเหล่านี้เข้ามาควบคุมไว้ในวัด เช่น หลักเมืองเวียงจันทน์ ประดิษฐานอยู่ในบริเวณอุโบสถของวัดศรี
เมือง ท านองเดียวกับการที่ชนกลุ่มน้อยยอมรับนับถือพุทธศาสนา ท าให้วัดเข้ามาแทนที่บ้านของหัวหน้า
หมู่บ้าน วัดจึงเป็นกลายศูนย์กลางของชุมชน เป็นที่รวมของสิ่งศักดิ์สิทธิ์ทั้งหลาย (Evans Grant, 1999, หน้า 
13) 

คอง ครรลอง หรือคอง ที่ เป็นพระราชธรรมเนียม ของพระมหากษัตริย์มี  14 ข้อดังนี้  1) เป็น
พระมหากษัตริย์ ให้ทรงแต่งตั้งผู้ที่มีความซื่อสัตย์ สุจริต เที่ยงธรรม รู้จักงานของราชการบ้านเมืองมาก่อนไม่ข่ม
เหงไพร่ฟ้าประชาชนให้เป็นเสนาอ ามาตย์ เป็นอุปราชราชมนตรี 2) เป็นพระมหากษัตริย์ ให้หมั่นประชุมเสนา
มนตรี เพ่ือให้ข้าศึกศัตรูเกรงขาม ให้บ้านเมืองเจริญรุ่งเรือง ให้ไพร่ฟ้าข้าแผ่นดินอยู่เย็นเป็นสุข อย่ากดขี่ข่มเหง
ประชาชน 3) เป็นพระมหากษัตริย์ให้ทรงตั้งอยู่ในทศพิธราชธรรม 10 ประการ คือ 1) ทาน บริจาคทานแก่
สมณพราหมณ์ ยาจก คนยากไร้อนาถา 2) ศีล ด ารงมั่นในเบญจศีล 3) บริจาคะ สละทรัพย์สินสร้างวัดวา
อาราม ขุดบ่อน้ า สร้างศาลาที่พัก 4) อาชวะ มีใจเที่ยงตรงด ารงมั่นในศีลธรรม 5) มัทวะ อ่อนโยนไม่แข็ง
กระด้าง 6) ตบะ ช าระความชั่วจากจิตใจ 7) อโกธะ ไม่โหดร้ายโกรธา 8) อวิหิงสา ไม่เบียดเบียนผู้อ่ืน 9) ขันติ 
อดทนต่อสิ่งต่าง ๆ 10) อวิโรธนะ ไม่ยินดียินร้ายในสิ่งที่ควรยินดียินร้าย 4) ถึงวันขึ้นปีใหม่ ให้นิมนต์พระภิกษุ
สงฆ์มาเจริญพระพุทธมนต์ สวดมงคลสูตรและน าเอาน้ าอบน้ าหอมมาสรงพระภิกษุสงฆ์ด้วย 5) ถึงวันขึ้นปี
ใหม่ให้ เสนาอ ามาตย์น า เครื่องมาบรรณาการพระเจ้าแผ่นดิน และน าเอาน้ าอบน้ าหอมมามุรธาภิ เษก
แก่พระเจ้าแผ่นดิน  6) ถึงเดือนหก นิมนต์พระภิกษุสงฆ์มาเจริญพระพุทธมนต์ ถือน้ าพิพัฒน์สัตยาต่อพระ



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา ส านักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2563)  31 

เจ้าแผ่นดิน 7) ถึงเดือนเจ็ด ให้เลี้ยงดูมเหศักดิ์หลักเมือง บูชาเทวดาทั้งสี่คือ ท้าวจตุโลกบาล อันได้แก่ 1) ท้าว
ธตรฐ จอมภูตหรือจอมคนธรรพ์ รักษาโลกด้านทิศบูรพาหรือทิศตะวันออก 2) ท้าววิรุฬหก จอมเทวดาหรือจอม
กุมภัณฑ์ รักษาโลกด้านทักษิณหรือทิศใต้ 3) ท้าววิรูปักษ์ จอมนาครักษาโลกด้านทิศประจิม หรือทิศตะวันตก 
4) ท้าวกุเวร จอมยักษ์รักษาโลกด้านทิศอุดรหรือทิศเหนือ 8) ถึงเดือนแปด นิมนต์พระภิกษุสงฆ์มาท าพิธีช าระ
และเบิกบ้านเบิกเมือง โดยสวดมงคลสูตรครบเจ็ดคืน แล้วน ากรวดทรายหว่านโปรยไปรองเมือง ตอกหลักบ้าน
หลักเมืองให้แน่น 9) ถึงเดือนเก้า ประกาศให้ประชาชนท าบุญข้าวประดับดินอุทิศส่วนกุศล แก่ญาติพ่ีน้องที่
ล่วงลับไปแล้ว 10) ถึงวันเพ็ญเดือนสิบให้ประกาศบอกกล่าวประชาชนให้พากันท าบุญข้าวสากโดยจัดสลากภัต
ไปถวายพระภิกษุสงฆ์ แล้วกรวดน้ าอุทิศส่วนกุศลไปให้ญาติพ่ีน้องผู้ล่วงลับไปแล้ว จึงจะเจริญรุ่งเรือง 11) ถึงวัน
เพ็ญเดือนสิบเอ็ดให้ท าบุญออกพรรษา ให้พระภิกษุสงฆ์ปวารณา ให้ไปนมัสการ และมุรธาภิเษกพระธาตุหลวง 
พระธาตุจอมศรีทุกปี บ้านเมืองจึงมีความจะเจริญ ครั้นถึงวันแรมหนึ่งค่ าให้บ่าวประกาศเตือนให้ประชาชนพา
กันไหลเรือไฟเพ่ือบูชาพญานาค บ้านเมืองจะได้อยู่เย็นเป็นสุข 12) ถึงเดือนสิบสองให้ไพร่ฟ้าข้าแผ่นดินมา
รวมกันที่พระลานหลวง แห่เจ้าชีวิตไปลงแข่งเรือ วันขึ้นสิบสามค่ าเป็นวันแข่งเรือให้วัดที่อยู่ริมแม่น้ า จัดเรือแข่ง
วัดละหนึ่งล า พอถึงวันเพ็ญเดือนสิบสองให้เสนาอ ามาตย์ พร้อมด้วยประชาชน แห่งพระเจ้าแผ่นดินและ
พระภิกษุสงฆ์ทรงสมณศักดิ์  5 รูป ไปนมัสการพระธาตุหลวง พร้อมทั้งเครื่องสักการะบูชา มีต้นเทียน         
ต้นดอกไม้ บั้งไฟ เป็นต้น พอถึงตอนกลางคืนให้มีการจุดดอกไม้ไฟ ไฟพะเนียง บั้งไฟหางและให้มีมหรสพครบ
งันสามวันสามคืนเพ่ือให้ประชาชนจากต่างเมืองได้มีโอกามาร่วมชื่นชมยินดี 13) ถึงเดือนสิบสองให้ท าบุญกฐิน 
และน าผ้ากฐินไปถวายตามวัดต่าง ๆ 14) ให้มีสมบัติอันประเสริฐหรือมีสมบัติคูนเมือง 14 อย่าง คือ 1) หูเมือง
คือ มีราชฑูต ผู้ฉลาด มีปัญญาดี 2) ตาเมือง คือ มีนักปราชญ์ราชบัณฑิตสอนอรรถธรรม 3) แก่นเมือง คือ      
มีพระภิกษุสงฆ์ผู้รอบรู้แตกฉานในพระธรรมวินัย 4) ประตูเมือง คือ มีอาวุธยุทธปกรณ์ไว้ป้องกันการรุกรานของ
อริราชศัตรู 5) รากเมือง คือ มีโหราจารย์ผู้ที่สามารถท านายเหตุดีเหตุร้ายได้ 6) เหง้าเมือง คือ มีเสนาอ ามาตย์
ผู้เที่ยงธรรม 7) ขื่อเมือง คือ มีทหารผู้แกล้วกล้าอาจท ายุทธนาการเอาชนะข้าศึกได้  8) ฝาเมือง คือ มีกวาน
บ้าน ผู้ใหญ่บ้าน) ตาแสง ก านัน) ราษฎรผู้ซื่อสัตย์ 9) ขางเมือง (แปเมือง) คือ มีท้าวพระยา (ข้าราชการ) ตั้งอยู่
ในศีลธรรม  10) เขตเมือง คือ มีเสนาอ ามาตย์ผู้ฉลาดรู้เขตบ้านดินเมืองว่าที่นั่นดีหรือเลว 11) สติเมือง คือ      
มีเศรษฐี พ่อค้าคหบดี ผู้มั่งมีเงินทอง 12) ใจเมือง คือ มีหมอยาผู้วิเศษรู้พยาธิต่าง ๆ รักษาโรคภัยไข้เจ็บหายได้  
13) ค่าเมือง คือ มีภาคพ้ืนภูมิประเทศดี และ 14) เมฆเมือง คือ มีเทวดา อารักษ์ หลักเมือง 

จะเห็นได้ว่า อิทธิพลของพระพุทธศาสนาต่อขนบธรรมเนียมประเพณี นอกจากหลักธรรมที่ประพฤติ
ปฏิบัติเพ่ือให้เกิดความสงบสุขในระดับปัจเจกและในระดับสังคมแล้ว ยังมีส่วนที่ท าให้ประชาชนรู้จักหน้าที่ใน
การด าเนินชีวิตในสังคม โดยการผสมผสานกับความเชื่อดั้งเดิม ในการก าหนดวิถีชีวิตหรือแนวทางความเป็นอยู่
ของชุมชนล้านช้างมาตั้งแต่โบราณกาล ที่ยังมีอิทธิพลในสังคมของชาวอีสานมาตราบเท่าทุกวันนี้ เพราะคอง 
14 จะเป็นเครื่องก าหนดการด า เนินชีวิตประจ าวัน  ประจ าเดือน ประจ าปี ตั้งแต่เกิดจนตาย นอกจากนี้ 
คอง 14 ยังเป็นเสมือนธรรมนูญ กฎระเบียบ ข้อบังคับ ในสังคม เป็นหลักปกครองบ้านเมือง เชื่อมโยงสัมพันธ์
กับพระพุทธศาสนาอย่างแนบแน่น จนดูคล้ายจะเป็นหนึ่งเดียวกับความเชื่อเรื่องสิ่งศักดิ์สิทธิ์อิทธิฤทธิ์ 
ปาฏิหาริย์ ความเชื่อเรื่องผีสางเทวดาอย่างกลมกลืน  
3. ความสัมพันธ์ระหว่างคอง 14 กับหลักทศพิธราชธรรมที่มีต่อการส่งเสริมการปกครอง 

เมื่อกล่าวถึงความสัมพันธ์ระหว่าง คอง 14 กับหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาซึ่งจากการศึกษาความ
เป็นมาของ คอง 14 ซึ่งเป็นจารีตประเพณีของชาวอีสานโบราณ  โดยเฉพาะแนวทางการปฏิบัติของผู้ปกครอง 
และรูปแบบการปกครอง อิทธิพลของพระพุทธศาสนาที่มีต่ออีสานโบราณพบว่า พระพุทธศาสนามีบทบาท
ส าคัญต่อการสร้างความเจริญเติบโตในทุก ๆ ด้าน โดยเฉพาะอย่างด้านการเมืองการปกครอง ที่ กษัตริย์ได้



32  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรยีนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2563) 

น าเอาหลักธรรมค าสั่งสอน มาเป็นรากฐานในการบริหารและก าหนดควบคุมคนในสังคมอีสานโบราณที่มีความ
แตกต่างของเชื้อชาติ วัฒนธรรมประเพณี ให้อยู่รวมกันเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน โดยใช้รูปแบบ วิธีการและ
หลักการปฏิบัติมาจากพระธรรมวินัยในพระพุทธศาสนามาช่วยในการปกครองคนส่วนมากให้อยู่ร่วมกัน     

ผู้ปกครองน าเอาพระพุทธศาสนาเป็นตัวเชื่อมความสัมพันธ์ระหว่างผู้ปกครองและผู้ที่ถูกปกครอง    
การที่ผู้ปกครองปฏิบัติตัวให้อยู่ในศีลธรรม ใช้หลักธรรมมาเป็นหลักปฏิบัติและอ้างความชอบธรรมในการใช้
อ านาจ  โดยการใช้จารีตประเพณีก าหนดหน้าที่และวิถีชีวิตของคนในสังคม ที่เป็นลายลักษณ์อักษรไว้อย่าง
ชัดเจน โดยมีพระมหากษัตริย์เป็นประมุขตลอดมา ทรงจัดระเบียบการปกครองโดยมีพระราชโอวาท พระบรม
ราชโองการ และกฎระเบียบต่าง ๆ มีพัฒนาการจากความเชื่อดั้งเดิม ที่มีการนับถือผีฟ้า ผีแถน ผีบรรพบุรุษ 
จนถึงหลักความเชื่อทางพระพุทธศาสนา ผสมผสานกัน แล้วถ่ายทอดออกมาในรูปแบบของนิทาน ค าสอน 
ต านาน จารีต ลายลักษณ์อักษรในคัมภีร์ใบลาน และจารึกต่างๆ ที่ได้มีการจารึกด้วยอักษรธรรมและอักษรไท
น้อย เป็นหลักฐานปรากฏให้รู้ว่า การปกครองในอีสานโบราณมีพัฒนาการและบูรณาการมาจากหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนา การจัดระเบียบสังคมมาอย่างต่อเนื่องเพ่ือด ารงสังคมให้คงอยู่สืบต่อมาเป็นระยะเวลายาวนาน 
ในประเด็นนี้เป็นความสัมพันธ์ระหว่างคอง 14 กับหลักธรรมในพระพุทธศาสนา ได้แก่ ทศพิธราชธรรม หรือ
ราชธรรม 10 ทศพิธราชธรรม คือ ธรรมของพระราชา, กิจวัตรที่พระเจ้าแผ่นดินควรประพฤติ (พระธรรมปิฎก 
(ป.อ. ปยุตโต), 2548, หน้า 240) คุณธรรมของผู้ปกครองบ้านเมือง, หรือธรรมของนักปกครอง ประกอบด้วย  

1) ทาน ( การให้ ) หมายถึง การให้สิ่งของหรือวัตถุภายนอก โดยต้องมีผู้รับโดยตรงเป็นการให้ที่ไม่คิด
เอากลับคืน ด้วยคิดจะบูชาคุณก็ดี หรือด้วยคิดจะอนุเคราะห์ก็ดี 2. ศีล หมายถึง เจตนาที่จะรักษากายกรรม
และวจีกรรม ให้ตั้งอยู่เป็นปรกติดี คือ เว้นจากการประพฤติชั่วทางกายและวาจา มีความประพฤติที่ดีงาม             
ในด้านการปกครองศีลยังรวมถึงการปฏิบัติตามตัวบทกฎหมาย จารีตธรรมเนียม และขนบประเพณีอันดีงามทั้ง
ปวง 3) ปริจจาคะ (การบริจาค) หมายถึง การเสียสละความส าราญส่วนตัว เพ่ือประโยชน์สุขของประชาชน
และความสงบเรียบร้อยของประเทศชาติ 4) อาชชวะ (ความซื่อตรง ความเปิดเผย) คือ มีความซื่อตรงต่อตัวเอง
ต่อหน้าที่ และต่อประชาชน ไม่มีลับลมคมใน ไม่มีมายาสาไถย ปฏิบัติราชกิจด้วยความซื่อสัตย์สุจริต     5) 
มัททวะ (ความอ่อนโยน) คือ มีอัธยาศัยไม่เย่อหยิ่ง หยาบคาย กระด้างถือองค์มีความสง่าเกิดแต่ท่วงทีกริยา
สุภาพนุ่มนวล ละมุนละไม ไม่ได้ความรักภักดีแต่มิขาดย าเกรงผู้ปกครองต้องมีความอ่อนโยนไม่ว่าจะเป็น     
การเดิน การพูด การกระท า ต้องมีสุขภาพร่างกายสง่างาม แต่งตัวสุภาพเรียบร้อย น่าเคารพของ
ผู้ใต้บังคับบัญชา หรือผู้พบเห็น 6) ตปะ (ความทรงเดช ) หมายถึง ความแผดเผากิเลสตัณหา มิให้เข้ามา
ครอบง าย่ ายีจิตใจ ระงับยับยั้งข่มใจได้ ไม่ยอมให้หลงใหลหมกมุ่นในความสุขส าราญและความปรนเปรอ        
มีความเป็นอยู่สม่ าเสมอ 7) อักโกธะ ( ความไม่โกรธ) หมายถึง ความ ไม่กริ้วกราด ลุอ านาจความโกรธจนเป็น
เหตุให้วินิจฉัยความและกระท าการต่างๆ ผิดพลาดเสียธรรม มีเมตตาประจ าใจไว้ ระงับความขุ่นเคือง วินิจฉัย
ความและกระท าการด้วยจิตอันราบเรียบเป็นตัวของตัวเอง 8) อวิหิงสา (ความไม่เบียดเบียน)คือ ไม่บีบคั้นกดขี่ 
เช่น เก็บภาษีขูดรีด หรือเกณฑ์แรงงานเกินขนาด ไม่หลงระเริงอ านาจ ขาดความกรุณาหาเหตุเบียดเบียน 
ลงโทษอาญาแก่ประชาราษฎรผู้ใด เพราะอาศัยความอาฆาตเกลียดชัง 9) ขันติ (ความอดทน) คือความอดทน
ต่องานที่ตรากตร า ถึงจะล าบากกาย น่าเหนื่อยหน่ายเพียงไรก็ไม่ท้อถอย ถึงจะถูกยั่วถูกหยัน ด้วยค าเสียดสี
ถากถางอย่างไรก็ไม่หมดก าลังใจ ไม่ยอมละทิ้ง กรณีที่บ าเพ็ญโดยชอบธรรม นักปกครองต้องมีความอดทน
อดทนต่อค าด่า ค าพูดเสียดสีอดทนต่อการงาน ต่อความโง่เขลาของผู้น้อยผู้ใต้ปกครองด้วยเพราะผู้น้อยซึ่งเป็น
คนโง่เขลาเบาปัญญา ไร้ความสามารถ มักชอบท าอะไรที่จะก่อให้เกิดปัญหาอยู่เสมอ 10) อวิโรธนะ (ความไม่
คลาดธรรม) คือ การวางตนเป็นหลักหนักแน่นในธรรม คงที่ไม่เอนเอียงเอนหวั่นไหวเพราะถ้อยค าที่ดีร้าย     
ลาภสักการะ หรืออิฏฐารมณ์ อนิฏฐารมณ์ใดๆ สถิตมั่นในธรรม ทั้งส่วนยุติธรรม คือ ความเที่ยงธรรมก็ดี      



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา ส านักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2563)  33 

นิติธรรม คือ ระเบียบแบบแผน หลักการปกครองตลอดจนขนบธรรมเนียมประเพณีอันดีงามก็ดี ไม่ประพฤติให้
คลาดเคลื่อนไป ผู้ปกครองจะต้องยึดมั่นในหลักของสัจธรรม  คือ ธรรมะ ความถูกต้อง ความดีงาม           
ความยุติธรรม ไม่หวั่นไหวหรือเอนเอียงด้วยถ้อยค าของผู้อ่ืน (ขุ.ชา. (ไทย) 28/240/86) 

เห็นได้ว่า ความสัมพันธ์ระหว่างคอง 14 กับหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา เป็นตัวเชื่อความสัมพันธ์
ระหว่างศาสนจักรและอาณาจักร ซึ่งต่างก็เป็นอ านาจในการปกครอง โดยศาสนจักรคืออ านาจทางการปกครอง
ด้านศาสนา และอาณาจักรคืออ านาจทางการปกครองด้านบ้านเมือง ด้านองค์ประกอบทั้งสองอย่างนี้มีทั้งที่
คล้ายกันและแตกต่างกัน ศาสนาและกษัตริย์หรือผู้ปกครอง เป็นที่เคารพสูงสุดของบ้านเมือง ศาสนธรรมคือ
หลักค าสอนที่มีข้อควรที่ให้ประชาชนประพฤติปฏิบัติตาม กฎหมายคือกฎเกณฑ์ข้อบังคับที่ประชาชนต้อง
ประพฤติปฏิบัติตาม ศาสนพิธีคือพิธีกรรม พิธีการต่าง ๆ ที่เนื่องด้วยศาสนา ทางบ้านเมืองก็มีพิธีกรรม และพิธี
การต่างๆ ประเพณี วัฒนธรรม วิถีชีวิต เป็นต้น ในทางด้านบ้านเมือง ศาสนบุคคลคือผู้ปฏิบัติตามหลักคาสอน
ทางศาสนา เช่น นักบวช ทางบ้านเมือง มีรัฐบุรุษ นายกรัฐมนตรี ผู้ว่าราชการ เป็นต้น คือผู้ปฏิบัติตามกฎหมาย 
กฎเกณฑ์ กติกาทางบ้านเมือง ศาสนสถานคือสถานที่ประกอบศาสนกิจ สถานที่ราชการเป็นที่ประกอบกิจการ
บ้านเมือง ด้านศาสนิกชนคือผู้เลื่อมใสศรัทธาในศาสนา ประชากรคือผู้ที่อยู่อาศัยในบ้านเมืองนั้น  

คอง 14 กับหลักทศพิธราชธรรมมีความสัมพันธ์กันเพราะเป็นค าสอนทางพระพุทธศาสนา มี
ความส าคัญทั้งส าหรับด าเนินชีวิตส่วนตัว และการด าเนินชีวิตในสังคมกล่าวคือ ในทางส่วนตัวศาสนาช่วยให้
บุคคลมีจิตใจสงบท าให้มีก าลังใจที่จะต่อสู้กับอุปสรรคในชีวิต และมีชีวิตอยู่ต่อไป ท าให้สามารถนาพาชีวิตไปสู่
จุดหมายปลายทางได้ในทางสังคม ศาสนาท าให้สังคมมีความมั่นคงและเป็นเอกภาพ กล่าวคือ คนมีความเชื่อใน
เรื่องเดียวกันหรือคนที่นับถือศาสนาเดียวกันย่อมท าให้เกิดความเป็นปึกแผ่นเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน เกิดความ
สมัครสมานสามัคคีกันร่วมมือกัน ท าให้เกิดค่านิยมในทางเดียวกัน ท าให้คนในสังคมรู้สึกมีเอกลักษณ์ร่วมกัน 
ซึ่งท าให้มีลักษณะเด่นชัดแตกต่างไปจากสังคมอ่ืน ศาสนาได้ช่วยให้สังคมด ารงอยู่อย่างมั่นคง ชีวิตของ คนหรือ
ชุมชนในสังคมจึงมีความสัมพันธ์กับศาสนาอย่างแยกไม่ออก ดังนั้น ศาสนาจึงมีบทบาทและอิทธิพลต่อสังคม 
ทั้งในด้านควบคุมและปรับสภาพสังคมให้ประสานสอดคล้องและในขณะเดียวกันก็อาจจะก่อให้เกิดความความ
ขัดแย้งในสังคม ทั้งนี้ ขึ้นอยู่กับอิทธิพลแนวความเชื่อที่มีต่อค าสอนของศาสนานั้น ๆ ความสัมพันธ์ระหว่างคอง 
14 กับหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา มีความต่อเนื่องถึงกัน ทั้งในลักษณะสนับสนุนส่งเสริม โดยมีวัตถุประสงค์
คือการน าสันติสุขมาสู่สังคม เพ่ือให้สมาชิกในสังคมด ารงชีวิตอยู่ร่วมกันได้อย่างมีความสงบสุข สอนประชาชน
ให้มีศีลธรรม จริยธรรม รู้จักรับผิดชอบต่อหน้าที่ของตน เพ่ือช่วยลดหรือแก้ไขปัญหาให้แก่ผู้ปกครองอาณาจักร 
ต่างฝ่ายต่างสนับสนุนซึ่งกันและกัน ในส่วนความสัมพันธ์ลักษณะขัดแย้งกัน เกิดขึ้นเพราะความต้องการแย่งชิง
กันเป็นแกนน าสังคมหรือท าลักษณะครอบง าซึ่งกันและกัน ซึ่งความสัมพันธ์ลักษณะนี้จะสร้างความเดือดร้อน
ให้แก่ประเทศชาติและสังคมมากกว่า 
4. บทสรุป 

คอง 14 ส าหรับประชาชนนี้เปรียบเสมือนรัฐธรรมนูญ ที่ก าหนดให้ประชาชนทุกคนประพฤติตามอย่าง
เคร่งครัด การที่ประชาชนทุกคนประพฤติปฏิบัติตามคอง 14 นี้ จึงท าให้สังคมของอีสานโบราณเป็นสังคมสงบ
สุข ทุกคนอยู่ร่วมกันด้วยความเอ้ืออาทรต่อกันนอกจากหลักธรรมที่ประพฤติปฏิบัติเพ่ือให้เกิดความสงบสุข 
ความสัมพันธ์ระหว่างคอง 14 กับหลักทศพิธราชธรรมย่อมมีความสัมพันธ์กัน โดยเฉพาะแนวทางการปฏิบัติ
ของผู้ปกครอง และรูปแบบการปกครอง อิทธิพลของพระพุทธศาสนาที่มีต่ออีสานโบราณพบว่า 
พระพุทธศาสนามีบทบาทส าคัญต่อการสร้างความเจริญเติบโตในทุก ๆ ด้าน โดยเฉพาะอย่างด้านการเมืองการ
ปกครอง ที่กษัตริย์ได้น าเอาหลักธรรมหลักธรรมค าสั่งสอน มาเป็นรากฐานในการบริหารและก าหนดควบคุมคน
ในสังคมอีสานโบราณที่มีความแตกต่างของเชื้อชาติ วัฒนธรรมประเพณี ให้รวมเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน โดยใช้



34  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรยีนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2563) 

รูปแบบ วิธีการและหลักการปฏิบัติมาจากพระธรรมวินัย ผู้ปกครองใช้พระพุทธศาสนาเป็นตัวเชื่อม
ความสัมพันธ์ระหว่างผู้ปกครองและผู้ที่ถูกปกครอง ผู้ปกครองปฏิบัติตัวให้อยู่ในศีลธรรม ใช้หลักธรรมมาเป็น
หลักปฏิบัติและอ้างความชอบธรรมในอ านาจ มีการใช้จารีตประเพณีก าหนดหน้าที่และวิถีชีวิตของคนในสังคม 
ที่เป็นลายลักษณ์อักษรไว้อย่างชัดเจน มีพระมหากษัตริย์เป็นประมุขตลอดมา ทรงจัดระเบียบการปกครองโดย
มีพระราโชวาท พระบรมราชโองการ และกฎระเบียบต่าง ๆ  
บรรณานุกรม 
กรมวรรณคดีลาว. (2513).  พื้นขุนบรมราชาธิราช (ฉบับโบราณแท้). เวียงจันทร์ : กรมวรรณคดี. 
จรัส พยัคฆราชศักดิ์. (2534).  อีสาน 1 ศาสนาและวรรณกรรมนิยมในท้องถิ่น. กรุงเทพฯ : โอ.เอส.พริ้นติ้ง เฮ้าส์. 
เติม วิพากษ์พจนกิจ. (2530). ประวัติศาสตร์ลาว. กรุงเทพฯ : มูลนิธิโครงการการต าราสังคมศาสตร์และ

มนุษยศาสตร์. 
ทรงคุณ จันทจร. (2548).  รายงาน การศึกษาเปรียบเทียบพัฒนาการจัดการศึกษาและศาสนาเพื่อความ  

ร่วมมือในการพัฒนารูปแบบ และกระบวนการศึกษาและศาสนาระหว่างไทย-ลาว. ทุนอุดหนุนการ
วิจัยจากส านักวิชาการ และมาตรฐานการศึกษา กระทรวงศึกษาธิการ. 

แปลก สนธิรักษ์. (2514). ระเบียบสังคม ประเพณี วัฒนธรรม ศาสนา. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์คุรุสภาลาดพร้าว. 
ปิยฉัตร์ สินธุสะอาด. (2540). “สังคมล้านช้างตั้งแต่ปลายพุทธศตวรรษที่ 21 ถึงต้นพุทธศตวรรษที่ 23”. 

วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต). (2548). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม . พิมพ์ครั้งที่  13,  

กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์บริษัทอาร์ เอส พริ้นติ้งแมส โปรดักส์ จ ากัด. 
พระมหาดาวสยาม วชิรปญฺโญ. (2545). พระพุทธศาสนาในลาว. เชียงใหม่ : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่. 
พระด ารง พ.ธรรมิกมุน.ี (2553). พระพุทธศาสนาในประเทศลาว. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์สุขภาพใจ.  
พระสมศักดิ์ ปิยธมฺโม (อินทเสน). (2554).  “อิทธิพลของพระพุทธศาสนา ที่มีต่อสังคมลาวในแขวงจ าปาสัก

สาธารณะรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว”.  วิทยานิพนธ์ปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิต
วิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระครูสุเทพสารคุณ และคณะ. (2544).  มรดกไทอีสาน. ขอนแก่น : บริษัทขอนแก่นคลังนานาธรรม. 
พุทธทาสภิกขุ. (2531). ธรรมบรรยายชุดทศพิธราชธรรม. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์สหมติร. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ :      

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาค าจ าปา แก้วมณี  และคณะ. (2539). ประวัติศาสตร์ลาว . แปลโดย สุวิทย์  ธีรศาศวัต . ขอนแก่น  :

มหาวิทยาลัยขอนแก่น. 
มานิตย์ จุมปา. (2548). “สังคมและความประพฤติ” ใน ความรู้พื ้น ฐาน เกี ่ยวกับกฎหมาย ’’ . กรุงเทพฯ : 

ส านักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
วัชรา คลายนาทร และคณะ. (2533). สังคมศึกษา, กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์วัฒนาพานิช. 
โสภี อุ่นทะยา. (2551). “กฎหมายโบราณลาว : สังคมลาวปี ค.ศ.1353-1695”. วิทยานิพนธ์ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. 
สิริวัฒน์ ค าวันสา. (2512).  อีสานคดี, กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์ไพศาลศิริ 
Evans, Grant. (1999).  Laos Culture and Society. Bangkok : O.s.Printing House. 
Maha Khamyad Rasdavong. ( 2006) .The History of Buddhism in Laos. Vientiane : Xangkhoung 

Printing. 


