
218  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวกิสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564) 

หลักธรรมเพื่อการเยียวยาจิตใจต่อภาวะซึมเศร้าในสังคมปัจจุบัน 
Dhamma Principles for Mind’s Remedy 

towards Depression in the Current’s Society 
 
 

จันทิมา แสงแพร 
Jantima shangphrae 

คณะศาสนาและปรัชญา มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
Faculty of Religion and Philosophy Mahamakut Buddhist University 

พระครูปลัดสุวัฒน์ สุวฑฺฒโน 
Phrakrupalad Suwat Swattano 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วัดไชยชุมพลชนะสงคราม  
Mahachulalongkornrajavidyala University, Wat chaichumphon Chanasongkram 

E-mail : jantima.shangphare@gmail.com 
วันที่รับบทความ (Received) : 19 กุมภาพันธ์  2564 

วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 19 มีนาคม 2564 
วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 28 มีนาคม 2564 

 
 
บทคัดย่อ 
 ปัญหาภาวะซึมเศร้าในสังคมปัจจุบันเป็นปัญหาที่ฉุดรั้งความเจริญและพัฒนาทั้งต่อปัจเจกบุคคล และ
ระดับประเทศชาติที่ขับเคลื่อนประเทศด้วยทรัพยากรมนุษย์ที่มีประสิทธิภาพทางกายและทางจิตใจที่ดี 
การศึกษามีวัตถุประสงค์เพ่ือการเสนอแนะแนวทางการประยุกต์หลักธรรมในทางพระพุทธศาสนาเพ่ือการ
ส่งเสริมและแก้ไขปัญหาในสังคม โดยเฉพาะอย่างยิ่งปัญหาภาวะซึมเศร้า หลักธรรมทั้งปวงมุ่งเน้นที่การบรรเทา
ทุกข์บำรุงสุขทำความกระจ่างแก่โลกด้วยมุ่งเน้นทางด้านจิตใจ ให้เกิดประโยชน์สูงสุดคือความหลุดพ้นจาก
สภาวะทุกข์ซึ่งจะเห็นไดจ้ากหลักธรรมคำสอนทั้งปวงอันมีทิศทางเดี๋ยวคือแก้ไขปัญหาทางด้านจิตใจ  

การศึกษา พบว่า หลักธรรมเพ่ือการเยียวยาจิตใจต่อภาวะซึมเศร้าในสังคมปัจจุบัน อันมีสาเหตุตาม
นัยทางพระพุทธศาสนาจาก นิวรณ์ 5 ได้แก่ กามฉันท์ พยาบาท ถีนมิทธะ อุทธัจจะกุกกุจจะ และ วิจิกิจฉา 
การศึกษาครั้งนี้จึงได้นำเสนอการประยุกต์หลักธรรมที่ทำมีผลให้เกิดประโยชน์ต่อการเยียวยาหรือบำบัดทั้งยัง
ป้องกันการเกิดภาวะซึมเศร้า 4 ประการ ได้แก่ การประยุกต์ (1) หลักธรรมการเจริญกรรมฐาน (2) หลักไตร
ลักษณ์ (3) หลักการปรโตโฆสะ และ (4) หลักการเจริญสติ หลักธรรมหลักปฏิบัติทั้ง 4 นี้เป็นอุปการะอย่างยิ่ง
ในการแก้ไขปัญหาภาวะซึมเศร้าในโลกปัจจุบัน ทั้งแก่ผู้ป่วยโดยตรง และแก่พุทธศาสนิกชนที่สนใจให้เกิดองค์
ความรู้อย่างลึกซึ่งในการประยุกต์และปฏิบัติตามหลักธรรม 
คำสำคัญ: หลักธรรม, การเยียวยาจิตใจ, ภาวะซึมเศร้า   
ABSTRACT  

The problem of depression in the current's society is a problem that hinders 
civilization and development for both individuals and nationally driven by human resources 
that are efficient physically and mentally. The objective of the study is to present guidance 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา สำนักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564)  219 

on the application of Buddhist principles for promoting and solving problems in society. 
Especially depression problems. So, all principles focus on relief, nourishment, and 
purification of the world with scope to spiritual. The greatest benefit is liberation from a 
state of suffering, which can be seen from all doctrinal principles, which are directed at the 
moment, to resolve the psychological problem.  

The study found that Buddhist Principles for the healing of depression in the 
current’s society. There are the five hindrances, e.g., (1) Kammacchanda: sensory desire, (2) 
Byapada: bitterness, (3) Thina middha: sloth and torpor, (4) Uddhacca kukkucca: restlessness, 
and (5) Vicikiccha: doubt.  This study presents the application of 4 principles that can benefit 
remedies or therapy and prevent depression, e.g., (1) Meditations (2) Three characteristics (3) 
Paratôghôsha, and (4) Mindfulness. These four Buddhist principles of practice are highly 
encouraged in tackling depression in the current's world. It’s attracted both directly to the 
patient and to Buddhists who are interested in creating a body of knowledge deep in 
applying and following the principles. 
Keywords:  Dhamma Principles, Mind’s Remedy, Depression 

 
1. บทนำ 

บทความนี้ต้องการศึกษาเจาะจงกลุ่มเป้าหมายคือผู้ที่เผชิญต่อภาวะซึมเศร้าที่นับวันจะมีมากขึ้น ได้
นำไปเป็นแนวทางการปฏิบัติเพ่ือเยียวยาจิตใจ ตลอดถึงพุทธศาสนิกชนที่ได้ศึกษาหลักธรรมเป็นทุนเดิมอยู่แล้ว
ได้สนใจ บทความนี้วิเคราะห์และนำเสนอแนวทางแก้ปัญหา และเพ่ือให้เกิดความเข้าใจอย่างละเอียดท่องแท้
ยิ่งขึ้นในหลักธรรม ตลอดถึงการประยุกต์และน้อมเอาหลักธรรมในทางพระพุทธศาสนาที่เป็นดังรัตนะส่อง
ประกายอยู่ท้ามกลางสังคมที่เต็มไปด้วยปัญหา จนเป็นสาเหตุที่มาของคนในปัจจุบันที่เผชิญต่อภาวะสิ่งเร้า
ภายนอก และสิ่งเร้าภายในจิตใจจนเกิดภาวะซึมเศร้าได้ตระหนักและประยุกต์หลักธรรมเพ่ือการเยียวยา
สภาวะจิตใจที่ตกต่ำย่ำแย่ให้กลับมามีกำลังและเข้มแข็งเพ่ือสู่กับชีวิตต่อไป 

หลายทศวรรษที่ผ่านมาพระพุทธศาสนิกชนได้ตื่นตัวต่อการประยุกต์คำสอนแบบดั่งเดิมที่องค์สมเด็จ
พระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ทรงแสดงไว้ชอบแล้วเพ่ือการพัฒนาจิตใจเป็นสำคัญกระนั้นการนำหลักการทาง
พระพุทธศาสนาที่เรียกว่า “หลักธรรม” ก็ยังมีผลโดยตรงต่อการเยียวยา และตลอดถึงการสร้างกำลังทางด้าน
จิตใจ ได้หลักเกณฑ์อันเป็นที่พ่ึงพิง วางใจ ในการดำเนินชีวิตของคนในสังคมอย่างไม่มีที่เคลือบแคลงใดเลย     
แม้จะผ่านกาลเวลามานานสักเพียงใดก็ยังคงสง่างามและผ่านการพิสูจน์จนเป็นที่ประจักษ์ในวงกว้างแม้แต่ใน
เชิงวิชาการก็ได้นำหลักการทางพระพุทธศาสนามาประยุกต์ให้เข้ากับสถานการณ์ ภาวะความเปลี่ยนแปลงบน
พ้ืนฐานการพัฒนา และอบรมสั่งสอนทางด้านจิตใจทั้งทางตรงและทางอ้อม 

ในทางพระพุทธศาสนาได้มีวินิจฉัยว่าโรคซึมเสร้าอันเป็นที่มาจากมูลจิตนั้นมีสาเหตุเกิดจาก นิวรณ์ 5 
(องฺ.ปญฺจก. (ไทย) 22/51/72; อภิ.วิ. (ไทย) 35/983/510) คือ กามฉันท์ พยาบาท ถีนมิทธะ อุทธัจจะกุกกุจจะ 
และ วิจิกิจฉา ซึ่งเป็นเสมือนรากเหง้าสิ่งปิดกั้นหรือขัดขวางไม่ให้บรรลุความดี ครอบงำจิตให้เศร้าหมอง ไม่ผ่อง
ใส ซึ่งพระพุทธองค์ได้ทรงแนะนำแนวทางการแก้นิวรณ์ทั้ง 5 ด้วยการเจริญกรรมฐาน สมถะ และวิปัสสนา เช่น 
การเจริญหลักสติปัฏฐาน 4 (พระวีรพงศ์, พระครูโกศลอรรถกิจ, พระครูโฆสิตวัฒนานุกูล: 2019, 3057-3073) 
การเยียวยาจิตใจ ในทางพระพุทธศาสนาถือเป็นมติสำคัญยิ่งและมีผลโดยตรงต่อมนุษยชาติผู้แสวงหาความสุข 
จำเพาะในสถานการณ์คับขันหรือสถานการณ์ที่ตกทุกข์ได้อยาก ลำบากกาย ลำบากใจ การที่บุคคลได้รับการ



220  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวกิสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564) 

อบรม และถือเอาปฏิบัติน้อมนำตามหลักธรรมคำสอนย่อมเป็นผู้ดำรงตนได้อย่างเข้มแข็งไม่ย่อถ้อ อ่อนแอ ใน
การเผชิญต่อภาวะเศร้าหมองทางอารมณ์ได้เป็นอย่างดี  

หลักธรรมสำคัญที่มีการนำมาประยุกต์ใช่และส่งผลต่อผู้ฝึกปฏิบัติโดยแยบคายแล้วทำจิตใจที่ห่อเหี่ยว 
หมดเรียวแรง หรือที่เรียกว่าหมดกำลังใจ ให้กลับมามีความชุ่มชื้นและเต็มไปด้วยความหวังและความสุขนั้น 
พระพุทธองค์ทรงแสดงหลักธรรมมากมายโดยการประยุกต์หลักธรรมเพ่ือการเยียวยาความเศร้าไว้อย่าง
แพร่หลายในบทความทางวิชาการนี้ได้นำเสนอข้อมูลการศึกษาที่ได้มีประยุกต์หลักธรรมในการเผชิญหน้าและ
แก้ไขต่อภาวะซึมเศร้าไว้อย่างมีนัยน่าศึกษาอันสอดคล้องต่อการปฏิบัติของพุทธศาสนิกชน และบุคคลผู้ตกอย่า
ในภาวะเผชิญหน้าต่อความซึมเศร้าด้วยหลักธรรม (พระมหาพรเทพ อุตฺตโม (เดชประสาท), 2554; พลภัทร์    
โล่เสถียรกิจ, 2551; สารรัตน์ วุฒิอาภา, 2555) เป็นต้นว่า การกำหนดสติ การเจริญอาณาปานสติ การทำสมาธิ 
และหลักธรรมสำคัญอ่ืน ๆ ที่เกี่ยวข้อง ซึ่งหลักธรรมอันส่งเสริมการมีชีวิตได้อย่างผาสุกและบรรเทาความ
ซึมเศร้าลงได้บนหลักแห่งไตรสิขา 3 คือ ดำรงตนด้วยความไม่ประมาท ตามหลักศีล สมาธิ และปัญญา หรือ
ดำเนินชีวิตตามหลักมรรคมีองค์ 8 ย่อมจะทำให้บังเกิดความปรกติสุข (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต, 
2556ข: 215; อภิ.วิ. 78/569-570/258-260) 
2. สถานการณ์ภาวะซึมเศร้าในสังคมปัจจุบัน  
 องค์การอนามัยโลก หรือ World Health Organization (WHO) ได้แสดงข้อมูลสถานการณ์ปัจจุบัน
ของภาวะซึมเศร้าและโรคซึมเศร้าว่า โรคซึมเศร้าเป็นโรคที่พบได้ในคนทุกกลุ่มเพศ และวัย และมีความถ่ีในการ
พบผู้ป่วยโรงซึมเศร้าอย่างมีนัยเพ่ิมขึ้น ผู้ที่ได้รับผลกระทบต่อภาวะโรคซึมเศร้านี้ ในปี พ.ศ. 2563 จนถึง
ปัจจุบันพบว่ามีจำนวนมากกว่า 264 ล้านคนทั่วโลก (WHO, 2021) อาการซึมเศร้า มีลักษณะที่แตกต่างจาก
ผู้ป่วยโรคจิตเวชอ่ืน ๆ ด้วยการซึมเศร้ามีความแตกต่างจากความผันผวนของอารมณ์ตามปกติและการ
ตอบสนองทางอารมณ์ในช่วงสั้น ๆ ต่อความท้าทายในชีวิตประจำวัน โดยเฉพาะกรณีที่มีภาวะความซึมเศร้า
ต่อเนื่องเป็นระยะเวลานาและมีความรุนแรงระดับปลานกลางถึงระดับสูง ขึ้นไป ทำให้ความรุนแรงของภาวะ
ซึมเศร้าอาจกลายเป็นผลเสียต่อภาวะสุขภาพทางร่างกายและจิตใจอย่างร้ายแรง อาจทำให้ผู้ที่มีภาวะซึมเศร้า
ได้รับความทุกข์ทรมานอย่างมากและลดทอนประสิทธิภาพในการทำงาน ตลอดถึงไม่สามารถทำงานได้เมื่อเกิด
ภาวะซึมเศร้ารุนแรง หรืออาจส่งผลต่อความสัมพันธ์ต่อบุคคลในรอบครัว เพื่อนร่วมงาน หากผู้ที่เผชิญกับความ
ซึมเศร้าเป็นกลุ่มนักเรียน นักศึกษา ก็อาจเกิดผลต่อความสัมพันธ์ระหว่างเพ่ือน หรือ ครู ภายในโรงเรียนได้
ด้วย ที่เลวร้ายที่สุดภาวะซึมเศร้าอาจเป็นสาเหตุนำไปสู่การฆ่าตัวตายในที่สุด ซึ่งจากสถิติพบว่าผู้ที่ฆ่าตัวตาย
อันมีสาเหตุจากภาวะซึมเศร้ามีจำนวนตัวเลขมากเกือบ 800,000 คนต่อปี การฆ่าตัวตายอันมีพ้ืนฐานจากภาวะ
ความซึมเศร้านี้ยังพบอีกว่าเป็นสาเหตุอันดับสองของการเสียชีวิตของกลุ่มเด็กอายุ 15 – 29 ปี   สถิติของผู้คน
ที่ต้องเผชิญความทุกข์จากภาวะซึมเศร้าและภาวะสุขภาพจิตพบว่าผู้ป่วยเหล่านี้มีสถิติสูงราว ร้อยละ 76 – 85 
ในประเทศรายได้ต่ำและปานกลาง (GBD, 2017) ผู้ที่ป่วยด้วยภาวะซึมเศร้าเฉลี่ยคิดเป็นร้อยละ 21 ของ
ประชากร ทั่วโลกรวมถึงประเทศไทย (เกียรติภูม ิวงศ์รจิต, 2562) 

ภาวะซึมเศร้า หรือที่ทราบกันตามภาวะโรคปัจจุบันทางการแพทย์คือ โรคซึมเศร้า เป็นโรคที่มีจุด
กำเนิดจากภาวะทางอารมณ์  และเป็นปัญหาของสุขภาพจิต (Mental health problem) และจิตเวช 
(Psychiatric disorder) ซึ่งเป็นสาเหตุของการด้อยค่า ลดขีดความสามารถของมนุษย์ โดย การวัดค่า
ความสามารถในการดำรงชีวิตแห่งปี (Years Lived with Disability; YLDs) และเป็นอันดับที่ 4 ของภาวะโรค
ในปัจุบัน (Disability Adjusted Life Years; DALYs), 2000) จากการคาดการณ์ว่าในปีพุทธศักราช 2573 
โรคซึมเศร้าจะเป็นโรคอันดับหนึ่งที่มนุษยชาติต้องเผชิญจากการจัดอันดับของ DALYs เมื่อนับรวมและประเมิน
จากทุกกลุ่มเพศและวัย (นันทภัค ชนะพันธ์, 2556) และองค์การอานามัยโลกได้กล่าวว่า ในพุทธศักราช 2563 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา สำนักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564)  221 

มีจำนวนผู้ป่วยโรคซึมเศร้าเพ่ิมเป็นร้อยละ 5.7 ของภาวะโรคท้ังหมด และกลายเป็นโรคที่คร่าชีวิตของผู้คนเป็น
อันดับสองรองจากโรคภาวะขาดเลือด (WHO, 2005) โรคซึมเศร้ายังเป็นปัจจัยที่ีมีผลต่อการเจ็บป่วยอันนำไปสู่
การฆ่าตัวตาย (กรมสุขภาพจิต, 2557) โดยพบว่าร้อยละ 80 ของผู้ที่เคยพยายามฆ่าตัวตายมีประวัติโรคภาวะ
ซึมเศร้ามาก่อน (WHO, 2020; สมภพ เรืองตระกูล, 2543)  

สถานการณ์ภาวะซึมเศร้าในประเทศไทยจากการศึกษาของ อาณัติ เพ่ิมธรรมสิน (2559: 87-96) ได้
กล่าวถึงข้อมูลปัจจัยภายในจากจิตใจของผู้เผชิญต่อภาวะซึมเศร้าที่มีความสัมพันธ์ต่อระดับภาวะซึมเศร้า ได้แก่  

1) เหตุการณ์ความเครียดที่เกิดขึ้นกับตนเอง และบุคคลใกล้ชิด  
2) ความรู้สึกมีคุณค่าในตนเอง  
3) รายได้ของครอบครัว  
4) สัมพันธภาพในครอบครัว 
ภาวะซึมเศร้ายังเป็นปัญหาสุขภาพที่สำคัญและสามารถนำไปสู่โรคร้ายอ่ืนๆอันเป็นการลดทอน

ประสิทธิภาพการดำเนินชีวิตอย่างมากมาย มาโนช หล่อตระกูล และ ปราโมทย์ สุคนิชย์ (2558, 174-176) 
กล่าวถึงผลกระทบและผลเสียของภาวะซึมเศร้าไว้ 2 ปัจจัยสำคัญ ได้แก่ ปัจจัยทางด้านชีวภาพ ซึ่งผู้ป่วยไม่
สามารถควบคุมความผิดปกติของร่างกาย และ ปัจจัยทางด้านสังคม เป็นส่วนที่เกิดจากความเป็นอยู่และ
สภาพแวดล้อมที่นำไปสู่ภาวะซึมเศร้าได้ 

ตาราง 1 ผลกระทบและผลเสียของภาวะซึมเศร้า 

 ผลกระทบและผลเสียของภาวะซึมเศร้า 
ปัจจัยทางด้านชีวภาพ 

1 พันธุกรรม มีผลต่อสาเหตุการเกิดโรคซึมเศร้าเกี่ยวข้องโดยตรงทางสายเลือด ซึ่งพบว่ามีความ
เสี่ยงที่จะเกิดโรคได้ถึง 2-3 เท่า เมื่อเทียบกับครอบครัวปกต ิ

2 สารเคมีในสมองมี
ความผิดปกต ิ

เกิดความไม่สมดุลและปกติ คือ norepinephrine, serotonin, dopamine, และมี
ผลต่อสารสื่อประสาทในสองด้วย 

3 ระบบต่อมไร้ท่อ
ทำงานผิดปกต ิ

โดยเฉพาะ limbic system ซึ่ งเป็นส่วนควบคุมด้ านอารมณ์  ความคิด และ 
hypothalamus ที่เป็นส่วนควบคุมการหลั่งฮอร์โมน 

4 ความผิดปกติของ
ระบ บ ป ระส าท
สรีระ 

เกิดความแปรปรวนและผลเสียต่อระบบประสาทสรีรวิทยาโดยเฉพาะเกี่ยวกับการ
นอน ทำให้การนอนหลับลึกน้อยลง 

ปัจจัยทางด้านสังคม 
1 สิ่งแวดล้อม ความเครียด ความกดดัน ความสัมพันธ์กับบุคคลใกล้ชิด เช่น การสูญเสีย การ

ว่างงาน มรสุมชีวิต ปัญหาความไม่เข้าใจกับคนใกล้ชิด ความขัดแย้ง 
2 บุคลิกภาพ เกิดจากนิสัยส่วนบุคคลโดยตรง เช่น มีมุมมองแนวคิดด้านลบต่อตนเองและสังคม มัก

ตำหนิกล่าวโทษ วิตกกังวล สงสัย ขาดความเชื่อมั่น หรืออาจจะได้รับการกระตุ้นจาก
การเจ็บป่วยทางกาย โรคเรื้อรัง หรืออาการข้างเคียงจากการใช้ยาเสพติด หรือยาที่มี
ผลต่อจิตประสาท ทำให้เข้ากับคนอ่ืนอยาก แยกตัวออกจากสังคม ไม่สามารถทำงาน
ร่วมกับคนอ่ืนได้ 

 

 
 



222  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวกิสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564) 

3. ลักษณะอาการของผูป้่วยหรือผู้เผชิญต่อโรคภาวะซึมเศร้า 
 ผู้ป่วยหรือผู้กำลังเผชิญต่อภาวะซึมเศร้ามักแสดงอาการให้เห็นได้พอเป็นที่สังเกตุมากมายแตกต่างกัน
ไปในอาการที่แตกต่างกัน (อรพรรณ ลือบุญวัชชัย และพีรพนธุ์ ลือบุญธวัชชัย, 2553, 9-11) โดยการศึกษา
ด้านการแพทย์พบลักษณะอาการของผู้ตกอยู่ในสภาวะซึมเศร้าโดยสามารถแบ่งตามกลุ่มอาการที่เกิดหรือแสดง
ออกมาในด้านต่างๆ ดังแสดงในตารางที่ 2 

ตารางท่ี 2 กลุ่มอาการของผู้ป่วยและผู้เผชิญหน้าต่อภาวะซึมเศร้า 
กลุ่มอาการและลักษณะของผู้ป่วยภาวะซึมเศร้า 

ข้อที่ กลุ่มอาการ ลักษณะอาการ 
1 ด้านอารมณ ์ มีความเพลิดเพลินสนุกสนานในการทำกิจกรรมลดลง และมีอารมณ์อ่ืนร่วม 

เช่น รู้สึกกังวล หงุดหงิด ฉุนเฉียว เป็นต้น มักมีความคิดด้านลบอันนำไปสู่ 
อารมณ์เศร้า หดหู่ สะเทือนใจง่าย วิตกกังวล อ่อนไหวง่าย 

2 ด้านกายภาพ อาจมีอาการนอนไม่หลับ พักผ่อนไม่เพียงพอ หมดเรี่ยวแรง อ่อนล้า หรือ
นอนมากเกินไปจนถึงกับไม่ทำอะไรเลย คนรอบข้างอาจจะเป็นภาระในการ
ดูแล และมองว่าเป็นคนขี้เกียจไม่ทำการทำงาน มีอาการเจ็บป่วยง่าย เพราะ
ร่างกายไม่แข็งแรง มีการเจริญเติบโตหรือมีพัฒนาการของร่างกายและสมอง 
ผิดปกต ิ

3 ด้านการเคลื่อนไหวที่
เนื่องด้วยจิตใจ 

มักแสดงอาการ 2 รูปแบบ คือ  
1) เคลื่อนไหวผิดปกติมักจะแสดงออกหรือตอบสนองช้า ซึม พูดน้อย อยู่เฉย
นิ่งนานๆ 
2) จิตใจสับสน จิตใจขาดการจดจ่อ มีอาการกระวนกระวาย ลุกลี้ลุกลน 
หงุดหงิด ประหม่า 

4 ด้านความคิด มักมีอาการตำหนิมุ่งโทษตนเอง รู้สึกว่าตัวเองไร้ค่า ขาดความม่ันใจในตนเอง 
ไม่เห็นคุณค่าในตัวเอง อันเป็นสาเหตุนำไปสู่การฆ่าตัวเอง หรือทำลายสิ่งของ 
ทำร้ายตัวเอง   

5 ด้านสัมพันธภาพ ขาดการสร้างความสัมพันธ์อันดีกับบุคคลอ่ืน เก็บตัว ไม่ต้องการติดต่อกับ
บุคคลอ่ืน แลกเปลี่ยนความคิดหรือพูดคุยกับคนอ่ืน ทำให้ไม่มีเพ่ือนหรือคน
คบด้วย 

จะเห็นได้ว่าอาการและลักษณะของโรคซึมเศร้านั้นสร้างความกังวลให้แก่ผู้ป่วยหรือเผชิญต่อภาวะ
ซึมเศร้า และยังมีผลโดยตรงต่อคนรอบข้างเป้นอย่างยิ่ ง โดยเฉพาะผู้ที่ดูแลหรือเป็นญาติใกล้ชิด คนใน
ครอบครัว ต้องให้ความสนใจแลเข้าใจ ไม่สร้างสถานการณ์หรือสิ่งแวดล้อม เรื่องราวที่ จะกระทบกระเทือน
จิตใจของผู้ป่วย ระวังคำพูด และการกระทำที่จะกระทบต่อความคิดของผู้ป่วย เป็นส่วนหนึ่งในการให้กำลังใจ 
สร้างกำลังใจ ลดความวิตกกังวล หรือความทุกข์ทางใจให้ผู้ป่วยหรือผู้กำลังเกิดภาวะความซึมเศร้าได้กลับมาใช้
ชีวิตอย่างปกติ 

จากปัญหาภาวะซึมเศร้าในสังคมปัจจุบันจะเห็นได้ว่ามีผลต่อการดำเนินชีวิต และคุณภาพ 
ประสิทธิภาพ ต่อการทำงาน หรือการเรียน ทำให้การดำเนินชีวิตตกอยู่ภายใต้ภาวะแห่งความซึมเศร้ายิ่งนาน
วัน การสั่งสมภาวะดังกล่าวยิ่งจะเป็นส่วนหนึ่งในการลดทอนคุณภาพชีวิต จิตใจย่ำแย้จนอาจนำไปสู่ปัญหาทาง
สังคมกว้างได้ ไม่ว่าจะเป็นอาการคุ้มคลั่ง หรืออาจเป็นส่วนหนึ่งที่ทำให้ผู้ เผชิญถึงกับคิดสั้นตัดสินใจจบชีวิต ฆ่า



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา สำนักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564)  223 

ตัวตายได้ เพราะความไม่เข้าใจในสภาวะของจิตใจ อันเป็นเสมือนเจ้านายของกาย ดังสุภาษิตไทยที่ว่า ใจเป็น
นายกายเป็นบ่าว ดังนั้นการได้เกิดเป็นมนุษย์ผู้สมบูรณ์ทั้งกายและจิตใจนั้นในทางพระพุทธศาสนาท่านจึงว่า
เป็นของได้โดยยากยิ่งนัก ดังบาลีที่ว่า “กิจฺโฉ มนุสฺสปฏิลาโภ” (พระไตรปิฎกภาษาบาลี เล่ม 25, ข้อ 182, 49) 
4. หลักธรรมเพื่อการเยียวยาภาวะซึมเศร้า 

ภาวะซึมเศร้าในทางพระพุทธศาสนาพบว่ามีสาเหตุและปัจจัยจากสาเหตุหลายประการ แต่หลักใหญ่
ใจความสำคัญของปัญหาด้านจิตใจตามคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้อย่างชัดเจนคือมี
รากเง้ามาจากอกุศลธรรม 3 อันได้แก่ ความโลภ ความโกรธ และ ความหลง โดยสาเหตุแห่งความทุกข์ทางใจ
จาก กิเลส ตัณหา หรือเรียกว่า อวิชชา อันเป็นที่มาแห่งโรคทางจิตไม่เว้นแต่ภาวะความซึมเศร้า ตามหลัก
พระพุทธศาสนาได้จำแนกประเภทของโรคเป็น 2 ชนิด คือ โรคทางกาย (กายิกโรโค) และ โรคทางใจ (เจตสิก
โรโค) (องฺ.ปญฺจก. (ไทย) 21/157/217)  

โรคทางใจเกิดขึ้นในทุกขณะจิต และเกิดขึ้นได้กับทุกคน แต่ว่าผู้ที่จะยืนยันว่าไม่มีโรคทางจิตใจแม้
เพียงเวลาครู่เดียวนั้นหาได้ยากในโลก เว้นแต่พระขีณาสพ (ผู้หมดกิเลส) (องฺ.จตุกฺก. (ไทย) 35/157/389)     
โรคซึมเศร้าตามนัยทางพระพุทธศาสนา ได้เปรียบเทียบกับภาวะแห่งอาการของนิวรณ์ พระพรหมคุณาภรณ์ 
(2559, 167) ได้ให้ความหมายว่า สิ่งที่กั้นจิตไม่ให้ก้าวหน้าในคุณธรรม กั้นจิตไม่ให้บรรลุความดี เป็นอกุศล
ธรรม ทำให้จิตเศร้าหมองมี 5 ประการคือ 

1) กามฉันทะ ความพอใจในกาม ในความรัก ในกามคุณ 
2) พยาบาท ความคิดร้าย ความขัดเคืองแค้นใจ 
3) ถีนมิทธะ ความหดหู่ และเชื่อมซึม 
4) อุทธัจจกุกกุจจะ ความฟุ้งซ่านและร้อนใจ ความกระวนกระวายกลุ้มกังวล 
5) วิจิกิจฉา ความลังเลสังสัย 
ณัฐหทัย นิรัติศัย (2019: 303 - 317)ได้ทำการเปรียบเทียบอาการของภาวะซึมเศร้ากับอาการของ

นิวรณ์ ที่มีความคล้ายคลึงกันอย่างมากดังแสดงในตารางที่ 3 

ตารางท่ี 3  ตารางเปรียบเทียบ อาการของภาวะซึมเศร้า กับนิวรณ์ 
ที ่ นิวรณ์ ลักษณะอาการโรคซึมเศร้า 

1 กามฉันทะ อาการขาดความรัก รู้สึกว่าไม่มีใครสนใจ มีปัญหาความสัมพันธ์กับบุคคล
ใกล้ชิดหรือบุคคลอื่นในครอบครัว 

2 พยาบาท มีความโกรธ มองโลกในแง่ร้าย มีความคิดด้านลบ คิดร้าย  
3 ถีนมิทธะ มีอารมณ์เศร้าหมองครอบงำ จิตใจสลดหดหู่ อาการอ่อนล้า หมดเรี่ยวแรง 

เชื่องซึม มักง่วง นอนมากเกินไป 
4 อุทธัจจกุกกุจจะ กังวลใจ กระวนกระวาย หงุดหงิด นอนไม่หลับ กระสับกระส่าย ลุกลน  
5 วิจิกิจฉา ลังเลใจ ไม่สามาระตัดสินใจ สงสัย ด้อยคุณคาตัวเอง มีภาวะตัดสินใจล้มเหลว 

หลักธรรม หรือหลักการในการบำบัดเยียวยาต่อนิวรณ์  5 ประการ อันเปรียบได้กับอาการภาวะ
ซึมเศร้าพระพุทธองค์ทรงแสดงแนวทางหลักธรรมไว้เพ่ือใช้ระงับนิวรณ์ที่เข้ามาครอบงำใจ ให้ผู้ปฏิบัติมีสติ
ก่อให้เกิดสมาธิ และปัญญาโดยลำดับดังต่อไปนี้  

1) กามฉันทะ สามารถระงับโดยใช้ การเจริญสติสมาธิด้วยวิธี กายคตาสติ เป็นการพิจารณาส่วนต่างๆ 
ของร่างกายทั้งตน บุคคล และสัตว์อ่ืน เพ่ือคลายความกำหนัดยินดีในรูปกาย ความสวยความงาม 



224  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวกิสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564) 

2) พยาบาท สามารถระงับโดยใช้ การเจริญพรหมวิหารธรรม ได้แก่ (1) เมตตา ความรักในตน และ
บุคคลอ่ืนตลอดถึงสรรพสัตว์ (2) กรุณา ความมีใจสงสาร ยินดีในการให้ความช่วยเหลือต่อตนเอง บุคคลอ่ืน 
และสัตว์อ่ืน ช่วยให้พ้นจากความทุกข์ยากลำบาก (3) มุทิตา มีจิตคิดยินดีเมื่อผู้อ่ืนได้ดี ไม่ริษยา และไม่ซ้ำเติม
หรือตำหนิเมื่อบุคคลอ่ืนสัตว์อ่ืนได้รับทุกข์อยากลำบาก (4) อุเบกขา วางเฉยในสถานการณ์ที่ไม่อยู่ในการ
ควบคุมได ้

3) ถีนมิทธะ สามารถระงับโดยการใช้ พุทธานุสสติ ธัมมานุสสติ สังฆานุสสติ สีลานุสสติ จาคานุสสติ 
เป็นต้น โดยเน้นวิธีเจริญสติ ระลึกถึงคุณความดีต่างๆ เช่น ระลึกถึงคุณของพระพุทธเจ้า ระลึกถึงคุณพระธรรม 
ระลึกถึงคุณของพระสงฆ์ ระลึกคุณของศีล ระลึกถึงคุณของการให้การเสียสละ การน้อมลำรึกมีสติในคุณแห่ง
ความดีทั้งหลายเป็นบาทฐานอันแน่นหน้าที่จะสร้างให้คนมองโลกในแง่ดีและหางไกลจากความเศร้าหมอง
ซึมเศร้า ย่อมมีแต่ความเบิกบานใจ 

4) อุทธัจจกุกกุจจะ สามารถระงับโดยการเจริญ มรณสติ คือการระลึกถึงความตาย ว่าเรา ท่าน
ทั้งหลายจักต้องตาย เพราะคนเรามีความตายเป็นที่สุด จะทำให้เกิดความเห็นจริงของสังขาร เกิดความสงบใจ 
ไม่ฟุ้งซ่าน แซ่ส่าย ไม่ประมาทในการดำเนินชีวิต เห็นคุณค่าของชีวิตที่ได้เกิดมาอย่างมีค่า 

5) วิจิกิจฉา สามารถระงับโดยการเจริญปัญญาในการพิจารณา ไตรลักษณ์ ด้วยการพิจารณาถึงภาวะ
ของสัพพะสิ่งทั้งหลายว่าตกอยู่ในภาวะแห่งความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา การพิจารณาสืบค้นหาต้นเหตุ 
และเข้าใจสาเหตุแห่งความทุกข์โดยอย่างยิ่งการศึกษานี้คือความซึมเศร้า และทราบสาเหตุและผลอย่างถ่องแท้
เข้าใจตามลักษณะแห่งไตรลักษณ์ความรู้จริงก็จะทำให้ปัญญาสามารถพาให้พ้นจากภาวะซึมเศร้าได้หรือลด
น้อยลง   

ธรรมชาติของหลักธรรมในทางพระพุทธศาสนาเป็นธรรมอันพระพุทธเจ้าแสดงเพ่ือความรู้ ตื่น และ
เบิกบาน การที่จิตเกิดความเศร้าหมองสำหรับผู้ประพฤติปฏิบัติธรรมจึงดูเป็นความขัดแย้งตรงกันข้ามกับ
คุณสมบัติของหลักธรรมในทางพระพุทธศาสนาอยู่มาก หลักธรรมที่สร้างความเป็นผู้รู้ ผู้ตื่น ผู้เบิกบานห่างไกล
จากความเศร้าหมอง ความซึมเศร้าย่อมหายไปอย่างสิ้นเชิง หลักธรรมอันเป็นประดุจเสาหลักของคำสอนของ
พระพุทธเจ้าได้แก่ หลักไตรสิกขา 3 คือ ศีล สมาธิ ปัญญา เป็นธรรมเครื่องเยียวยา ส่งเสริม และพัฒนาจิตใจให้
ผ่องใสอย่างถาวร และยั่งยืน ตามหลักการทางพระพุทธศาสนา หรือจะกล่าวอีกนัยแห่งโอวาท 3 อันเป็นหัวใจ
ของพระพุทธศาสนา คือ  

1) ไม่ทำชั่ว การเว้นจากกรกระทำทุจริต 3 ทางได้แก่ ทางกาย วาจา ใจ 
2) ทำความดี ประพฤติสุจริต 3 ทางโดยชอบทั้งทางกาย วาจา ใจ 
3) ทำจิตให้บริสุทธิ์ ผ่องใส มั่นทำใจให้บริสุทธิ์ จนที่สุดปราศจากกิเลสทั้งปวง    
ซึ่งทั้ง หลักไตรสิขา 3 และ หลักโอวาท 3 นั้น เป็นไปเพ่ือการทำจิตใจผ่องใส รื่นเริง เกษม ผ่องใส 

หลักธรรมทั้งสองเป็นเสมือนยาที่เยียวยาโฉลมจิตใจของผู้ที่เผชิญหน้าต่อภาวะซึมเศร้า ได้เป็นอย่างด ี  
5. การประยุกต์หลักธรรมในการเยียวยาสำหรับผู้เผชิญต่อสภาวะซึมเศร้า  

การศึกษามากมายผ่านมาโดยเฉพาะอย่างยิ่งการประยุกต์หลักธรรมเพ่ือการเยียวยา และพัฒนาจิตใจ 
ให้เข้มแข็งมีกำลังใจในการดำเนินชีวิต ไม่หดหู่ท้อแท้ ทำจิตใจให้เบิกบานแจ่มใสหรือตอลดจนผ่องใสเป็นคติอัน
สูงสุดตามแนวทางการเจริญด้านจิตภาวนา ดังนั้นการเชื่อมโยงประยุกต์หลักธรรมของนักวิชาการทางด้าน
พระพุทธศาสนาหลายท่านจึงได้ศึกษาและนำเสนอไว้ได้อย่างน่าสนใจดังเช่น  

1. หลักธรรมการเจริญกรรมฐาน เป็นหลักที่สร้างขึ้นเพ่ือการเยียวยาแก้ไขความยึดมั่นถือมั่นที่
พระพุทธเจ้าได้ทรงแสดงหลักการและคำสอนเพ่ือประโยชน์ตั้งแต่เบื้องต้นอันทำให้จิตใจเบิกบาน ตื่นรู้ มีสติ 
สัมปชัญญะ ไม่หลงผิดไปในจิตฝ่ายอกุศล ความเศร้าหมอง และทำความผ่องใสถึงที่สุดอันมีผลเป็นที่หมายได้  



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา สำนักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564)  225 

กรรมฐานโดยหลัก 2 ประการ คือ สมถะ และวิปัสสนา นั้นเป็นหลักการเพ่ือปฏิบัติให้จิตเกิดความผ่องใสเข้าใจ
ทุกข์และมีดวงตาเห็นเหตุแห่งทุกข์ที่สุดถึงซึ่งความดับทุกข์โดยถ่ายเดียวอย่างไม่ต้องสงสัยเลย เมื่อนั้น ทุกข์ทั้ง
ปวงก็ย่อมดับไป (สํ.นิ. (บาลี) 16/52/82) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  พระมหาไพฑูรย์ ปนฺตนนฺโท 
(2563, 863-876) ได้ศึกษาและนำหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาโดยเฉพาะอย่างยิ่งหลักของการเจริญอานา
ปานสติเพ่ือเป็นแนวทางป้องกันโรคซึมเศร้า ซึ่งกล่าวได้ว่าเป็นการป้องกันการเกิดโรคภาวะซึมเศร้าก่อนที่จะ
เผชิญกับภาวะอันไม่หน้ายินดีจนเป็นสาเหตุนำมาซึ่งอาการป่วยต่างๆในภายหลังการศึกษาของท่านพระมหา
ไพฑูรย์ได้ค้นพบว่า หลักอานาปานสติอันเป็นแนวทางหรือหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา คือการเจริญสมถ
ภาวนา และวิปัสสนาภาวนา ด้วยอุปายะหลักการกำหนดลมหายใจเข้า และออก นั้นมีจุดมุ่งหมายเพ่ือทำให้
จิตใจเกิดสมาธิ มีใจตั้งมั่น แน่วแน่ และนำไปสู่การพัฒนาความสุขจากภายในจิตใจและความสุขในการดำเนิน
ชีวิตประจำวัน และยังได้เสนอให้นำหลักการทำสมาธิด้วยวิธีปฏิบัติแบบอานาปานสตินี้ให้นำไปฝึกปฏิบัติกับ
กลุ่มผู้ป่วยโรคซึมเศร้า เพ่ือมีส่วนช่วยป้องกันไม่ให้เกิดโรคซึมเศร้า หรือนำไปสู่การบำบัดให้ เป็นปกติได้     
เพราะการบำบัดด้วยหลักการนี้เพราะเป็นหลักธรรมที่จะทำให้มนุษย์มีสติสัมปชัญญะ ไม่เผลอสติ เกิดปัญญารู้
สภาวะต่างๆตามความเป็นจริง และมีสติรู้เท่าทันในการดำเนินชีวิตประจำวัน แต่ควรแนะนำหรือประยุกต์ใช้ให้
เหมาะสมกับจริตนิสัยของแต่ละคน และได้เสนอถึงการประยุกต์ใช้การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานที่ทุกคน
สามารถทำได้ก็คือ หลักสติปัฏฐาน 4 ทำให้จิตใจของผู้ป่วยดีขึ้นและมีกำลังใจที่ดีส่งผลต่อสุขภาพกายที่ดี และ
เติมเต็มการใช้ชีวิตร่วมกับสังคมอย่างผาสุก และห่างไกลจากภาวะซึมเศร้าได้ โดยใช้ชีวิตอยู่ร่วมกับคนอ่ืนใน
สังคมได้ตามปกติ ซึ่งการเจริญกรรมฐานที่แท้จริงไม่ใช่การหลีกหนีจากสังคม แต่เป็นเรื่องที่เกี่ยวข้องและ
ประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวันและการงานอันประกอบไปด้วยสติปัญญา (Venerable Dr., Rahula, 2542, 67) 

2. หลักไตรลักษณ์ (สํ.สฬ. (บาลี) 18/1/1; ขุ.ธ. 25/30/51, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)    
เป็นอีกหลักธรรมที่มีส่วนให้การเยียวยาผู้ที่เผชิญต่อสภาวะซึมเศร้าได้เห็นสัจจะธรรม เข้าใจถึงความไม่เที่ยง 
เพราะแปรปรวนเปลี่ยนแปรงเสมอ ความเป็นทุกข์เพราะความตั้งอยู่ไม่ได้ บีบคั้นตามภาวะธรรม และ อนัตตา 
ความเป็นของไม่ใช่ตัวไม่ใช่ตน หาความเป็นความมี ความสมมติใดๆ ก็ล้วนแต่เป็นมายาของจิต หลักธรรมนี้จึง
เป็นเสมือนหลักการแห่งการสร้างความเข็มแข็งด้วยปัญญาที่แท้จริงอย่างไม่ต้องสงสัยเลย กันยาวีร์ สัทธาพงษ์ 
(2564) ได้นำเสนอการสร้างภูมิคุ้มกันทางจิตปัญญาของผู้ป่วยโรคซึมเสร้าด้วยการประยุกต์ใช้หลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนาคือ กฎอนิจจตาและ ปรัชญาหลังนวยุคสายกลาง ซึ่งได้นำเสนอผลการศึกษาว่า แนวทางการ
แก้ปัญหาโรคซึมเศร้าที่มีสาเหตุมาจากการขาดคุณภาพในการดำรงชีวิต ด้วยการสร้างภูมิคุ้มกันทางจิตปัญญา
ด้วยความเข้าใจกฎอนิจจตา ที่ว่าด้วยความไม่เที่ยงของสรรพสิ่งอันเป็นพ้ืนฐานเบื้องต้นที่จะนำไปสู่ความเข้าใจ
สภาวะทุกข์และ กฎอนัตตา อันเป็นองค์ประกอบ 3 แห่งกฎไตรลักษณ์ที่เชื่อมโยงถึงการรู้แจ้งอริยสัจสี่ เข้าใจ    
รู้สาเหตุและหาทางดับทุกข์ที่เกิดเพราะอัตตาที่เกินความพอดี ด้วยการปล่อยวางความยึดมั่นตามแนวทางแห่ง
อริยมรรค 8 อันจะนำพาชีวิตให้พบกับความสำเร็จและประกอบด้วยปัญญา การแก้ปัญหาไม่สามารถดำเนินไป
ได้ด้วยหลักการเดียวฉะนั้นจึงนำแนวคิดปรัชญาหลังนวยุคสายกลางที่ยอมรับความรู้หลายศาสตร์มาประยุกต์
ในการแก้ปัญหาแบบองค์รวม ประกอบกับองค์ความรู้ทางด้านวิทยาศาสตร์และการแพทย์ที่เป็นประโยชน์ใน
การรักษาโรคทางกาย ส่วนหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาก็เพ่ือการเยียวยาโรคทางใจด้ วยคำสอนของ
พระพุทธศาสนา โดยการสร้างภูมิคุ้มกันทางปัญญาให้แก่ผู้ป่วยโรคซึมเศร้าให้กลับเป็นผู้เข้มแข็งและสามารถ
ดำรงชีวิตด้วยความสุขสงบ 

3. หลักการปรโตโฆสะ คือการประยุกต์หลักการว่าด้วยการรับฟังเสียงจากผู้รู้ การสนทนาให้เกิดการ
รับรู้ด้วยเสียง เป็นอีกวิธีการหนึ่งที่เปิดรับฟังความคิดเห็นความรู้ที่มีประโยชน์ เป็นต้นว่าคำแนะนำ คำให้
กำลังใจ ปลอบประโลมใจให้เกิดความคลายความซึมเศร้าไม่ว่าจะเป็นทางตรงหรือทางอ้อม อันเป็นผลดีต่อผู้ที่



226  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวกิสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564) 

เผชิญต่อความซึมเศร้า คำแนะนำสนทนาที่นำไปสู่ทางออกของปัญหาอาจจะเป็นยาวิเศษที่เยียวยาใจของผู้ป่วย
ภาวะโรคซึมเศร้าได้มาก สิริวัฒน์ ศรีเครือดง (2559) ที่ค้นพบว่า การป้องกันและแก้ไขปัญหาการฆ่าตัวตาย คือ 
หลักธรรม อริยสัจ 4 มรรคมีองค์ 8 และหลักจิตวิทยาอันเกิดจากการใช้เทคนิค ปรโตโฆสะด้วยการบูรณาการ
ให้คำปรึกษาแนะนำและหลักกระบวนการจิตบำบัดสำหรับการจัดการปัญหาการฆ่าตัวตายของวัยรุ่นไทย       
ที่มีแนวคิดประกอบไปด้วยทั้งการป้องกันและการแก้ไข สร้างภูมิคุ้มกันทางจิตปัญญาด้วยการบูรณาการองค์
ความรู้จากหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาในการรักษาผู้ป่วยโรคซึมเศร้า 

4. หลักการเจริญสติ เพ่ือป้องกันผู้ที่มีภาวะซึมเศร้า เป็นการประยุกต์หลักธรรมได้อย่างแยบคายอัน
เป็นการสร้างความแข็งแกร่งให้แก่ผู้เผชิญต่อภาวะซึมเศร้าเพราะการเจริญสติทำให้จิตใจไม่ฟุ้งซ่านอยู่กับเนื้อ
กับตัว การศึกษาที่เกี่ยวข้องกับการประยุกต์ใช้การเจริญสติที่เหมาะสมกับภาวะซึมเศร้า เรียกว่า รูปแบบ 
MARISA – MODEL ที่นำเสนอโดย มาริสา อุทยาพงษ์ (2560) ได้แสดงไว้ 6 ประการ คือ 

1) การเจริญสติ (Mindfulness) ในทุกอิริยาบถ ทั้งการนั่งสมาธิ และการเดินจงกรม สามารถทำได้ทุก
อิริยาบถ ไตร่ตรองหาสาเหตุแห่งความทุกข์ และแสวงหาทางพ้นทุกข์อันได้แก่ สาเหตุแห่งภาวะซึมเศร้า และ
แสวงหาแนวทางความคิดอันจะพ้นออกจากภาวะความซึมเศร้านั้น  

2) การมีสติสัมปชัญญะ (Apperception) เจริญสติพร้อมกับการเจริญสัมปชัญญะ ให้มีสติอยู่กับ
ปัจจุบัน ให้พบกับความจริงของชีวิต สร้างความเข้าใจในขันธ์  5 ว่ามีลักษณะไม่เที่ยง เป็นทุกข์ ไม่ใช่ตัวตน     
ให้เกิดปัญญา อันจะส่งผลให้ความวิตกกังวล และภาวะซึมเศร้าลดลงได้ 

3) การแก้ไขปัญหา (Resolution) บำบัดด้วยความเข้าใจด้วยหลักการแห่งวิปัสสนากรรมฐาน       
เพ่ือป้องกันและแก้ไขปัญหาสุขภาพ และปฏิบัติควบคู่กับการรักษาทางการแพทย์ 

4) การปรับปรุง (Improvement) ปรับปรุงการดำเนินชีวิต จัดการกับความคิดอย่างมีระเบียบเข้าใจ
สาเหตุและผลของภาวะซึมเศร้าที่ตนเองเผชิญอยู่  

5) ความเศร้าโศกทุกข์ใจ (Sadness) การปฏิบัติตามกระบวนการ 4 ขั้นตอนข้างต้น อย่างเข้าใจความ
เศร้าและ ทุกข์ใจ แก้ไขปัญหาเหล่านั้น โดยการรับคำแนะนำการบำบัดด้วยวิธีเจริญสติจากพระวิปัสสนาจารย์ 
ให้เกิดมีความหวังและเกิดแรงจูงใจในการบำบัดเยียวยา 

6) การประเมินผล (Assessment) โดบทบทวนการควบคุม บำบัดอารมณ์ พร้อมกับการบูรณาการ
ทางการแพทย์ การควบคุมและการปล่อยวางจิตใจ ด้วยการใช้สติสัมปชัญญะและเจริญสติสม่ำเสมอ 

วิธีการประยุกต์ใช้การเจริญสติ เพื่อป้องกันผู้ที่มีภาวะซึมเศร้า (MARISA – MODEL) ได้บูรณาการเชิง
พุทธร่วมกันกับการดูแลรักษาผู้ที่เผชิญหน้าต่อภาวะซึมเศร้าโดยการเจริญสติให้ผู้ปฏิบัติเข้าใจปัญหา ความทุกข์ 
ความเศร้าของตนเอง และพิจารณาถึงเหตุผลและหาทางแก้ไขปัญหาโดยกระบวนการบูรณาการความคิดที่
เหมาะสมกับตนเอง และเหมาะสมกับสภาพความเป็นจริงที่เกิดขึ้น  
6. ข้อแนะนำ 

หลักธรรมเป็นเสมือนเครื่องมือหรือวิธีการเยียวยารักษาโรคซึมเศร้าตามแนวทางพระพุทธศาสนา 
อย่างไรก็ตามการประยุกต์หลักธรรมย่อมจะเกิดผลต่อผู้ใฝ่ใจฝึกฝน ปฏิบัติและนำหลักธรรมไปประยุกต์ใช้หรือ
ทำอย่างต่อเนื่องและถูกวิธี การศึกษาการประยุกต์หลักธรรมเพ่ือการเยียวยาผู้เผชิญต่อภาวะซึมเศร้าจึง
น่าสนใจเพ่ือนำไปต่อยอดทางการศึกษาท่ีจะพิสูจน์ในทางด้านการแพทย์ร่วมด้วยเพื่อเป็นทางเลือกในการรักษา
เยียวยาผู้เผชิญหรือผู้ป่วยด้วยภาวะซึมเศร้าในโลกปัจจุบัน 
7. บทสรุป 

หลักธรรมเพ่ือการเยียวยาจิตใจต่อภาวะซึมเศร้าในสังคมปัจจุบัน พบว่าการประยุกต์หลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนาได้มีการศึกษาอย่างต่อเนื่องทั้งเป็นเชิงนโยบายและได้นำไปสู่การวิจัยเชิงปริมาณ พบการนำ



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา สำนักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564)  227 

หลักธรรมที่ทำให้ เกิดประโยชน์ต่อการเยียวยาหรือบำบัดทั้ งยังป้องกันการเกิดภาวะซึมเศร้า ได้แก่              
การประยุกต์ (1) หลักธรรมการเจริญกรรมฐาน (2) หลักไตรลักษณ์ (3) หลักการปรโตโฆสะ และ (4) หลักการ
เจริญสติ 

ภาวะซึมเศร้ายังเป็นปัญหาสุขภาพที่สำคัญและสามารถนำไปสู่โรคร้ายอ่ืนๆอันเป็นการลดทอน
ประสิทธิภาพการดำเนินชีวิตอย่างมากมายและเป็นปัญหาในทุกระดับตั้งแต่ครอบครัว ระดับประเทศ หรือแม้น
แต่ระดับโลก ตระหนักถึงปัญหาของภาวะซึมเศร้าที่เกิดขึ้นในปัจจุบัน การศึกษาและเข้าใจต่อภาวการณ์เกิด
ของโรคและการบำบัดเยียวยา ย่อมเป็นการแก้ไขปัญหาของสังคมอย่างกว้างขวาง เมื่อพระพุทธศาสนาเป็น
ศาสนาที่ประชากรส่วนใหญ่ของประเทศไทยนับถือการนำหลักธรรมประยุกต์สู่การแก้ไข้ปัญหาทางสังคม
ย่อมจะสร้างความเข็มแข็งและสร้างสุขภาวะ ตลอดถึงสร้างภาวะจิตให้เป็นสุขอันเป็นเป้าหมายสูงสุดของคำ
สอนของพระพุทธศาสนา 

บรรณานุกรม 
กันยาวีร์ สัทธาพงษ์. (2564). การสร้างภูมิคุ้มกันทางจิตปัญญาของผู้ป่วยโรคซึมเศร้าด้วยกฎอนิจจตาและ

ปรัชญาหลังนวยุคสายกลาง. วารสารสังคมศาสตร์และมานุษยวิทยาเชิงพุทธ, 6 (1), 425-440.  
กรมสุขภาพจิต กระทรวงสาธารณสุข. รายงานการศึกษาภาระโรคและการบาดเจ็บของประชากรไทย      

พ.ศ. 2554. จังหวัดนนทบุรี: โรงพิมพ์สงเคราะห์องค์การทหารผ่านศึก.  
เกียรติภูมิ วงศ์รจิต อธิบดีกรมสุขภาพจิต. (2562). กรมสุขภาพจิต ห่วงวัยรุ่นเยาวชนไทยมีภาวะซึมเศร้า 

แ น ะค น รอบ ข้ า ง รั บ ฟั งอ ย่ า ง เข้ า ใจ . สื บ ค้ น เมื่ อ วั น ที่  1 7  กุ ม ภ า พั น ธ์  2 5 6 4 . จ าก 
http://www.prdmh.com/ข่าวสาร/ข่าวแจกกรมสุขภาพจิต/1384-กรมสุขภาพจิต-ห่วงวัน รุ่น
เยาวชนไทยมีภาวะซึมเศร้า-แนะคนรอบข้างรับฟังอย่างเข้าใจ.html. 

ณัฐหทัย นิรัติศัย. (2019). พุทธธรรมกับการบำบัดโรคซึมเศร้า. วารสารสถาบันวิจัยญาณสังวร, 10(2), 303-
317.  

นันทภัค ชนะพันธ์. (2556). การฟื้นหายจากโรคซึมเศร้าในผู้ป่วยโรคซึมเศร้า. วารสารพยาบาลสภาการชาด
ไทย, 6(1), 19-33. 

พ ระพ รห ม คุ ณ าภ รณ์ . (2 5 59 ) . พ จน านุ ก รม พุ ท ธศ าส ต ร์ ฉ บั บ ป ระม วลธ รรม . พิ ม พ์ ค รั้ ง 
ที่ 34. กรุงเทพฯ: มูลนิธิการศึกษาเพ่ือสันติภาพ พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). 

พระพรหมคุณาภรณ์. ป.อ.ปยุตฺโต. (2556). ชีวิตที่สมบูรณ์. กรุงเทพ ฯ : พิมพ์สวย.  
พระมหาพรเทพ อุตฺตโม (เดชประสาท) . (2554). การศึกษาวิเคราะห์วิธีบำบัดโรคซึมเศร้าตามแนว

พระพุทธศาสนาเถรวาท. วิทยานิพนธ์ปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย. 

พระมหาไพฑูรย์ ปนฺตนนฺโท. (2563). การบำบัดโรคซึมเศร้าด้วยการประยุกต์ใช้การปฏิบัติวิปัสสนา
กัมมัฏฐาน. วารสารสถาบันวิจัยญานสังวร, 11(2), 99 – 110.  

พระวีรพงศ์ กลฺยาโณ, พระครูโกศลอรรถกิจ, พระครูโฆสิตวัฒนานุกูล. (2562). แนวทางการนำหลักสติปัฏ
ฐาน 4 มาเยียวยาผู้ป่วยโรคซึมเศร้า. วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์, 6(6), 3057-3073. 

พลภัทร์ โล่เสถียรกิจ. (2551). รายงานผู้ป่วยการฝึกสติแนวพุทธร่วมกับการรักษาโรคซึมเศร้าและโรควิตก
กังวล : กรณีศึกษาผู้ป่วย 2 ราย. วารสารสุขภาพจิตแห่งประเทศไทย, 14(1), 60-68.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 
วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

http://www.prdmh.com/ข่าวสาร/ข่าวแจกกรมสุขภาพจิต/1384-กรมสุขภาพจิต-ห่วงวัน


228  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวกิสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564) 

มาโนช หล่อตระกูล และ ปราโมทย์ สุคนิชย์. (2558). จิตเวชศาสตร์รามาธิบดี. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพฯ: 
มหาวิทยาลัยมหิดล. 

มาริสา อุทยาพงษ์ . (2560). การประยุกต์ใช้การเจริญสติ เพื่อป้องกันผู้ที่ มีภาวะซึมเศร้า. วารสาร
บัณฑิตศึกษาปริทรรศน์, 13(2), 109 – 122.   

สมภพ เรืองตระกูล. (2543). โรคซึมเศร้าและการฆ่าตัวตาย. กรุงเทพฯ: เรือนแก้วการพิมพ์. 
สารรัตน์ วุฒิอาภา. (2555). การบำบัดทางความคิดและพฤติกรรมในวัยรุ่นที่มีภาวะซึมเศร้าและฆ่าตัวตาย. 

วารสารวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี, 20(5), 457-467. 
สิริวัฒน์ ศรีเครือดง. (2559). พุทธจิตวิทยาบูรณาการ: แนวคิดและการสร้างตัวแบบเพื่อลดอัตราการฆ่าตัว

ตายของวัยรุ่นในสังคมไทย. วารสาร มจร. สังคมศาสตร์ปริทรรศน์, 5(3), 15-16. 
อาณัติ เพ่ิมธรรมสิน. (2559). ปัจจัยท่ีมีอิทธิพลต่อระดับภาวะซึมเศร้าของผู้ป่วยโรคซึมเศร้าในโรงพยาบาล

ร้อยเอ็ด. วารสารโรงพยาบาลมหาสารคาม, 13(2), 87-96. 
อรพรรณ ลือบุญะวัชชัย และพีรพนธ์ ลือบุญธวัชชัย. (2553). การบำบัดรักษาทางจิตสังคมสำหรับโรค

ซึมเศร้า. กรุงเทพฯ: ธนาเพรส.  
Venerable Dr., Rahula. (2542). What the Buddha Taught. 5th published. Bangkok: Haw Trai 

Foundation.  
World Health Organization. (30 January 2020). Depression. Retrieved February 11, 2021, from 

https://www.who.int/news-room/fact-sheets/detail/depression 
World Health Organization. (2005). Depression. Research. New York: Spring Publishing 

Company Inc.  
Wang et al. (2007). Use of mental health services for anxiety, mood, and substance 

disorders in 17 countries in the WHO world mental health surveys. The Lancet}, 
370(9590), 841-50. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


