
วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565)  159 

 

หลักธรรมในพระพุทธศาสนาที่เกี่ยวกับงานสังคมสงเคราะห์ 
Dharma Principles in Buddhism concerning Social Work 

 
 

ฉัตรสุดา ส่องแสงเจริญ  
Chatsuda Songsangcharoen  

สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย    
Department of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University  

E-mail : aekmong123@hotmail.com 
วันที่รับบทความ (Received) : 16 เมษายน 2564 

วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 13 มิถุนายน 2565 
วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 13 มิถุนายน 2565 
 

 
บทคัดย่อ 
 

 พุทธธรรมที่เป็นวิธีการสังคมสงเคราะห์ คือ คําสอนที่สอนให้บุคคลรู้จักการดําเนินชีวิตของมนุษย์ให้
บรรลุประโยชน์ ที่เป็นจุดหมายของชีวิตที่เรียกว่า อัตถะ 3 ประการได้แก่ 1) ทิฏฐธัมมิกัตถะ คือ ประโยชน์
ปัจจุบัน เป็นวิธีการสังคมสงเคราะห์เพื่อแก้ไขปัญหาของชีวิตเป็นวิธีสงเคราะห์ให้บุคคลได้มา  ซึ่งปัจจัยสี่ที่
จําเป็นต่อร่างกายอย่าง เพียงพอ เป็นการสงเคราะห์รายบุคคล 2) สัมปรายกัตถะ คือ ประโยชน์เบื้องหน้าเป็น
วิธีการสงเคราะห์เพื่อให้สังคมมีความสงบสุข เป็นการตอบสนองด้านสังคม เป็นการมุ่งสงเคราะห์เพื่อให้
แก้ปัญหาส่วนสังคม 3) ปรมัตถะ คือ ประโยชน์สูงสุด เป็นวิธีการสงเคราะห์ด้านจิตใจ เพื่อให้บุคคลมีความ
มั่นคงสงบสุข เป็นการตอบสนองด้านจิตใจ วิธีนีเ้ป็นการดับปัญหาอย่างสิ้นเชิง 
 วิธีนี้เป็นการดับปัญหาอย่างสิ้นเชิง ประการที่ 2 ในแง่ของหลักการสังคมสงเคราะห์ อัตถะ 3 ประการ
สอดคล้องกับหลักการสงเคราะห์ชุมชนตามแนวพุทธ ดังนี้ 1) อัตถะ 3 ประการเป็นวิธีการสงเคราะห์ที่เป็นไป
ตามหลักเหตุผล หรือแก้ไขปัญหา ตามสาเหตุ เป็นวิธีการสงเคราะห์ทั้งในแง่ เศรษฐกิจ สังคม จิตใจ อย่าง
สมดุลกัน 2) อัตถะ 3 ประการเป็นวิธีสงเคราะห์ที่ทุกคนต้องลงมือปฏิบัติเอง เป็นวิธีการแก้ไขที่ ค่อยเป็นค่อย
ไปตามความเหมาะสม เป็นการขจัดปัญหาทั้ง 3 ด้าน โดยมุ่งให้กับปัญหาได้ในที่สุด และเป็นประโยชน์แก่สังคม
โดยรวม  
 ดังนั้น อัตถะ 3 ประการจึงเป็นวิธีการสังคมสงเคราะห์ตามแนวพระพุทธศาสนา เป็นการสงเคราะห์ที่
มุ่งให้เกิดผล เป็นการตอบสนองความต้องการของชีวิตและแก้ไขปัญหาของชีวิต ใน 3 ลักษณะ คือ 1 การแก้ไข
ปัญหาส่วนบุคคล 2 การแก้ไขปัญหาส่วนสังคม 3 การแก้ไขปัญหาส่วนจิตใจ เพราะมนุษย์มีกิเลสอยู่ในจิตใจ 



160  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565) 

 

ถ้าจิตใจ ถูกครอบงําด้วยกิเลสแล้ว ก็จะส่งผลกระทบต่อสังคม เพราะพระพุทธศาสนา ยังมีขั้นตอนในการ
วิเคราะห์ปัญหาและแก้ไขปัญหาสามารถมองได้จากหลักการของอริยสัจ 4 ลำดับไป 
คำสำคัญ: หลักธรรม, พระพุทธศาสนา, สังคมสงเคราะห์ 
ABSTRACT  
 The article of Buddhism, which is a good way how to work with a social work. It is a 
wonderful way how to teach and manage of life to achieve the benefits. This is the purpose 
of life, which is called atta, 3  things that we mentioned are: 1 )  Dhittadhammigatta is an 
advantage of the benefit and it is happened right now, we can have this feeling, touching, 
earing, seeing and knowing. It is a social work method for solving life's problems. It is means 
of helping a person to obtain the four necessary factors that are sufficient for the physical 
body. 2 )  Sampaigatta is a peaceful as a part of social response. It aims to help solve social 
problems. 3 )  Porramatta is the most advantage of mental relief, so that kind of this person 
has stability, it is a psychological response. This solution is to completely get rid of all the 
problems that involved with. 
 This is a good method how to complete extinguish these problems at all. Well, 
secondary, in terms of social work, as we mentioned “Atta”, there are 3 ways that rolling the 
same rules as a Buddhist of community as follows: 1) Atta in 3 ways is a rational method of relief 
or solving the problems according to the cause of balance to help both in economic, social and 
mental terms. 2)  Atta in 3  ways is the way to fix that gradually as appropriate, working, practicing 
by yourself. This eliminates all these three problems by concentrating on the problem and 
also thoughtful of the social’s benefit. 
 Therefore, the 3  atta is a method of social work according to Buddhism. It is an aid 
that to focus on the first issue till being completely at the end of the result. It is the response 
to their needs and solving the problems of life in 3  methods: 1  solving individual problem, 2 
solving social problem, 3  solving psychological problems. The reason because of humanity 
has lust in the mind, for example, if your mind is dominated and affect to the society, how to 
apply for Buddhism to relate with the social’s work life. How your life will be stable in society? 
There are so many steps how to solve and problem analysis that we can be seen from the 
principal of Ariya-Sath 4 (Thai word) informal word. The other side formal word in English that 
we have well known as Four Noble Truths, the very important Dhamma in Buddhism.  
Keywrods: Dharma Principles, Buddhism, Social Work 
 
 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565)  161 

 

1. บทนํา  
 

 ตั้งแต่สมัยพุทธกาลเป็นต้นมาจะเห็นว่า พระสงฆ์และวัดมีความสัมพันธ์กับชุมชนอย่างใกล้ชิด             
ทั้งสองฝ่ายต่างพึ่งพาซึ่งกันและกันในฝ่ายฆราวาส การสร้างวัดเกิดขึ้ นจากความเลื่อมใสศรัทธา เพื่อให้เกิด
ประโยชน์สําหรับพระภิกษุสงฆ์จะได้มีที ่พักอาศัย เพื่อปฏิบั ติธรรม และสั่งสอนเผยแผ่พระธรรมคําสอน 
นอกจากนั้น พระสงฆ์ยังมีฐานะเป็นเนื้อนาบุญ เป็นที่ปรึกษาและเป็นที่พึ่งทางด้านจิตใจสําหรับชาวบ้านด้วย ส่วน
ด้านพระสงฆ์นั้น นอกจากการมีสถานที่พํานักที่เป็นหลักแหล่งสําหรับการปฏิบัติธรรมและประกอบกิจของสงฆ์
แล้วที่สําคัญ คื อ พระสงฆ์ต้องพึ่งพาชาวบ้านเรื่องปัจจัยต่างๆ ที่ใช้ในการดํารงชีวิต ในขณะเดียวกัน พระสงฆ์เอง
ก็สามารถสงเคราะห์ชาวบ้านที่มีจิตศรัทธาได้มีโอกาสในการบําเพ็ญบุญ เพื่อให้ได้รั บประโยชน์ทั้งในภพนี้และ
ในภพหน้า และประโยชน์ในระดับสูงสุด เมื่อครั้งที่ พระพุทธเจ้ามีพระดํารัสสั่งแก่พระอรหันต์  60 รูป ออกไป
ประกาศพระศาสนา พระองค์ทรงแสดงเจตนา ไว้ชัดเจนเรื่องการทําประโยชน์สุขของภิกษุสงฆ์ ต่อชาวโลก สมดัง
พุทธพจน์ที่ตรัสไว้ว่า “ภิกษุทั้งหลาย พวกเธอทั้งหลายจงจาริกไปเพื่อประโยชน์สุขแก่ชนจํานวนมาก เพื่อ
อนุเคราะห์ชาวโลก เพื่อประโยชน์ เกื้อกูลและความสุขแก่ทวยเทพและมนุษย์ อย่าไปทางเดียวกันสองรูป จง
แสดงธรรมมีความงามใน เบื้องต้น มีความงามในท่ามกลาง และมีความงามในที่สุด  จงประกาศพรหมจรรย์ 
พร้อมทั้งอรรถและ พยัญชนะบริสุทธิ์บริบูรณ์ครบถ้วน (วิ.ม. (ไทย) 4/32/40) 
 ในพหุการสูตร พระพุทธเจ้าทรงตรัสเตือนให้ภิกษุสงฆ์ระลึกตระหนักถึงการอุปถัมภ์ของชาวบ้าน และ
การพึ่งพาอาศัยซึ่งกันและกันระห่างภิกษุสงฆ์กับชาวบ้านซึ่งก่อให้เกิดประโยชน์แก่ทั้งสองฝ่ายมีใจความว่า 
“ภิกษุทั้งหลาย พราหมณ์และคหบดีทั้งหลายผู้บํารุงอุปถัมภ์เธอทั้งหลายด้วยจีวร บิณฑบาต เสนาสนะ และคิ
ลานปัจจัยเภสัชบริขาร ชื่อว่า เป็นผู้มีอุปการะมากแก่เธอทั้งหลาย ข้อที่เธอทั้งหลาย แสดงธรรมมีความงามใน
เบื้องต้น มีความงามในท่ามกลางและมีความงามในที่สุด พร้อมทั้งอรรถและพยัญชนะ ประกาศพรหมจรรย์ 
บริสุทธิ์บริบูรณ์ ครบถ้วนแก่พราหมณ์และคหบดีเหล่านั้น ชื่อว่าเธอทั้งหลายก็มีอุปการะมากแก่พราหมณ์และ
คหบดีทั้งหลาย ภิกษุทั้งหลาย คฤหัสถ์และบรรพชิต ต่างพึ่งพาอาศัยกันและกันอยู่ ประพฤติพรหมจรรย์เพื่อ
ต้องการสลัดโอฆะออกให้ได้ เพื่อทําที่สุดแห่งทุกข์โดยชอบด้วยประการดังกล่าวนี้ (ขุ.อิติ. (ไทย) 25/17/486) 
 ถ้าพิจารณาเนื้อความแรก เมื่อพระพุทธเจ้าตรัสถึงการอนุเคราะห์ชาวโลก ก็มิได้ระบุไว้ว่ า เป็นเรื่อง
ทางด้านจิตใจหรือด้านวัตถุสิ่งของ แต่คนส่วนใหญ่มักเข้าใจกันว่าเป้าหมายของพระพุทธศาสนาน่าจะเป็นการ
ช่วยสัตว์โลกให้เกิดการพัฒนาทางจิตใจและปัญญามากกว่าจะเป็นการช่วยอนุเคราะห์ ช่วยเหลือด้านวัตถุ ซึ่งเป็น
เรื่องทางโลก ส่วนเนื้อความที่สอง ดูจะเป็นการสนับสนุนความคิดที่ว่า การอนุเคราะห์ช่วยเหลือชาวโลกและ
การทําประโยชน์สุขแก่คนจํานวนมากของพระสงฆ์เป็นด้าน ธรรมทาน คือให้ความรู้ พระธรรมหรืออบรม
ศีลธรรม ส่วนคฤหัสถ์มีหน้าที่ต่อพระสงฆ์ในทางอามิสทาน คือ ถวายสิ่งของต่างๆ แก่พระสงฆ์ เป็นการอุปถัมภ์
บํารุงพระสงฆ์ และศึกษาเรียนรู้เกี่ยวกับพระธรรม ในขณะเดียวกัน ด้วยเหตุนี้ เมื่อกล่าวถึงการอนุเคราะห์ 
สงเคราะห์ หรือช่วยเหลือเกือ้กูลของพระสงฆ์ ต่อชาวบ้านในพระพุทธศาสนา จึงมักใช้ตามจารีตที่หมายถึง การ
ช่วยเหลือด้านการพัฒนาจิตใจและปัญญา  
 



162  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565) 

 

2. แนวคิดและหลักธรรมที่สนับสนุนสังคมสงเคราะห์ในทัศนะพระพุทธศาสนา  
 ตลอดระยะเวลา 45 พรรษา พระพุทธองค์ได้ทรงบําเพ็ญพุทธจริยา อันเป็นการบําเพ็ญประโยชน์ 
สาธารณะเพื่อส่วนรวม ใน 3 ด้าน คือ โลกัตถจริยา บําเพ็ญประโยชน์เพื่อชาวโลก ญาตัตถจริยา บําเพ็ญ 
ประโยชน์เพื่อพระญาติตามฐานะ และ พุทธัตถจริยา บําเพ็ญประโยชน์ต่อส่วนรวมในฐานะทําหน้าที่ เป็น
พระพุทธเจ้า (ขุ.จู. (บาลี) 30/667/322) 
 ถ้าพิจารณาคําสอนของพระพุทธเจ้าในภาพกว้างที่สุด สามารถกล่าวได้ว่า เป็นการสอนที่มุ่งให้ สัตว์
โลกทั้งหลายพ้นทุกข์ ถือว่าเป็นการแสดงออกซึ่งการสงเคราะห์ อนุเคราะห์อันสูงสุดของพระองค์ ส่วนคําสอน ที่ว่า
ด้วยการสงเคราะห์หรืออนุเคราะห์สังคมเป็นกรณีเฉพาะปรากฏอยู่ตามที่ต่างๆ ในคัมภีร์ พระไตรปิฎก มีทั้งเรื่อง
ที่ทรงแสดงแก่ภิกษุสงฆ์ นักบวช และคฤหัสถ์ในที่ต่างกรรมต่างวาระ อย่างไรก็ตาม กรอบความคิดหลัก ที่สามารถ
ประยุกต์ได้กับงานสังคมสงเคราะห์ในปัจจุบันน่าจะเริ่มจากคําสอนของพระพุทธเจ้าที่ว่าด้วยการอนุเคราะห์
ชาวโลก การทําเพื่อประโยชน์สุขและการเอื้อเฟื้อเกื้อกูลแก่มหาชน คําสอนที่มีใจความตรงกันในเรื่องนี้ปรากฏ
ในพระไตรปิฎกหลายที่ ตัวอย่างเช่นเมื่อครั้งที่ตรัสแด่พระอรหันต์ที่ออกไปประกาศพระศาสนาใจความว่า 
“ภิกษุทั้งหลาย พวกเธอทั้งหลายจงจาริกไปเพื่อ ประโยชน์สุขแก่ชนจํานวนมาก เพื่ออนุเคราะห์ช าวโลกเพื่อ
ประโยชน์เกื ้อกูลและความสุขแก่ทวยเทพและมนุษย์ (วิ.ม. (ไทย) 4/32/4 0) เนื ่องจากหลักธรรมใน
พระพุทธศาสนามีเป็นจํานวนมากและมีเนื้อความคาบเกี่ยวกัน การจัดหมวดหมู่หลักธรรมย่อมขึ้นกับเจตนา
ของผู้นําหลักธรรมเหล่านั้นไปใช้ให้เหมะสมตามกาละและเทศะ  
 เมื่อพิจารณาความหมายของ “สังคมสงเคราะห์” ข้างต้นจะพบว่า ครอบคลุมหลักธรรมที่สอดคล้อง กับ
การทํางานสังคมสงเคราะห์ด้านต่างๆ ซึ่งมิใช่เป็นเพียงการให้หรือการบริการด้านวัตถุสิ่งของโดยตรงเท่านั้น แต่
ยังมีหลักธรรมที่ผูกประสานคนเข้าไว้ด้วยกันทั้งด้านจิตและกาย หลักธรรมที่ทําให้คนในสังคม อยู่ร่วมกันอย่าง
สงบสุข ไม่ทะเลาะเบาะแว้งกัน มีความสามัคคีพร้อมเพรียงกัน และมีความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน เหล่านี้เป็น
คําสอนที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงแก่ทั้งพระภิกษุสงฆ์และคฤหัสถ์ในโอกาสต่างๆ กัน ในการอธิบายคําสอนของ
พระพุทธศาสนาที่เกี่ยวข้องกับงานสังคมสงเคราะห์ในบทนี้  
 

 การสังคมสงเคราะห์ คือ การยึดเข้าไว้ด้วยกันนั้น หมายถึง ยึดในแง่นามธรรมและยึดในแง่รูปธรรม 
ทางนามธรรม คือ ยึดเหนี่ยวผูกจิตใจให้รวมกันไว้เป็นหนึ่ง ทางรูปธรรม คือ ให้คนมารวมกันมีแนวคิด วิถีชีวิต
ประเพณี ค่านิยมที่สอดคล้องประสานเข้าด้วยกันได้ ดังนั้น สังคมสงเคราะห์ตามแนวทางพระพุทธศาสนา ก็คือ
การทําให้สังคมรวมกันได้เป็นหนึ่งเดียว ทั้งรวมใจและรวมกาย กล่าวโดยสรุป การสังคม สงเคราะห์ เป็นศาสตร์ 
เป็นศิลป์ และวิชาชีพ ในอันที่จะดําเนินการเพื่อป้องกันและแก้ไขช่วยเหลือผู้ที่ ประสบความเดือดร้อนต่างๆ ซึ่ง
ไม่สามารถจะช่วยเหลือตนเองได้ ให้มีส่วนร่วมในการแก้ไขปัญหาของตนต่อไป ทั้งนี้ โดยการนําเอาทรัพยากรที่
มีอยู่มาประยุกต์ใช้ เพ่ือช่วยบรรเทาความต้องการและปัญหา  
 ทั้งของบุคคล กลุ่มชน และชุมชน โดยวิธีการทางวิทยาศาสตร์ (Scientific method) จุดมุ่งหมายที่
สําคัญ คือช่วยเขาเพื่อให้เขาช่วยตนเองได้ (Help them to help themselves) (วิไลวัลส์ กฤษณะภูติ, 2529: 
6-47) 
 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565)  163 

 

3. วิธีการสังคมสงเคราะห์ตามหลักพุทธธรรม  
 วิธีการสังคมสงเคราะห์ตามแนวพุทธ ก็คือ การจัดให้มีการดําเนินการสังคมสงเคราะห์ให้สอดคล้องกับ
แนวคิดและหลักการสังคมสงเคราะห์ตามแนวทางพระพุทธศาสนา พุทธธรรมที่เป็นวิธีการสังคมสงเคราะห์ คือ 
คําสอนที่สอนให้บุคคลรู้จักการดําเนินชีวิตของมนุษย์ให้บรรลุประโยชน์ที่เป็นจุดหมายของชีวิตที่เรียกว่า อัตถะ 3 
ประการได้แก่ (1) ทิฏฐธัมมิกตัถะ คือ ประโยชน์ปัจจุบัน (2) สัมปรายกัตถะ คือ ประโยชน์เบื้องหน้า (3) ปรมัตถะ 
คือ ประโยชน์สูงสุด  
 อัตถะ 3 ประการจึงเป็นวิธีการสังคมสงเคราะห์ตามแนวพระพุทธศาสนาเป็นการสงเคราะห์ที่มุ่งให้
เกิดผลเป็นการตอบสนองความต้องการของชีวิตและแก้ไขปัญหาของชีวิตในลักษณะดังต่อไปนี้  
 1. การแก้ไขปัญหาส่วนบุคคล  
 ปัญหาส่วนบุคคล เป็นปัญหาที่เกิดจากความต้องการที่จําเป็นทางชีววิทยา บุคคลจะต้องแสวงหา
ปัจจัยที่จําเป็นต่างๆ อย่างน้อยปัจจัยสี่ มาตอบสนองความต้องการหรือการหาเลี้ยงชีพของตนและครอบครัวให้
เพียงพอ การแก้ไขปัญหาส่วนบุคคลนี้ จะต้องแก้ไขโดยปลูกฝังให้บุคคลทุกคนมีคุณธรรมขั้นพื้นฐานที่เรียกว่า 
“ทิฏฐธัมมิกัตถะ หรือประโยชน์ในปัจจุบัน 4 ประการ (องฺ.อฏฺ ก. 23/144/2554) 
 ความแตกต่างระหว่างอารักขสัมปทากับความตระหนี้  
 อารักขสัมปทา หมายถึง การเสียดายในสิ่งที่ควรเสียดาย เช่น สิ่งที่ไม่ควรจะให้เสียก็ไม่ให้เสีย คือ ใช้
จ่ายในสิ่งที่มีประโยชน์ตน ประโยชน์ท่าน ความตระหนี่ หมายถึง เสียดายทรัพย์ไม่จับจ่ายใช้สอย หวงแหนไว้ไม่ให้
ผู้อื่นแตะต้อง  
 ในทิฏฐธัมมิกัตถะทั้ง 4 เหล่านี้ เมื่อบุคคลบําเพ็ญพยายามแล้วจักบรรลุผลอย่างไร เมื่อบุคคล บําเพ็ญ
พยายามดําเนินตาม ย่อมจักบรรลุผลทรัพย์ ยศ และ ไมตรี โดยลําดับ เพราะเหตุไร จึงเรียกว่า ประโยชน์ใน
ปัจจุบัน เพราะธรรม 4 ประการมีอุฏฐานสัมปทา เป็นต้น เป็นคุณธรรมที่ทําบุคคลให้ได้ บรรลุผล คือ ลาภยศ 
สุข สรรเสริญ ไมตรี ซึ่งเป็นประโยชน์ในปัจจุบัน นอกจากนี้ ทรรศนะเกี่ยวกับการสังคมสงเคราะห์ในแง่คิด
กระบวนการยังมีหลักธรรมอีกหมวดหนึ่ง คือ ปัจจัยที่ส่งเสริมให้ประสบผลสําเร็จ เรียกว่า “อิทธิบาท” มี 4 
ประการ คือ ฉันทะ คือ ความพอใจในงานที่ตนเองทํา วิริยะ คือ ความพากเพียรทํางาน จิตตะ คือ เอาใจฝักใฝ่
ในงานที่ทํา วิมังสา คือ หมั่นใช้ปัญญาใคร่ครวญ (ที.ปา. (บาลี) 11/231/233, อภิวิ. (บาลี) 35/505/292) 
 2. การแก้ไขปัญหาส่วนสังคม  
 ปัญหาส่วนสังคม เป็นปัญหาเกี่ยวกับความสัมพันธ์ของคนในสังคมเป็นปัญหาที่ทําให้เกิดผล กระทบ
ต่อสังคมโดยรวม เพราะเกิดความขัดแย้ง ทะเลาะกันในเรื่องลาภยศสรรเสริญ เป็นต้น เป็นเรื่อง ค่านิยม ความ
เชื่อ และพฤติกรรมของคนในสังคม อาจเนื่องมาจากกิเลสนั้นเอง ดังนั้น การแก้ไขปัญหา ส่วนสังคมนั้น จะต้อง
แก้ไขที่พฤติกรรมของคนในสังคมให้มีคุณธรรมขั้นพื้นฐานเกี่ยวกับการอยู่ร่วมกันในสังคม ที่เรียกว่า “สัมปราย
กัตถะ หรือสัมปรายิกัตถสังวัตตนิกธรรม อันเป็นธรรมที่เป็นไปเพื่อประโยชน์เบื้องหน้า, หลักธรรมอันอํานวย
ประโยชน์สุขขั้นสูงขึ้นไป คือ ประโยชน์เบื้องหน้า 4 ประการ คือ สัทธาสัมปทา คือ มีศรัทธาที่ถูกต้อง เช่น หลัก
กรรม ความดี ความชั่วฯ สีลสัมปทา คือ มีศีลธรรม และเคารพกฎระเบียบของสังคม จาคสัมปทา คือ มีความ



164  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565) 

 

เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่เสียสละช่วยเหลือกัน ปัญญาสัมปทา คือ มีปัญญารู้เท่าทัน สถานการณ์ เข้าใจความจริงของชีวิต
ฯลฯ  
 3. การแก้ไขปัญหาส่วนจิตใจ  
 ปัญหาส่วนจิตใจ เป็นปัญหาที่ลึกซึ้งละเอียดอ่อน เพราะมนุษย์มีกิเลสอยู่ในจิตใจ ถ้าจิตใจถูกครอบงํา
ด้วยกิเลสแล้ว ก็จะส่งผลกระทบต่อสังคมเช่นเดียวกัน เพราะพระพุทธศาสนาถือว่า จิตใจเป็นใหญ่เป็นหัวหน้า 
แก้ไขได้ด้วยการปฏิบัติตามหลักที่เป็นกระบวนการทางวิทยาศาสตร์เชิงพุทธ เพราะพระพุทธศาสนา ยังมีขั้นตอนใน
การวิเคราะห์ปัญหาและแก้ไขปัญหาสามารถมองได้จากหลักการของอริยสัจ 4 (องฺ.อฏฺ ก. (ไทย) 23/21/255 
)ซึ่งเป็นหมวดธรรมที่ส่งเสริมกระบวนการแก้ปัญหาตามหลักการของวิทยาศาสตร์หรือ การวิจัย ในการค้นคว้า
หาความจริงอย่างมีหลักการและขั้นตอน ได้แก่ ทุกข์  คือ กําหนดปัญหา กําหนด วัตถุประสงค์และกรอบ
แนวคิดในการค้นคว้า (Problematic Situation) สมุทัย คือ สาเหตุของปัญหา ตั้งสมมติฐานในการค้นคว้าวิจัย 
(Formulation Hypothesis) นิโรธ คือ สรุปผล (Conclusion) ตั้งเป็น ทฤษฎีมรรค คือ แนวทางปฏิบัติเพื่อแก้ไข
ปัญหา ทําการทดลองและวิเคราะห์สังเคราะห์ปัญหา (Analysis of data and Experimentation)  
 3. ภารกิจด้านสังคมสงเคราะห์ตามหลักพุทธธรรม  
 คําว่า “ภารกิจ” แยกออกเป็น 2 ศัพท์ คือ ภาระกิจจะ ตามรูปภาษาบาลี ภาระ แปลว่า หนัก , มาก, 
กว้าง มุ่งหมายถึง งาน หรือ การงาน กิจจะ แปลว่า สิ่งควรทํา สิ่งที่ต้องทํา, (กรณีย์ กิจจ) สรุปความว่า งานอย่าง
ใดอย่างหนึ่งที่ต้องทําให้หนักให้มาก เพราะเป็นสิ่งสําคัญและจําเป็น พระพุทธเจ้า ในฐานะที่เป็นศาสดาของ
ศาสนาพุทธ ซึ่งทําหน้าที่ด้านสังคมสงเคราะห์ หน้าที่ดังที่กระทําไม่เคยหยุดตลอด 45 พรรษา เรี ยกว่า “พุทธ
กิจ” คือ ภารกิจประจําวันของพระพุทธเจ้า กระทําในฐานะที่เป็นครูทั้ง ของเทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย ดัง
ใจความตอนหนึ่งในคัมภีร์ธาตุวิภังคสูตร มัชฌิมนิยกาย อุปริปัณณาสก์ เรื่องพระปุกกสาติ ว่า “อิติปิโส ภควา 
อรหํ สมฺมาสมฺพุทฺโธ วิชฺชาจรณสมฺปนฺโน สุคโต โลกวิท อนุตฺตโร ปุริสธมฺมสารถี สตฺถา เทวมนุสฺสานํ พุทฺโธ 
ภควาติ (ม.อุ. (บาลี) 14/676/444) แปลว่า “แม้เพราะเหตุอย่างนี้ๆ พระผู้มีพระภาค พระองค์นั้น เป็นพระ
อรหันต์ ตรัสรู้ชอบได้โดยพระองค์เอง ถึงพร้อมแล้วด้วยวิชชาและจรณะ เป็นผู้เสด็จไปแล้วด้วยดี เป็นผู้รู้แจ้ง
โลก เป็นสารถีผู้ฝึกมนุษย์อย่างหาผู้อื่นยิ่งกว่าไม่มี ทรงเป็นครูของเทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย ทรงเป็นผู้รู้ ผู้ตื่น 
ผู้เบิกบานด้วยธรรม และเป็นผู้จําแนกหลักธรรม” ดังนี้  
 พระคุณทั้ง 9 ประการนี้ เรียกว่า “นวหารคุณ” ซึ่งเป็นคุณสมบัติส่วนพระองค์ และคุณสมบัติในการ
ทํางานด้านสังคมสงเคราะห์ที่ครอบคลุมทั้งเทวดาและมนุษย์  
 ถ้าจะมองในมิติของสังคมสงเคราะห์ก็จะเป็นว่า คุณสมบัติที่เกิดจาก “นวหารคุณ” สามารถจําแนก 
ออกเป็น 2 ประเภท คือ อัตตสมบัติและปรหิตสมบัติ  
 1) อัตตสมบัติ คือ ความสมบูรณ ์หรือความพร้อมส่วนตน  
 2) ปริหิตสมบัติ คือความสมบูรณ์ หรือความพร้อมเพ่ือบําเพ็ญประโยชน์ต่อส่วนรวม  
 คำว่า “อนุตตโร ปุริสธมมสารถ” ซึ่งหมายถึง ครูฝึกชั้นยอด ครูฝึกมืออาชีพ  
 คําว่า “สตถา เทวมนุสสาน” หมายถึง เป็นครูทั้งของเทวดา มาร พรหม มนุษย์ และหมู่สัตว์ ทั้งหลาย 
(วิ.มหา. (ไทย) 1/1/9) บนฐานแห่งธรรมชาติของมนุษย์ ผู้เป็นสัตว์ที่สามารถศึกษาเรียนรู้และพัฒนาได้จนถึง



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565)  165 

 

ที่สุดกว่าสัตว์อื ่นๆ พระพุทธเจ้าทรงวางหลักพุทธธรรมที่สําคัญๆ เอาไว้มากมาย เพื่อให้มนุษย์ได้นําไป
ประยุกต์ใช้ตามฐานะของตน เพราะมนุษย์ฝึกได้ พัฒนาตนเองได้ และเมื่อฝึกแล้วจะเป็นผู้ประเสริฐสุด เพราะ
ความจริงข้อนี้ คือ พระพุทธเจ้าทรงเป็นต้นแบบ โดยเป็นสรณะ คือ เป็นเครื่องเตือนใจให้ระลึกว่า ตัวเราก็เป็น
มนุษย์คนหนึ่ง พระพุทธเจ้าเมื ่อก่อนที่จะตรัสรู ้ก็ทรงฝึกในพระองค์เองมาก่อน เมื ่อระลึกถึงคุณสมบัติ
พระพุทธเจ้าในฐานะที่เป็นต้นแบบ ก็จะทําให้เกิดศรัทธาที่เรียกว่า ตถาคตโพธิสัทธา คือ เชื่อในพระปัญญาตรัส
รู้ของพระพุทธเจ้า ซึ่งมีความหมายต่อไปอีกว่า เชื่อในปัญญาที่ทําให้มนุษย์ กลายเป็นพุทธะ เพราะฉะนั้น การ
ที่ถือเอาพระพุทธเจ้าเป็นสรณะนั้นความหมายอยู่ที่  
 1) ทําให้เกิดศรัทธาที่เชื่อมโยงเข้าไปหาพระพุทธเจ้าว่า จากความเป็นมนุษย์ พระองค์ได้ทรง บําเพ็ญ
บารมีฝึกฝนพระองค์จนเป็นพระพุทธเจ้า ถ้าฝึกฝนตนเองจริงจังให้ถึงที่สุด มนุษย์ก็จะกลายเป็นผู้ประเสริฐได้ 
ทําให้เกิดความมั่นใจว่า มนุษย์มีศักยภาพที่จะบรรลุได้ตรัสรู้ได้  
 2) เตือนใจให้ระลึกถึงหน้าที่ว่า การเป็นมนุษย์จะดีเลิศประเสริฐได้ก็ด้วยการฝึกฝนพัฒนาตน  การ
ฝึกฝนพัฒนาตนเป็นหน้าที่แห่งชีวิต จะต้องฝึกฝนศึกษาและพัฒนาตนอยู่เสมอเรียกว่า “สํานึกในหน้าที่ความ
เป็นมนุษย์”  
 3) ทําให้เกิดกําลังใจว่า การฝึกฝนพัฒนาตน พระพุทธเจ้าได้ทรงทํามาจนสําเร็จผลสมบูรณ์เป็น
แบบอย่างดีแล้ว พระองค์ทรงทําได้แสดงว่าเราก็สามารถทําได้ แม้ว่าการฝึกศึกษานั้น บางครั้งจะยากมาก อาจ
ทําให้เราชักจะย่อท้อ แต่เมื่อระลึกถึงพระพุทธเจ้าว่า พระองค์เคยประสบความยาก ลําบากมากกว่าเราหนัก
หนา พระองค์ก็ก้าวผ่านลุล่วงไปได้ เราก็จะเกิดกําลังใจที่จะได้ฝึกตนต่อไป  
 4) ได้วิธีลัดจากประสบการณ์ของพระองค์ พระพุทธเจ้าทรงปฏิบัติลองผิดลองถูก บําเพ็ญบารมีกว่าจะ
เป็นพุทธะได้ เมื ่อพระองค์ตรัสรู ้แล้ว ก็ทรงประมวลประสบการณ์ของพระองค์มาวางเป็นหลักจัดลําดับ
เลือกสรรสอนให้เข้าใจง่ายขึ้น  
 พระพุทธองค์ทรงบําเพ็ญพระพุทธกิจ 5 ประการนี้ (ที.อ. (บาลี) 1/61 , สํ.อ. (บาลี) 1/255, องฺ.อ. 
(บาลี) 1/66.) ด้วยพระพุทธจริยา คือ ทรงบําเพ็ญ ประโยชน์แก่โลกทรงบําเพ็ญประโยชน์แก่พระญาติและทรง
บําเพ็ญประโยชน์ทุกประการในฐานะของ พระพุทธเจ้า ด้วยพระมหากรุณาธิคุณอันยิ่งใหญ่ ทั้งในพรรษากาล และ
นอกพรรษากาล นับแต่ตรัสรู้ ตราบจนกระทั่งเสด็จดับขันธปรินิพพานเป็นเวลาถึง 45 พรรษา  
 คุณสมบัติด้านพระกรุณานี้ ควรดูพระสัมมาสัมพุทธเจ้าเป็นตัวอย่าง พระองค์ทรงทําหน้าที่ครู ของ
ชาวโลกได้สมบูรณ์ เพราะพระองค์ทรงมีพระมหากรุณาธิคุณต่อชาวโลกอย่างใหญ่ หลวง พระองค์ทรงมี 
“วญิญาณครู” อย่างแท้จริง คิดดูง่ายๆ อย่างนี้ก็แล้วกัน ไม่ว่าจะไกลแสนไกลเดินทางลําบากขนาดไหน  ถ้าทรง
เห็นว่า บุคคลที่ทรงมุ่งไปสอนนั้นจะรู้เรื่องที่ทรงสอน หรือได้บรรลุมรรคผล หรือจะ “รู้สํานึก” กลับเนื้อกลับตัว
เป็นคนดี พระองค์ก็ไม่ทรงย่อท้อเสด็จไปสอนจนได้ แม้กระทั่งทรงพระประชวรหนักก็ไม่เว้นการทําหน้าที่ของ
ครู ดังกรณีศึกษาเรื่อง องคุลิมาล และกรณีสุภัททปริพาชก เป็นต้น  
 พระมหากรุณาของพระพุทธเจ้า ยิ ่งชัดเจนในใจชาวพุทธ เมื ่อมองไปที ่พระจริยาของพระองค์              
อันเรียกว่า พุทธจริยา 3 ประการ คือ (ขุ.จู. (บาลี) 30/667/322) 
 1) โลกัตถจริยา พระจริยาเพื่อประโยชน์แก่ชาวโลก  



166  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565) 

 

 2) ญาตัตถจริยา พระจริยาเพื่อประโยชน์แก่พระประยูรญาติ  
 3) พุทธัตถจริยา พระจริยาที่ทรงพระพฤติในฐานะทรงเป็นพระพุทธเจ้า  
 แม้ว่าพระพุทธองค์ทรงเป็น “บุคคลของโลก” แล้ว พระองค์ ก็ย ังไม่ทรงลืมที ่จะอนุเคราะห์              
พระประยูรญาติของพระองค์ตามสมควร และตามความเหมาะสม ดังเสด็จนิวัติกรุงกบิลพัสดุ หลังประกาศพระ
ศาสนาเป็นปึกแผ่นแล้ว เพื่อไปโปรดพระพุทธบิดาและพระประยูรญาติโดยทรงชักนําศากยกุมารและโกลิย
กุมารออกบวช เช่น พระอานนท์ พระอนุรุทธ พระเทวทัต เสด็จขึ้นไปเทศนาโปรด อดีตพุทธมารดาบนสวรรค์
ชั้นดาวดึงส์เป็นการทดแทนบุญคุณพระมารดาบังเกิดเกล้าสถานหนึ่งด้วย (จนเกิดประเพณีเทศน์ อภิธรรมโปรด
มารดาสืบมาจนถึงปัจจุบันนี้ ดังพระยาลิไท กษัตริย์สุโขทัย ทรงพระราชนิพนธ์ “ไตรภูมิพระร่วง” หนังสืออธิบาย
พระอภิธรรมทรงบอกจุดประสงค์ไว้ข้อหนึ่งว่า เพื่อโปรดพระมารดา)  
 การสงเคราะห์พระประยูรญาติ ที่สําคัญสองครั้งที่ไม่ควรลืมก็คือ เมื่อทรงช่วยปราบกษัตริย์วิฑูฑภะ มิให้
ยกทัพไปฆ่าพวกศากยะถึงสามครั้งสามครา แต่ครั้งที่สี ่ทรงเห็นว่า พวกศากยะเคยทํากรรมหมู่มาแล้วใน
อดีตชาต ิ 
 เพื่อเป็นอนุสรณ์ถึงเหตุการณ์ครั้งนี้ ชาวพุทธจึงได้สร้างพระพุทธรูปปางห้ามพระญาติดังที่ทราบ กันดี
อยู่แล้ว ส่วนที่พระมหากรุณาธิคุณในฐานะที่ทรงบําเพ็ญพุทธัตถจริยานั้น จะเห็นได้จากพระจริยาที่ทรงทําอยู่ 4 
ประการคือ  
 1. ช่วยสรรพสัตว์ให้ข้ามห้วงแห่งสรรพทุกข์ คือ ทรงช่วยสัตว์โลกทั้งปวงให้บรรลุมรรคผล นิพพาน 
เพื่อข้ามพ้นทุกข์ในสังสารวัฏ  
 2. ปูพื้นฐานแห่งกุศลธรรม ในกรณีที่บางคนไม่สามารถบรรลุมรรคผล ก็ทรงไม่ทอดทิ้ง ทรงปูทางให้
เขาก้าวไปข้างหน้าในโอกาสต่อไป ดังกรณีพระเทวทัต ทรงทราบก่อนแล้วว่า บวชมาแล้วจะทําสังฆเภทและมุ่ง
ร้ายพระพุทธองค์ แต่การที่เอามาบวชย่อมมโีอกาสได้ประพฤติพรหมจรรย์อันจักเป็นอุปนิสัยปัจจัยภายหน้าได้  
 3. ปิดทางอบาย ในบางกรณีถ้าปล่อยไปตามยถากรรม บางคนอาจถสําลงลึกถึงกับตกนรก หมกไหม้ ก็
ทรงช่วยปิดทางอบายให้เขาเสีย ดังกรณีองคุลีมาล เป็นต้น  
 4. สถาปนาพระพุทธศาสนา ทรงก่อตั้งคณะสงฆ์อันเป็นชุมชนตัวอย่างขึ้นในสังคมรวมทั้งตั้งสถาบัน
พระพุทธศาสนาขึ้น คือ ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกา ทรงเตรียมบุคลากรของแต่ละสถาบัน  เพื่อสืบทอด
พระพุทธศาสนา  
 ทั้งหมดนี้ทรงทําเพราะทรงมีพระมหากรุณาต่อชาวโลกนั้นเอง การบําเพ็ญพุทธกิจตลอดระยะ เวลา 
45 พรรษาของพระพุทธองค์ สรุปได้ว่า เป็นการทําหน้าที่สังคมสงเคราะห์สาธารณะที่ยิ่งใหญ่ในฐานะ เป็นศาสดา
ของเทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย  
 
 
 
 
 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565)  167 

 

4. แนวคิดสวัสดิการสังคมตามหลักพุทธธรรม  
 1. ความหมายของสวัสดิการสังคม  
 การมีชีวิตความเป็นอยู่ที่ดี เป็นสิ่งที่พึงปรารถนาของมนุษย์ทุกคน แต่ในความเป็นจริงแล้ว ความ
เป็นอยู่ชีวิตและสังคมนั้น มนุษย์มีสภาพความเป็นอยู่ที่แตกต่างกัน ตามศักยภาพส่วนบุคคลและฐานะทาง
สังคม  
 การที่จะทําให้ทุกคนเท่าเทียมกันในด้านความเป็นอยู่ก็เป็นสิ่งที่เป็นไปไม่ได้หรือเป็นไปลําบาก การ
พยายามที่จะทําให้ทุกคนมีความเป็นอยู่ที่ดีอย่างน้อยที่สุดตามระดับมาตรฐานคุณภาพชีวิต ขั้นพื้นฐาน จึงเป็น
เป้าหมายและเป็นสิ่งสําคัญของสังคมโดยรวม ปัจจัยสําคัญประการหนึ่งที่จะช่วยให้ มนุษย์ทุกคนมีความเป็นอยู่
ที่ดีขึ้นตามเกณฑ์มาตรฐานขั้นมูลฐานแห่งชีวิต นั้นคือสวัสดิการสังคม (จักกฤษณ์ จันทร์คํา, 2551: 8-4) 
 คําว่า สวัสดิการมีความหมายหลายนัย กล่าวคืออาจหมายถึง 1) การกินดี อยู ่ด ี 2) ในทาง
เศรษฐศาสตร์ อาจหมายถึงการได้รับความพอใจ การได้รับอรรถประโยชน์จากการได้บริโภคสินค้าหรือได้รับ
บริการ 3) การได้รับผลประโยชน์ ได้รับบริการได้รับสิ่งของเพื่อทําให้เกิดการกินดี อยู่ดี  
 สวัสดิการสังคม หมายถึง ระบบการจัดบริการสังคม เพื่อป้องกันและแก้ไขปัญหาทางสังคมและ 
พัฒนาสังคม รวมทั้งการส่งเสริมความมั่นคงทางสังคม เพื่อให้ประชาชนสามารถดํารงชีวิตได้ในระดับ มาตรฐาน
โดยบริการดังกล่าว จะต้องตอบสนองความต้องการพื้นฐานของประชาชนให้ได้รับการพัฒนา คุณภาพชีวิต
อย่างทั่วถึงและเป็นธรรม ทั้งในด้านการมีการศึกษาที่ดี การมีสุขภาพอนามัย การมีที่อยู่ อาศัยการมีงานทํา 
การมีรายได้ การมีสวัสดิการแรงงาน การมีความมั่นคงทางสังคมนันทนาการและ บริการสังคมทั่วไป โดยระบบ
บริการสังคมต้องคํานึงถึงศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ และสิทธิที่ประชาชน ต้องได้รับ และเข้ามามีส่วนร่วมในระบบ
การจัดบริการสังคมในทุกระดับ (กระทรวงการพัฒนาสังคมและความมั่นคงของมนุษย์, 2444: 4-7) 
 กล่าวโดยสรุปสวัสดิการสังคม จึงมีความหมายกว้างในฐานะบริการหรือโครงการที่ทั้งภาคราชการและ
ภาคเอกชนจัดตั้งขึ้น เพื่อส่งเสริมสภาพความเป็นอยู่หรือคุณภาพชีวิตของประชาชน โดยไม่จําแนก ฐานะและ
ชนชั้น บริการสวัสดิการสังคม อาจแบ่งได้เป็น 3 ลักษณะกว้างๆ คือ 1) สวัสดิการสังคมที่มุ่งแก้ไขปัญหาความ
เดือดร้อน หรือบําบัดรักษา ทดแทนฟื้นฟู 2) สวัสดิการสังคม ที่มุ่งป้องกันปัญหา เช่น การฝึกอาชีพเยาวชน 
บริการสาธารณสุขมูลฐาน เป็นต้น 3) สวัสดิการสังคม ที่มุ่งพัฒนาศักยภาพ ความคิด จิตใจ ทักษะประชาชน 
(developmental Social welfare) (กระทรวงการพัฒนาสังคมและความมั่นคงของมนุษย์, 2444: 4-7) 
 จึงกล่าวได้ว่า สวัสดิการสังคม มีความหมายแคบกว่าคําว่า สวัสดิการเพราะ “สวัสดิการสังคม” สื่อ
ความหมายให้เห็นถึงสถาบัน และโครงการที่ปฏิบัติการเพื่อให้เกิดความอยู่ดี กินดี หรืออยู่ดี มีสุข เท่าที่จะ
เป็นไปได้  
5. ขอบเขตของงานสวัสดิการสังคม (Fields of Social Welfare)  
 1. ขอบเขตสวัสดิการสังคมโดยทั่วไป ที่นับว่าเป็นงานสวัสดิการจะครอบคลุมปัจจัยพื้นฐานของการ
ดํารงชีวิต 7 ประการ ได้แก่ 1) การศึกษา 2) สุขภาพอนามัย 3) ที่อยู่อาศัย 4) การประกันรายได้  (มีงานทํามี
รายได้ มีสวัสดิการแรงงาน) 5) ความมั่นคงปลอดภัยในชีวิตและทรัพย์สินความมั่นคงทางสังคม 6) นันทนาการ
7) การบริการสังคมและปัจเจกบุคคล 



168  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565) 

 

 2. แนวคิดและขอบเขตธัมมิกสวัสดิการสังคมเชิงพุทธ สวัสดิการสังคมในเชิงพุทธเป็นการจัดระบบ
ความสัมพันธ์เชิงผสมผสานระหว่างมนุษย์กับบริบททางสังคม โดยพระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตโต) (ประเสริฐ 
ปอนถิ่น, 2552: ก ) ได้ให้ทรรศนะว่า ถ้ากล่าวถึงสังคมสงเคราะห์ ในเชิงสวัสดิการต้องมองดูรากฐานของสังคม
และวัฒนธรรม โดยเฉพาะสังคมไทยไม่เคยมีระบบหรือ โครงสร้างทางสังคมสงเคราะห์เลย แต่ว่ามีแทรกอยู่ใน
ระบบวิถีชีวิตประจําวันของคนไทย กลมกลืน อยู่ในชีวิตของชุมชน โดยแต่ละชุมชนจัดการกันเอง เป็นสังคม
แบบพึ่งพา  
 นอกจากนี้ พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตโต) ยังได้จําแนกระบบมนุษย์ในเชิงสังคมไว้โดยจําแนกออก เป็น 
3 ระบบย่อย คือ (1) ระบบชีวิตเชิงกายภาพ (2) ระบบของจิตใจที่ทํางานตามจิตนิยาม (3) ระบบการดําเนิน
ชีวิต ซึ่งได้แก่ ระบบพฤติกรรม เป็นต้น  
 ในด้านระบบสังคมเชิงสวัสดิการนั้น ท่านได้ชี้ว่าเป็นระบบแห่งความสัมพันธ์ระหว่างกัน โดยเกิด จาก
เจตจํานงของมนุษย์ เช่น ระบบการปกครอง ระบบสวัสดิการเป็นต้น ส่วนสิ่งแวดล้อม คือ สรรพสิ่ งที่เป็น
ธรรมชาติซึ่งเอื้ออํานวยในการดํารงของมนุษย์ และเทคโนโลยี เป็นเครื่องมือที่มนุษย์ใช้กระทําต่อมนุษย์เอง ต่อ
สังคม และต่อสิ่งแวดล้อม  
 กระบวนการพัฒนาแบบยั่งยืนตามแนวทางของพระธรรมปิฎกนั้น มี 2 ขั้นตอน คือ 1) การพัฒนาคน โดย
ให้คนเป็นศูนย์กลางของการพัฒนา และการพัฒนาคนนั้น จะต้องพัฒนาทั้งทางด้านพฤติกรรม จิตใจ และ
ปัญญา 2) การพัฒนาที่ยั่งยืนโดยคนในฐานะที่เป็นแกนกลาง ต้องไปประสานปรับเปลี่ยนระบบความสัมพันธ์
องค์รวมใหญ่อย่างเป็นบูรณาการเพื่อให้เป็นระบบแห่งการดํารงอยู่ด้วยดีมีสมดุลอย่างต่อเนื่องในการพัฒนาคน
น้ัน  
 แนวคิดสวัสดิการสังคมในการพัฒนามนุษย์ ได้เสนอแนวทางในการพัฒนาพฤติกรรมไว้ว่าให้เป็น 
พฤติกรรมที่ไม่เบียดเบียน และมีการสร้างความเกื้อกูลซึ่งกันและกัน ทั้งในพฤติกรรมหาเลี้ยงชีพให้เป็น 
สัมมาอาชีวะ หรือการเลี้ยงชีพโดยสุจริต ไม่ก่อภัยต่อตนเอง ผู้อื่นและสิ่งแวดล้อมพฤติกรรมในการบริโภค ให้
รู้จักประมาณการซื้อหาปัจจัยสี่และสิ่งของเครื่องใช้โดยเน้นคุณค่าที่แท้และไม่เสพสิ่งมึนเมา เป็นต้น พฤติกรรม
ในการแสวงหาความสุข ที่อิงธรรมชาติ การหาสุขแบบประสานร่วมมือกันและการให้ซึ่งกันและกัน กล่าวโดยสรุป
คือ การพัฒนาคนให้รู้จักการให้ ควบคู่กับการได้อย่างสมดุลกัน  
 สําหรับด้านจิตใจ ควรพัฒนาจิตสํานึกแห่งการสร้างสรรค์  จิตแห่งความปรารถนาที ่ด ีต่อกัน              
จิตแห่งเมตตา กรุณา มุตตา จิตแห่งการรักธรรมชาติ จิตแห่งสันโดษ จิตแห่งอิสรภาพโดยมีสติเป็นตัวกํากับ 
และจิตแห่งอุดมคติ มีปณิธานในการปฏิบัติงาน การสร้างสรรค์สิ ่งดีงามและการเข้าถึงจุดหม ายแห่งชีวิต            
ที่ดีงามสมบูรณ์  
 ด้านปัญญา ควรพัฒนาการใช้ปัญญาตามหลักโยนิโสมนสิการซึ่งเน้นความคิดอย่างเป็นระบบ พิจารณา
ปัญหาและสรรพสิ่งอย่างสืบสาวลงลึกถึงเหตุปัจจัยที่ทําให้เกิดผลขึ้นมา ระบบการเปรียบเทียบ และจําแนก
คุณค่าของสรรพสิ่ง รวมทั้งระบบที่เป็นระบบคิดที่มีจุดมุ่งหมายเพื่อปัดเป่าความเชื่อ ค่านิยม และแนวคิดที่ผิด 
รวมทั้งให้รู้จักและเข้าใจโลกและชีวิตตามความเป็นจริง เพื่อสร้างสรรค์ประโยชน์สุขแก่โลก  



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565)  169 

 

 สําหรับระบบการพัฒนาที่ยั่งยืนนั้น พระธรรมปิฎกให้ทรรศนะว่า เป็นผลที่มาจากการพัฒนาคน และ
เกิดขึ้น เมื่อระบบความสัมพันธ์ระหว่าง มนุษย์ สังคม ธรรมชาติ และเทคโนโลยี มีความสมดุลกัน  โดยเสนอ
แนวทางการพัฒนาระบบ ดังนี้  
 1) มนุษย์ในฐานะที ่เป็นมนุษย์ ควรจัดการศึกษาและจัดสรรปัจจัยเกื ้อหนุ นเพื ่อช่วยให้มนุษย์             
แต่ละชีวิตเจริญงอกงามเข้าถึงความเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ในด้านมนุษย์ในฐานะที่เป็นทรัพยากรพึงพัฒนา ให้
เป็นทรัพยากรที่มีคุณภาพโดยมีสุขภาพดี ขยันอดทน รับผิดชอบ มีความรู้ ความสามารถ มีทักษะ พร้อมเป็น
กําลังในระบบเศรษฐกิจและสังคม  
 2) สังคม ดําเนินการพัฒนาโดยสร้างบรรยากาศแห่งการไม่เบียดเบียนกัน  
 3) ธรรมชาติจะต้องทําให้สังคมตระหนักว่ามนุษย์ไม่ได้แยกตัวจากธรรมชาติ แต่เป็นส่วนหนึ่งของ
ธรรมชาติ โดยอยู่ร่วมกับธรรมชาติโดยสันติ ไม่ทําร้ายเอาเปรียบธรรมชาติ หรือมุ่งนําธรรมชาติ มารับใช้ตนจน
เกินขอบเขต  
 4) เทคโนโลยี ควรผลิต และใช้เทคโนโลยี เพื่อแก้ปัญหาและอนุรักษ์ธรรมชาติ เช่น เทคโนโลยี เพื่อ
กําจัดน้ำเสีย ขยะ เป็นต้น และควรใช้เทคโนโลยีอย่างรู้เท่าทันและปัญญา ไม่ใช้ด้วยตัณหาที่หลงใหล ในสิ่งที่
เป็นคุณค่าเทียม  
 จะเห็นได้ว่า แนวคิดการพัฒนาแบบยั่งยืนของพระธรรมปิฎกนั้น ใช้หลักคิดของศาสนาพุทธเป็น
แกนกลางในการวิเคราะห์และนําเสนอแนวทางการพัฒนา โดยเน้นการพัฒนามนุษย์ทั้งร่างกาย จิตใจ และ
ปัญญา รวมทั้งการสร้างระบบการพัฒนาที่ยั่งยืน โดยการสร้างสมดุลระหว่างมนุษย์ สังคม ธรรมชาติ และ
เทคโนโลยี ซึ่งนับว่าเป็นการเสนอแนวทางการพัฒนาที่นําเอาคุณค่าดั้งเดิมแบบตะวันออก มาท้าทายแนวคิด
การพัฒนาของตะวันตกได้อย่างลึกซึ้งแหลมคม แนวคิดนี้ เป็นแนวคิดที่มีคุณค่าควร แก่การนํามาพิจารณาและ
นําไปประยุกต์ในการปฏิบัติในสังคมไทยไม่น้อย 
6. ปรัชญาสวัสดิการสังคมตามหลักพุทธธรรม  
 ในพหุการสูตร (ขุ.อิติ (ไทย) 25107/486) พระพุทธเจ้าทรงตรัส ทรงเตือนให้ภิกษุสงฆ์ระลึกตระหนัก
ถึงการอุปถัมภ์ของชาวบ้านและการพึ่งพาอาศัยซึ ่งกันและกันระหว่างภิกษุสงฆ์กับชาวบ้าน ซึ ่งก่อให้  เกิด
ประโยชน์แก่ทั้งสองฝ่ายมีใจความดังนี้ “ภิกษุทั้งหลาย พราหมณ์และคหบดีทั้งหลายผู้บํารุงอุปถัมภ์ เธอ
ทั้งหลายด้วยจีวร บิณฑบาต เสนาสนะ และคิลานปัจจัยเภสัชบริขาร ชื่อว่าเป็นผู้มีอุปการะมากแก่เธอทั้งหลาย 
ข้อที่เธอทั้งหลายแสดงธรรมมีความงามในเบื้องต้น มีความงามในท่ามกลาง และมีความงามในที่สุด พร้อมทั้ง
อรรถและพยัญชนะ ประกาศพรหมจรรย์ บริสุทธิ์บริบูรณ์ ครบถ้วนแก่พราหมณ์และคหบดีเหล่านั้น ชื่อว่าเธอ
ทั้งหลาย ก็มีอุปการะมากแก่พราหมณ์และคหบดีทั้งหลาย “ภิกษุทั้งหลาย คฤหัสถ์และบรรพชิต่างพึ่งพาอาศัย
กันและกันอยู่ ประพฤติพรหมจรรย์เพื่อต้องการสลัดโอฆะออกให้ได้ เพื่อทําที่สุดแห่งทุกข์โดยชอบด้วยประการ
ดังกล่าวนี้” รัฐสวัสดิการเชิงพุทธ โดยส่วนใหญ่แล้ว มักจะเน้นรูปแบบการสังเคราะห์ใน 2 สถานะ คือ (1) 
อามิสสังคหะ คือ การสงเคราะห์ด้วยวัตถุสิ่งของเครื่องใช้ เพื่ออํานวยความสะดวกในการบริหาร ชีวิต (2) ธรรม
สังคหะ คือ การสงเคราะห์ด้วยการให้ความรู้ และธรรมะในการดําเนินชีวิต (องฺ.ทุก. (ไทย) 20/3493/115) 



170  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565) 

 

 ในทรรศนะเศรษฐศาสตร์เชิงพุทธ ได้เห็นความสําคัญของการอยู่ร่วมกัน เพราะการอยู่ร่วมกันเป็น 
สังคมหมู่มาก จะต้องเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ให้แก่กันและกัน ต้องมีการแบ่งปันกันทั้งระดับพื้นฐาน คือ ชาวบ้าน 
ประชาชนจนถึงระดับรัฐต้องมีการจดัสรรสิ่งที่เป็นประโยชน์แก่ประชาชน ซึ่งได้กล่าวในรายละเอียด ต่อไปนี้  
 การแบ่งปัน (สาธารณโภคี)  
 สวัสดิการสังคมเชิงพุทธ ได้ให้ความสําคัญกับการอยู่ร่วมกันในระบบชีวิตของชุมชนสังคมทีป่ระกอบ ด้วย
สมาชิกในฐานะเพื่อนร่วมทุกข์ จึงต้องมีความเกี่ยวข้องทั้งในฐานะผู้ให้และผู้รับ ฉะนั้น การแสดงออกต่อกันทั้ง
ในทางกายและทางวาจา จึงเป็นไปตามหลักของสังคหวัตถุธรรม 4 ประการ (ที.ปา. (บาลี) 11/140/167, 267/244, 
องฺ.จตุกก. (บาลี) 21/32/52, 256/335, องฺ.อฏฺ ก.(บาลี) 23/114/222, อง นวก. (บาลี) 23/209/177) คือ (1) ทาน 
คือ การให้ (2) ปิยวาจา (3) อัตถจริยา คือ ความประพฤติตนเป็นประโยชน์ (4) สมานัตตตา คือ ความเป็นผู้วาง
ตนสม่ำเสมอในธรรมนั้นๆ ในบุคคลนั้นๆ ตามสมควร  
 จะเห็นได้ว่า การอยู่ร่วมกันเป็นสังคมกับคนหมู่มาก ก็ต้องรู้จักมีการให้ปันสิ่งของที่ตนเองมี อยู่ที่พอ
แบ่งปันได้ เพราะผู้ให้ก็ต้องเกิดความปราโมทย์และภูมิใจ ส่วนผู้รับก็ย่อมเกิดความสํานึกต่อ คุณความดีที่คนอื่น
ได้ทําแก่ตน เมื่อทุกคนทําตามหลักของสังคหวัตถุ 4 นี้ จะเป็นเครื่องสงเคราะห์โลกทรงเปรียบเทียบได้ว่า เป็นประดุจ
สลักเพลาควบคุมรถที่แล่นไปอยู่ไว้ได้ ฉะนั้น  
 สวัสดิการสังคมแบบการให้ปันสิ่งของของตน เพื่อประโยชน์แก่ผู้อื่น พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ว่า “ททมปิ
โย โหติ ภชนุติ พหู” แปลว่า ผู้ให้ย่อมเป็นที่รัก คนหมู่มากย่อมคบเขา” คําที่พระพุทธองค์ ตรัสไว้นั้น เป็นคําสอน
ที่ฆราวาสทั้งหลายควรที่จะนํามาประพฤติปฏิบัติ การให้ปันที่ต้องมีผู้รับนั้น พระพุทธศาสนาเรียกว่า ทานที่มี
ปฏิคาหก คือ ต้องมีผู้มารับทานมีผู้รับของถวาย ซึ่งแบ่งเป็น 2 ชนิด ได้แก่ (1) อามิสทาน หรือทานวัตถุ ได้แก่ การ
ให้วัตถุสิ่งของต่างๆ มีข้าว น้ำยารักษาโรค เป็นต้น และ ทรัพย์สินเงินทองภายนอกทั้งเป็นสิ่งที่รักมาก (2) ธรรม
ทาน ได้แก่ การให้ธรรมเป็นทาน หมายถึง การให้ในส่วนจิตใจ  
 นอกจากนั ้น พระพุทธองค์ทรงสั ่งสอนให้ทําทานอย่างมีขอบเขตและมีเหตุผล ดังที ่ตรัสไว้ว่า             
ทรงสรรเสริญการเลือกแล้ว (พิจารณาแล้ว) จึงให้ เช่น ทรงแสดงสมบัติของทานไว้ 3 ประการได้แก่  
 1) วัตถุสมบัติ คือ ถึงพร้อมด้วยวัตถุ หมายถึง มีวัตถุดี วัตถุเป็นของที่ควรให้ มีประโยชน์แก่ผู้รับตาม
สมควร วัตถุดีมิใช่หมายถึง วัตถุที่ดีเลิศ ราคาแพง แต่หมายถึงวัตถุที่ไม่เสียหาย ไม่เป็นของเหลือเดน หรือเป็น
ของที่ได้มาโดยมิชอบ พระพุทธองค์ตรัสสรรเสริญผู้ให้วัตถุที่ดีว่า “ผู้ให้ของที่พอใจ ย่อมได้ของที่พอใจ ผู้ให้ของที่
เลิศ ย่อมได้ของที่เลิศ ผู้ให้ของที่ดี ย่อมไดข้องที่ดี และผู้ให้ของที่ประเสริฐ ย่อมได้เข้าถึงสถานที่ประเสริฐ นรชน
ใดให้ของที่เลิศ ให้ของที่ดีและให้ของที่ประเสริฐ นรชนนั้นจะบังเกิด ณ ที่ใดๆ ย่อมมีอายุยืน มียศ ดังนี้”  
 2) ปฏิคาหกสมบัติ คือ ถึงพร้อมด้วยปฏิคาหกมีผู้รับดี ได้แก่ ผู้รับเป็นผู้ควร เช่น ผู้รับเป็นสัตว์เดรัจฉาน เป็น
คนขอทานเป็นคนที่ช่วยเหลือตนเองไม่ได้ ผู้ให้จึงให้เพราะความสงสาร ผู้รับเป็นคนไม่ดี แต่พร้อมที่จะกลับตัว
เปลี่ยนแปลงตัวไปในทางที่ดี เช่น การช่วยเหลือสงเคราะห์ผู้ติดยาสํานักถ้ำกระบอก เป็นต้น ผู้รับเป็นผู้มีคุณ 
(องฺ.ปญฺจก-ฉกฺก. (ไทย) 22/308/346-344) 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565)  171 

 

 ในการเลือกผู้รับทาน (ปฏิคาหก) นั้น พระพุทธศาสนาได้กําหนดไว้ว่า หากเลือกให้ทานแก่ผู้มีศีลมาก มี
คุณมาก ย่อมได้รับผลแห่งอานิสงส์มากกว่าให้ทานแก่ผู้มีศีลน้อย หรือผู้ทุศีล ดังพุทธพจน์ที่ว่า “ทานนี้ให้แล้ว
แก่ผู้มีศีลแลมีผลมาก ทานที่ให้แล้วในผู้ทุศีลหามีผลไม่”  
 3) เจตนาสมบัติ คือ ถึงพร้อมด้วยเจตนา กล่าวคือมีเจตนาดีต่อผู้รับ หวังให้ผู้รับได้ ประโยชน์สุข และ
ได้รับวัตถุสิ่งของที่ดี ไม่เป็นของเสียของเน่า หรือของเหลือเดน สิ่งสําคัญก็คือต้องมีเจตนาที่ดีทั้งก่อนให้  ขณะให้
และหลังจากให้แล้ว (องฺ.ปญจฺก-ฉกฺก. (ไทย) 22/7/55) 
 คําสอนของพระพุทธเจ้าในข้อนี้ ย่อมมีผลในด้านการเศรษฐกิจอย่างมากมายโดยเฉพาะอย่างยิ่ง ใน
สมัยที่เศรษฐกิจกําลังตกอยู่ในสภาวะการปั่นป่วน สินค้าในตลาดมีราคาถีบตัวสูงขึ้น จนเป็นเหตุให้เกิด ความ
ขาดแคลน มีผลกระทบต่อการครองชีพ ถ้าเราใช้หลักการให้ทาน ตามคําสอนของพระพุทธเจ้าแล้ว     ก็จัก
เป็นการขจัดความเดือดร้อน ความเห็นแก่ตัวหรือการกักตุนสินค้าต่างๆ ก็จักไม่มีความเห็นอกเห็นใจ ผู้อื่นก็จัก
เกิดมีขึ้นในใจ  
 ผู้ครองเรือน เมื่อมีกินมีใช้แล้วถือเป็นหลักสําคัญที่จะต้องให้ปันเผื่อแผ่แก่คนอื่นตามหลักโภคอาทิยะ 
หรือโภคาทิยะ 5 (ประโยชน์ที่ควรถือเอาจากโภคทรัพย์ หรือเหตุผลที่อริยสาวกควรยึดถือ ในการที่จะมีหรือ
ครอบครองโภคทรัพย์) อริยสาวกแสวงหาโภคทรัพย์มาได้ ด้วยน้ำพักน้ำแรงความขยันหมั่นเพียรของตน และโดย
ทางสุจริตชอบธรรม 
 นอกจากนั้น ธัมมิกสวัสดิการสังคม ผู้ครองเรือน เมื่อมีกินมีใช้แล้วถือเป็นหลักสําคัญที่จะต้องให้ปัน เผื่อ
แผ่แก่คนอื่นตามหลักโภควิภาค 4 ซึ่งหมายถึง หลักการจัดสรรทรัพย์โดยแบ่งเป็น 4 ส่วน ได้แก่  เอเกน โภเค 
ภุญฺเชยฺย 1 ส่วน ใช้จ่ายเลี้ยงตัวเอง เลี้ยงคนที่ควรบํารุงตามหลักทิศ 5 และทําประโยชน์ ทวีทิ กมฺมํ ปโยชเย 2 
ส่วนใช้ลงทุนประกอบการงาน ถ้าเป็นพ่อค้าที่ดี ที่ประสบความสําเร็จในชีวิต ต้องเป็นผู้ประกอบ ด้วยคุณสมบัติที่
สําคัญๆ ด้วยกัน 3 ประการที่เรียกว่า ปาปณิกธรรม 3 คือ จักขุมา ตาดี รู้จักสินค้าดูของเป็นสามารถคํานวณ
ราคา กะทุนเก็งกําไรแม่นยํา วิธูโร จัดเจนธุรกิจ รู้แหล่งซื้อแหล่งขาย รู้ความเคลื่อนไหวของตลาด สามารถในการ
จัดซื้อจัดจําหน่าย รู้ใจและรู้จักเอาใจลูกค้า นิสสยสัมปันโน พร้อมด้วยแหล่งทุน เป็นที่อาศัย เป็นที่เชื่อถือ
ไว้วางใจในหมู่แหล่งทุนใหญ่ๆ หาเงินมาลงทุนหรือดําเนินกิจการโดยง่าย จตุตถญฺจ นิธาเปยฺย อีก 1 ส่วนเก็บไว้ใช้
ในคราวจําเป็น กล่าวคือ เมื่อทําธุรกิจขาดทุน หรือประสบอุบัติเหตุที่คาดไม่ถึง เช่น ไฟไหม้น้ำท่วม รวมถึงอาจ
เสียภาษี ย้อนหลัง ให้นําทรัพย์จากส่วนนี้มาใช้ได้ พระพุทธองค์ทรงเตือนให้ระวังจากอบายมุข  
 สวัสดิการสังคมเชิงพุทธในการปฏิบัติตนที่บิดามารดา สามารถปฏิบัติได้ ดังนี้  
 (1) การเลี้ยงดูด้านร่างกายในเชิงกายภาพ การเลี้ยงดูด้านร่างกาย ได้แก่ การอุปัฏฐาก เอาใจใส่ดูแลท่าน
ด้วยปัจจัย 4 ซึ่งเป็นสิ่งจําเป็นต่อร่างกาย (ม.ม. (ไทย) 4/87/106) ได้แก่ อาหาร จัดหาอาหารที่เหมาะสมกับวัยที่
บิดามารดารับประทานได้ให้รับประทานอาหาร ที่มีรสเลิศ อาหารที่มีคุณค่าทางด้านโภชนาการหรือที่ดีที่บุตร
ธิดาแสวงหาได้คอยดูแล ขณะรับประทาน คอยพูดคุยสนทนาถามรสของอาหาร เป็นต้น  
 การเลี้ยงดูด้านร่างกายด้วยปัจจัย 4 เป็นความจําเป็นหากบุตรไม่ใส่ใจ ไม่เลี้ยงดูแล้วใครจะใส่ใจ เลี้ยง
ดู ผู้เป็นบุตรจึงควรใส่ใจดูแลโดยสม่ำเสมอ แม้จะมีกิจธุระใด ก็ต้องพยายามปลีกเวลามาดูแลต้องหา 



172  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565) 

 

โอกาสไปเยี่ยมเยือน ไม่รอโอกาส เพราะการรอดโอกาสอาจไม่มีโอกาสก็ได้ บุตรบางคนรู้บุญคุณ บิดามารดา แต่ไม่มี
โอกาสได้กตเวทีทําการตอบแทน ต้องเสียใจ เพราะบิดามารดาได้จากโลกนี้ไปแล้ว เพียงการทําบุญอุทิศให้ ไหน
เลยจะช่ืนใจเท่าการดูแลในขณะที่ท่านยังมีชีวิตอยู่  
 (2) การเลี้ยงดูด้านจิตใจ การบํารุงเลี้ยงทางจิตใจ คือ เลี้ยงใจด้วยการประพฤติปฏิบัติตนเป็นบุตรดี ที่
ประคับประคองจิตใจ ของมารดาบิดาให้มีโสมนัสอยู่เสมอ ไม่ให้ท่านต้องทุกข์ใจลําบากใจ ตรอมใจหรือกระทํา
จิตใจของบิดามารดาให้หม่นหมอง  
 (3) การเลี้ยงดูด้านทิฏฐิสติปัญญา การตอบแทนพระคุณของบิดามารดาได้นั้น ในขั้นที่สูงที่สุด ทาง
พระพุทธศาสนายกย่อง คือ พยายามเปลี่ยนทัศนคติของบิดามารดาที่เป็นมิจฉาทิฏฐิให้เป็นสัมมาทิฏฐิ คือ จาก
ความเห็นผิดมาสู่ ความเห็นถูกต้อง ดังปรากฏในอังคุตตรนิกาย ทุกนิบาต ดังนี้  
 (4) คุณค่าต่อสถาบันเศรษฐกิจ คุณค่าต่อเศรษฐกิจที่แท้จริงนั้น คือ การเกี่ยวข้องสัมพันธ์อย่างถูกต้อง
ต่อเศรษฐกิจ จึงจะทําให้ชีวิตตนเอง ครอบครัว และสังคมประเทศชาติ มีความสุขและได้รับประโยชน์ ฉะนั้น 
ความสุขทางเศรษฐกิจจึงมิใช่การมีทรัพย์สินเพียงอย่างเดียว แต่อยู่ที่วิธีการที่ได้มาและการบริหารจัดการกับ
ทรัพย์สินที่มีอยู่ให้เกิดประโยชน์และมีคุณค่าอย่างที่สุด การใช้ทรัพย์ไม่ใช่ให้ตกเป็นทาส แต่ให้เป็นนายทรัพย์มี
เพื่อรับใช้มนุษยเ์ป็นอุปกรณ์สําหรับทําประโยชน์ให้กับมนุษย์  
 พระพุทธเจ้าได้สรรเสริญบุคคลผู้ให้และตรัสพรรณนาอานิสงส์ของการให้ไว้ 5 ประการ คือ ผู้ให้ ทาน
ย่อมเป็นที่รักที่ชอบใจของชนหมู่มาก สัตบุรุษผู้สงบย่อมคบหาผู้ให้ทาน กิตติศัพท์อันงามของผู้ให้ ทานย่อมขจร
กระจายไปทั่ว ผู้ให้ทานย่อมไม่ห่างเหินจากธรรมของคฤหัสถ์ในสัมปรายิกภพ เขาย่ อมเข้าถึงสุคติโลกสวรรค์ 
เมื่อได้ทรัพย์แล้วจึงเข้าใจและคํานึงไว้เสมอว่า การที่อุตสาหะเพียรพยายามแสวงหา รักษาทรัพย์ตลอดจนมี
หรือครอบครองโภคทรัพย์ไว้นั้น ก็เพื่อจะใช้ให้เป็นประโยชน์ทั้งแก่ตนและคนอื่น  ถ้าไม่ใช้ทรัพย์สมบัติให้เกิด
ประโยชน์แล้ว การหาและการมีทรัพย์สมบัติก็ปราศจากคุณค่าหาความหมาย ใดๆ มิได้ จะเห็นได้ว่าธัม
มิกสวัสดิการสังคมในพระพุทธศาสนา ได้ให้ความสําคัญกับการอยู่ร่วมกันในสังคม ซึ่งเป็นหลักธรรมพื้นฐาน
ของการอยู่ร่วมกันในสังคม ด้วยการแบ่งปันสิ่งของหรือความรัก ความสุขให้แก่กัน จึงจะสามารถอยู่ด้วย กัน
อย่างสันติสุข 
7. บทสรุป  
 การจะนําหลักการด้านสังคมสงเคราะห์ รัฐสวัสดิการภารกิจงานด้านสังคมสงเคราะห ์หรือธัมมิกสวัสดิการ เพื่อ
สันติภาพไปประยุกต์ใช้ในการบริหารปกครองและการจัดการเพื่อพัฒนาคุณภาพ ชีวิตและสังคมนั้น บุคคลผู้ทํา
หน้าที่ในการบริหารจัดการควรตระหนักถึงเป้าหมาย วิธีการและความเสมอภาคเป็นธรรม ส่วนการ จะดําเนิน
กิจกรรมด้านสังคมสงเคราะห์ จะประสบความสําเร็จตามเป้าหมาย ของธัมมิกรัฐหรือไม่เพียงใดนั้น สิ่งสําคัญที่สุด
ก็คือ การหมั ่นตรวจสอบฝึกฝนและพัฒนาตนให้มีความรู ้ ความเข้าใจในอุบายวิธี โครงสร้างของสังคม
สงเคราะห์อย่างถ่องแท้และเข้าถึง สิ่งสําคัญที่สุดนั้น ก็คือการประยุกต์ใช้ให้เหมาะสมกับบุคคล ชุมชน สังคม
และสถานการณ์ในเรื่องนั้นๆ 
 
 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565)  173 

 

บรรณานุกรม 
กระทรวงการพัฒนาสังคมและความมั่นคงของมนุษย์. (2549). รายงานการศึกษาเรื่องทิศทางและรูปแบบการ

จัดสวัสดิการสังคมของประเทศไทย. เดือนสิงหาคม. กรุงเทพฯ: เทพเพ็ญวานิสย ์ห้างหุ้นส่วน จํากัด. 
คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2555). พุทธวิธีการสอน. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย. 
จักกฤษณ์ จันทร์คํา. (2551). พระพุทธศาสนากับการสังคมสงเคราะห์ . วิทยาเขตบาลีศึกษาพุทธโฆส 

นครปฐม: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ประเสริฐ ปอนถิ่น. (2552). พระพุทธศาสนากับสังคมสงเคราะห์ (เอกสารประกอบการสอน). เชียงใหม่: 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2535). พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฎก์ 2500. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . (2534). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตโต). (2532). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 5. กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพ ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
นันทวรรณ อิสรานุวัฒน์ชัย. (2550). ภาวะผู้นําที่พึงประสงค์ในยุคโลกาภิวัตน์ : ศึกษาจากหลักพุทธธรรม. 

วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วิไลวัจส์ กฤษณะภูต.ิ (2529). สังคมสงเคราะห์ศาสตร์เบื้องต้น. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร์. 
แสง จันทร์งาม. (2526). วิธีสอนของพระพุทธเจ้า. กรุงเทพฯ: สํานักพิมพ์บรรณาคาร.  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. โปรแกรมพระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย (ซีดี -

รอม).  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 


