
วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565)  219 

 

ปรัชญาธรรมกับพุทธศิลปะ  
Philosophy, Dhamma, and Buddhism 

 
 

พระครูปลัดวรเมธาวัฒน์ (ประโมณะกัง)   
Phrakhrupalad Woramethawat (Pramonakang) 

สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย    
Department of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University  

E-mail : V1998p@gmail.com 
วันที่รับบทความ (Received) : 16 เมษายน 2564 

วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 13 มิถุนายน 2565 
วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 13 มิถุนายน 2565 

 
 
บทคัดย่อ 
 ปรัชญาธรรมทางวัตถุจากพุทธศิลปะ กล่าวถึงงานพุทธศิลปะประเภทประติมากรรม คือ พระพุทธรูป 
การสร้างพระพุทธรูปมีคติ ความเชื่อมาจากการสร้างองค์แทนของพระพุทธเจ้า เมื่อพระองค์ปรินิพพานมานาน
แล้ว พุทธศาสนิกชน ได้สร้างองค์แทนขึ้นมา เพื่อเคารพสักการะ กราบไหว้บูชา ลักษณะการสร้างมีความ
แตกต่างกัน เมื่อสร้างพระพุทธรูปขึ้นมา มีการสะท้อนแง่คิดทางปรัชญาธรรมหลายประการเช่น ความบริสุทธิ์ 
สะอาดหมดจากกิเลสและกองทุกข์ ความหนักแน่น มั่นคง ความเมตตากรุณา ปรัชญาธรรมจากพระพุทธรูป
สามารถนํามาปฏิบัติในชีวิตประจําวันของมนุษย์ได้ ส่วนการสร้างเจดีย์ สร้างสถูปต่างๆ สิ่งสําคัญคือเพื่อบรรจุ
พระบรมสารีริกธาตุ รวมถึงพระธาตุของพระอรหันต์ทั้งหลาย เพื่อให้คนได้กราบไหว้บูชา ก่อให้เกิดบุญกุศลใน
ชีวิตแก่ตนเอง เพื่อความหลุดพ้น หรือการเข้าถึงพระนิพพาน เป็นเป้าหมายสําคัญ สัญลักษณ์ต่างๆ ที่เกี่ยวข้อง
จึงมุ่งเน้นเพื่อสะท้อนให้เห็นแนวทางที่จะนําไปสู่ความหลุดพ้น ส่วนปรัชญาธรรมจากงานจิตรกรรมทาง
พระพุทธศาสนา สะท้อนให้เห็นเรื่องราวทางพระพุทธศาสนา ไม่ว่าจะเป็นเรื่องชาดก หรือเหตุการณ์ในพุทธ
ประวัติ รวมถึงเรื่องราวเกี่ยวกับประเพณีของคนในสังคม เป็นภาพสะท้อนของปรัชญาสังคม ที่เ กี่ยวเนื่องกับ
การดําเนินชีวิต พุทธศิลปะนอกจากจะสะท้อน ปรัชญาธรรมแล้ว ยังสะท้อนให้เห็นคุณค่าของหลักธรรมสําคัญ
ในทางพระพุทธศาสนาอีกด้วย 
คำสำคัญ: ปรัชญา, ธรรม, พุทธศิลปะ 

Abstract 
 According to the Philosophy of the Buddhist Art as a type of Buddhist art sculpture 
with a Buddha image. The Buddha image has a motto. Faith comes from creating a representative 



220  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565) 

 

body of the Lord Buddha. When his Majesty has passed away for a long time, Buddhists have 
more created a substitute for worship, and the nature of the creation is different. When the 
Buddha image was built there were many aspects of philosophical reflection such as Pure & 
Clean from desires and piles of suffering, steadfastness, stability, compassion. Philosophy of 
Dhamma from Buddha images can be applied in daily life of human beings. That we called 
the building of the pagoda many various things of the stupa. The important thing is to contain 
the relics including the relics of all Arahants. In order for people to worship cause of self-merit 
in life. For liberation or access to Nirvana is an important goal. The symbols involved are 
therefore focused on reflecting the path that will lead to liberation. Philosophy and Dhamma 
from the Buddhist painting Reflecting the story of Buddhism. It is allegory or events in the history 
which is including all stories about the traditions of the society. It is a reflection of social 
philosophy and related to our lives. The Buddhism is the art of reflection and Philosophy also 
reflects the value of important principles in Buddhism as well. 
Keywords : Philosophy, Dhamma, Buddhist Art 
 
1. บทนำ 
 พระพุทธศาสนามุ่งเน้นเรื่องการพ้นทุกข์ และสอนให้รู้จักทุกข์และวิธีการดับทุกข์ให้พ้นจากอวิชชา 
(ความไม่รู้ความจริงในธรรมชาติ) อันเป็นเหตุให้เกิดทุกข์จากกิเลสทั้งปวง หลักธรรมคําสอนในพระพุทธศาสนา 
พระพุทธองค์ทรงเน้นถึงกระบวนการในการดําเนินชีวิตที่ประเสริฐเพื่อนําไปสู่ชีวิตที่เกษม ดังนั้น การแสวงหาที่
พึ่งที่ประเสริฐจึงเป็นปัจจัยที่สําคัญยิ่งต่อการดําเนินชีวิตของมนุษย์ทุกคน สมดังที่พระผู้มี พระภาคตรัสพระ
คาถานี้แก่อัคคิทัตตะผู้ออกบวชเป็นฤษีและบริวาร ดังนี้ว่า “มนุษย์จํานวนมาก ผู้ถูกภัย คุกคาม ต่างถึงภูเขา 
ป่าไม้ อาราม และรุกขเจดีย์เป็นสรณะ นั่นมิใช่สรณะอันเกษม นั่นมิใช่สรณะอันสูงสุด เพราะผู้อาศัยสรณะ
เช่นนั้น ย่อมไม่พ้นจากทุกข์ทั้งปวง ส่วนผู้ที่ถึงพระพุทธ พระธรรม และพระสงฆ์ เป็นสรณะ ย่อมใช้ปัญญาชอบ
พิจารณาเห็นอริยสัจ 4 ประการคือ ทุกข์ เหตุเกิดทุกข์ ความดับทุกข์ และอริยมรรคมีองค์ 8 อันเป็นข้อปฏิบัติ
ให้ถึงความสงบระงับทุกข์ นั่นเป็นสรณะอันเกษม นั่นเป็นสรณะ อันสูงสุด เพราะผู้อาศัยสรณะเช่นนั้น ย่อมพ้น
จากทุกข์ทั้งปวงได้ (ทุกข์ในวัฏฏสงสาร) (ขุ.ธ. (ไทย) 25188-112/52) 
 ในสมัยพุทธกาลพุทธศาสนิกชนทั้งหลายนับถือพระรัตนตรัยเป็นสรณะที่พึ่ง ที่ระลึก ยึดถือคําสอนของ
พระพุทธเจ้าเป็นแนวทางในการดําเนินชีวิต เมื่อพระองค์ปรินิพพานไปแล้ว ได้เกิดมีคติการสร้าง พระพุทธรูป
ขึ้นมาเพื่อระลึกถึงพระองค์ผู้ปรินิพพาน สร้างสิ่งที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธองค์ เช่น วิหาร อาราม เจดีย์ สถูป
ต่างๆ ส่วนหนึ่งเพื่อบรรจุพระบรมสารีริกธาตุให้คนได้เคารพกราบไหว้ ก่อให้เกิดมีการสร้าง ประติมากรรม 
สถาปัตยกรรม จิตรกรรมทางพระพุทธศาสนาขึ้น ซึ่งศิลปกรรมเหล่านี้ นอกจากจะบอก กล่าวเรื่องราวต่างๆ ที่
เกิดขึ้นในสมัยพุทธกาลแล้ว ยังสะท้อนให้เห็นสัญลักษณ์ในทางธรรม รวมถึงสะท้อน ปรัชญาแนวคิดต่างๆ ไว้



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565)  221 

 

ด้วยในบทนี้จะได้กล่าวถึงปรัชญาธรรมทางวัตถุที่ปรากฏอยู่ในพุทธศิลปะโดยจะ แยกกล่าวในขอบเขตของ
ประติมากรรม สถาปัตยกรรม และจิตรกรรม รวมถึงกล่าวถึงหลักธรรมที่สะท้อน คุณค่าในงานพุทธศิลปะ 
2. ปรัชญาธรรมกับพุทธศิลปะ  
 ปรัชญาธรรม สามารถแบ่งออกเป็น 2 ประการ ได้แก่ ปรัชญาทางวัตถุธรรม และปรัชญาทางด้าน
นามธรรม  
 ปรัชญาทางวัตถุธรรม ได้แก่ สิ่งที่เป็นวัตถุที่เกี่ยวเนื่องด้วยศิลปะทางพระศาสนา เช่น ประติมากรรม 
สถาปัตยกรรม จิตรกรรม เป็นต้น  
 ปรัชญาทางนามธรรม ได้แก่ คติธรรม แง่คิด มุมมอง แนวทาง หรือหลักในการดําเนินชีวิต ซึ่งเป็นเรื่อง
เกี่ยวกับนามธรรม ที่แนบแอบอิงแฝงเป็นปริศนาธรรมอยู่กับวัตถุในบางส่วนของภูมิภาคไทย เรียกว่า “ฮีต” 
หรือ“จารีต” อันเป็นสิ่งที่ควรประพฤติปฏิบัติและเมื่อนําไปปฏิบัติตามแล้วก็ก่อให้เกิดความเจริญ ก้าวหน้าใน
ชีวิตและสังคม จารีตเป็นระเบียบแบบแผนที่สมาชิกในสังคมต้องถือปฏิบัติ เป็นเรื่องที่เกี่ยวกับ ความรู้สึกว่าสิ่ง
ใดถูกสิ่งใดผิด โดยมีศีลธรรมเข้ามาเกี่ยวข้อง ถ้าสมาชิกในสังคมไม่ปฏิบัติตามจารีต จะถูก คนในสังคมรังเกียจ 
และได้รับการดูหมิ่นเหยียดหยาม จารีตของสังคมไทย เช่น ความกตัญญูต่อพ่อแม่ ความซื่อสัตย์ระหว่างสามี 
ภรรยา ความเช่ือทางศาสนา ระบบอาวุโส เป็นต้น  
 ปรัชญาธรรม หรือปริศนาธรรม เป็นสิ่งที่ซ้อนหลักธรรม แนวคิด คําสอนทางศาสนาเอาไว้ เป็นสิ่งที่
เป็นมรดกตกทอดมาจากโบราณาจารย์ท่านได้ประพันธ์ไว้ เช่น  
 “ไหว้พระพุทธ อย่าให้ถูกทองเหลือง ไหว้พระธรรม อย่าให้ถูกคัมภีร์ ไหว้พระสงฆ์ อย่าให้ถูกลูก 
ชาวบ้าน” หรือกล่าวตามสํานวนของดีอีสาน ก็ว่า กราบพระพุทธ อย่าสะดุดที่ทองคํา กราบพระธรรม อย่าขย้ำ
เอาใบลาน กราบพระสงฆ์ อย่าไปถูกเอาลูกชาวบ้าน” 
 จากปริศนาธรรมว่าด้วยกรรมวิธีการกราบ หรือข้อคิดที่กล่าวนี้ สามารถอธิบายได้ว่า ที่นี้อาจจะมี
ปริศนาต่อว่า หากไม่ได้กําลังกราบก้อนทองเหลือง (หรือก้อนปูนปิดทอง) แล้วกราบ “บุคคล” อันได้แก่ 
เจ้าชายสิทธัตถะโคตมะ ที่ท่านได้ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า เผยแผ่พระสัทธรรมและปรินิพพานไปแล้วกว่าสองพัน
หกร้อยกว่าปีใช่หรือไม่?ในแง่มุมหนึ่งก็ใช่ เพราะท่านทรงเป็นศาสดาของพระพุทธศาสนา แล้วพระพุทธรูปที่
สร้างขึ้นมาในภายหลัง ก็เป็นเครื่องเตือนใจให้เรานึกถึงพระองค์ นึกถึง พุทธคุณ เป็นพุทธานุสสติ ปฏิบัติตาม
คําสั่งสอนของพระพุทธศาสนาที่ได้ตรัสไว้ดีแล้ว...แต่ไม่ใช่เช่นนั้นทั้งหมด การกราบไว้ “พระพุทธปฏิมา”            
(รูปเหมือนของพระพุทธเจ้า) ไม่ใช่เป็นการกราบเฉพาะบุคคล คนที่มีรูปร่าง หน้าตาแบบนี้ มีผิวพรรณแบบนี้ๆ 
เท่านั้น ฯลฯ การกราบไว้พระพุทธรูป นอกจากจะเป็นสิ่งให้ระลึกถึงบุญบารมีที่พระพุทธองค์ทรงบําเพ็ญมาแล้ว 
สิ ่งสําคัญ คือ ต้องน้อมนําหลักธรรมคําสอนที่ทรง สั ่งสอนมาประพฤติปฏิบัติตามด้วย มิใช่ยึดติดอยู่แค่
พระพุทธรูปเท่านั้น “รู้จัก” “เข้าถึง” “เข้าใจ”ในพระพุทธเจ้าและพระสัทธรรมมากน้อยเพียงใดแค่ไหน ชาว
พุทธหลายคนบอกว่า “ได้อัญเชิญพระพุทธเจ้า มาไว้ในตัว” และเอ่ยคําว่า “พุทธ์ สรณ์ คจฉามิ” ถามว่า เข้าถึง
พระพุทธเจ้าหรือพระศาสนาแค่ไหน ? หรือว่าแค่มีพระพุทธรูปไว้ติดตัว เก็บไว้เป็นเครื่องรางของขลังเท่านั้นมี
ไว้ให้ท่านได้ช่วยเหลือ ช่วยแก้ไข ปัญหาต่างๆ ที่เกิดขึ้นโดยมุ่งหมายไปถึงอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ที่คิดว่ามีซ่อนเร้น
อยู่กับพระพุทธปาฏิมานั้นๆ อย่างนี้เรียกว่า “กราบพระพุทธสะดุดอยู่แค่ทองคํา”  



222  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565) 

 

 กราบพระพุทธนั้นเพื่อบูชาความรู้ตัว รู้แจ้ง รู้รอบ ไม่ใช่เพื่อรูปลักษณ์ภายนอกของพระพุทธรูปที่สร้าง
จากทองคํางามอร่าม บางคนที่ติดอยู่ในสมมติของเรื่องนี้เห็นพระพุทธรูปที่ทําจากไม้ธรรมดาดูจะ กราบกัน
ไม่ได้เลยทีเดียว เขามองว่าพุทธะเป็นวัตถุอย่างหนึ่งมีค่ามากน้อยตามวัสดุที่จัดสร้างขึ้น นี่เป็นความหมายของ
การกราบพระพุทธ แต่ไปถูกทองคําแทน  
 กราบพระธรรมอย่าให้ไปถูกใบลาน หรือกราบพระธรรมอย่าขย้ำเอาใบลาน : หมายถึง การอัญเชิญ 
พระธรรมที่เป็นใบลาน หรือคัมภีร์ต่างๆ ไปไว้ที่บ้านแต่ไม่ได้อ่านศึกษาและทําความเข้าใจอะไรๆ มีใบลานไว้
เพียงแค่กราบไหว้ เป็นสิ่งศักด์ิสิทธิ์เท่านั้น  
 กราบพระธรรมเพื่อบูชาในคําสอนของพระพุทธเจ้าในความเป็นจริงของธรรมชาติที่เป็นไตรลักษณ์ 
อนิจจัง ทุกขัง อนัตตาในอริยสัจ 4 ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค และอื่นๆ ทั้ง 84,000 พระธรรมขันธ์ แต่บางคน
กลับไปมองว่าพระธรรมนั้นเป็นหนังสือ คัมภีร์ใบลานจารึกพระธรรม เห็นเป็นเพียงวัตถุอย่างหนึ่ง เท่านั้น              
น่ีเรียกว่ากราบพระธรรม แต่ไปถูกใบลานแทน  
 กราบพระสงฆ์อย่าให้ไปถูกลูกหลานชาวบ้าน หมายถึง การเข้าวัดไปกราบไหว้พระภิกษุสงฆ์ แต่ไปหลง
ยึดติดในรูปโฉมโนมพรรณของพระภิกษุ (ติดในรูปัปปมาณิกา) หลงติดในรูปร่างหน้าตา บุคลิกภาพ กริยาอาการ 
และตนเองก็ความคาดหวังว่า พระรูปนั้นเป็นคนดี ถ้าได้มาครอบครอง ก็คงจะสุขี อะไร ประมาณนั้น ที่จริงแล้ว 
พระภิกษุก็คือลูกของชาวบ้านที่ออกจากเรือนมาบวชเรียนเขียนอ่านตามประเพณี หรือบวชตามอุดมคติทาง
พระพุทธศาสนา ถ้ากราบแล้วไปติดแค่พระสงฆ์ (ภิกษุ) ก็จะทําให้ไม่ถึงธรรมที่พระสงฆ์ท่านได้เรียนได้ศึกษาเผยแผ่ 
 กราบพระสงฆ์เพื่อบูชาการปฏิบัติดี ปฏิบัติชอบ สืบทอดเผยแพร่พุทธศาสนาของพระสงฆ์ บางคนเห็น
พระสงฆ์เป็นลูกของชาวบ้านคนนั้นคนนี้มาบวชครองผ้าเหลืองเฉยๆ ก่อนบวชก็งั้นๆ หลังบวช ก็เหมือนกัน
เปลี่ยนชุดต่างกันเฉยๆ นี่เรียกว่ากราบพระสงฆ์แต่ไปโดนลูกหลานชาวบ้าน  
 จากปริศนาธรรมดังกล่าวนี้ สามารถสรุปได้ว่า กราบพระพุทธ อย่าสะดุดที่ทองคํา : กราบพระพุทธ 
อย่าหยุดพึงใจแค่ที่รูป ให้หยั่งลงไปในนามธรรม สิ่งที่เป็นกุศลกรรม ระลึกถึงพุทธานุสสติ ไม่สะดุด (หยุด) อยู่
เพียงผิวฉาบภายนอก (อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา) ให้มองลึกถึงองค์ภายในกราบพระพุทธ ให้นึกถึง พระมหา
กรุณาธิคุณ พระวิสุทธิคุณ พระปัญญาคุณ ไม่ใช่รูปสมมติที่หล่อขึ้นด้วยทองคําฯ กราบพระธรรม อย่าขย้ำเอา
ใบลาน : ศึกษาธรรม อย่าจับผิด เช่น หาวิธีมีฤทธิ์ ปาฏิหาริย์ หรือพิสูจน์เชิงตรรกะ พึงระลึก ถึงธัมมานุสสติ 
อย่าทะนงตนว่า ตนรู้มากแล้ว พอแล้ว มีใบลานหรือคัมภีร์เพียงเพื่ออวดอ้างว่า ตัวเรามีคัมภีร์มากกว่าใค รๆ  
แต่ไม่เคยศึกษาและทําความเข้าใจในเนื้อหาของธรรมะเลย หรืออีกนัยยะหนึ่ง ยึดถือเพียงคัมภีร์อย่างเดียว             
แต่ไม่เคยปฏิบัติตามสิ่งที่ศึกษาเลย เรียกว่า “ยึดปริยัติ แต่ไม่เคยลงมือปฏิบัติ เรียนธรรม ศึกษาธรรมเพื่อปรญิญา 
เพื่อโชว์ เพื่ออวด เรียกว่า “อลคัททูปริยัติ” (ม.ม.อ. (บาลี) 2/234/14, วิ.อ. (บาลี) 1/23-25) (ปริยัติเปรียบดังงูพษิ) 
ดังนั้น การกราบพระธรรม ให้นึกถึงอริยสัจ ซึ่งเป็นความจริงที่ควรรู้ ไม่ใช่คัมภีร์ ใบลาน หรือตําราๆ กราบ
พระสงฆ์ อย่าไปถูกเอาลูกชาวบ้าน อย่าไปติดเพียงแค่หน้าตา บุคลิกภาพ หรืออากัปกิริยาเท่านั้น พึงระลึกถึง
สังฆานุสสติ คือ นวหรคุณ 5 ประการหรือพระอริยบุคคล กราบพระสงฆ์ ให้นึกถึง ผู้ปฏิบัติดี ปฏิบัติชอบ ไม่ใช่
ลูกคนนั้น หลานคนนี้ (ประพัฒน์ ศรีกูลกิจ, 2554: 280-281) 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565)  223 

 

 คําว่าปรัชญาธรรมทางวัตถุที่กล่าวถึงในบทนี้มุ่งเน้นศิลปกรรมด้านประติมากรรม สถาปัตยกรรมและ
จิตรกรรม ซึ่งเป็นงานสร้างทางวัตถุที่สามารถมองเห็นได้ทางประสาทสัมผัส งานสร้างทางวัตถุเหล่านี้ สะท้อน
ให้เห็นปรัชญาธรรมอย่างไรบ้าง โดยแยกกล่าวเป็น 3 ประเด็นหลักคือ  
 1. ปรัชญาธรรมทางวัตถุในงานประติมากรรม  
 งานประติมากรรมที่จะนํามากล่าวในที่นี้เน้นเรื่องพระพุทธรูป กล่าวได้ว่าพระพุทธรูปเป็นสัญลักษณ์ 
แทนพระพุทธศาสนา เป็นมรดกทางวัฒนธรรมที่สําคัญของเมืองไทยมาตั้งแต่สมัยโบราณ แสดงออก ถึงความ
สูงส่งทางด้านสุนทรียศิลป์และภูมิปัญญาความสามารถในเชิงช่างของบรรพบุรุษ และยั งแสดงถึง พลังศรัทธา
บารมีของผู้อุปถัมภ์ในการสร้าง คือองค์พระมหากษัตริย์ไว้ด้วยกันอย่างแนบแน่น เป็นสิ่งที่ ยึดเหนี่ยวชาวพุทธ
ในเมืองไทยให้มีความเป็นเอกภาพ เป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกัน ด้วยแรงศรัทธาอันสูงส่งของคนไทยที่มีต่อองค์
พระพุทธรูป พระพุทธศาสนาจึงยังคงดํารงอยูต่ลอดมาตราบถึงปัจจุบัน (ทรงพล จังพานิชย์กุล, 2546 : 10) 
 ความแตกต่างกันของพระพุทธรูปในยุคสมัยและสังคมที่แตกต่างกัน สะท้อนให้เห็นแนวความคิดใน
การสร้างที่มีที่มาที่ไปอันละเอียดอ่อน ลึกซึ้ง การสร้างพระพุทธรูปจึงมิใช่เป็นเพียงการสร้างรูปเหมือนของ
พระพุทธเจ้าเท่านั้น แต่ยังมีนัยอื่นๆ ที่น่าสนใจอีก อาทิ ความจริง ความดี และความงามซึ่งเป็นแนวความคดิที่
แฝงอยู่กับการสร้างพระพุทธรูปและก่อให้เกิดคุณค่าอย่างยิ่งต่อปัจเจกบุคคล สังคมและพระพุทธศาสนา 
การศึกษาและอธิบายแนวคิดการสร้างพระพุทธรูปนั้น อาจอาศัยแนวคิดเชิงปรัชญา มาเป็นแนวทางได้ เพราะปรัชญา 
มีเนื้อหาที่ครอบคลุมถึงเรื่องแนวคิดดังกล่าวได้นําเสนอเป็นลําดับไป (พระยามานวราชเสวี (ปลอด วิเชียร ณ 
สงขลา, 2514: 9) 
 ปรัชญาเป็นศาสตร์ที่พยายามแสวงหาความจริงเกี่ยวกับโลกและชีวิต เพื่อตอบสนองความต้องการ  
ทางปัญญา ซึ่งเริ่มต้นมาต้ังแต่สมัยกรีกโบราณและมีพัฒนาการมาจนถึงปัจจุบัน ความรู้ทางปรัชญา เป็นความรู้
ที่เกี่ยวข้องกับมนุษย์ซึ่งเกือบทุกคนอยู่ในฐานะที่จะมีส่วนร่วมให้ความคิดเห็นได้ เพราะศาสตร์อื่นๆ เช่น
วิทยาศาสตร์นั้นปัจจัยที่จะนําไปสู่ความเข้าใจ คือ การศึกษา อบรมและมีกรรมวิธีต่างๆ แต่ในปรัชญาอาจกล่าว
ได้ว่าแทบทุกคนสามารถร่วมพูดด้วยโดยไม่ต้องศึกษาพิเศษเป็นการเฉพาะเจาะจง ความเป็นมนุษย์เอง 
โชคชะตาของตัวเอง ประสบการณ์ของตัวเอง เป็นปัจจัยที่พอเพียง (พระยามานวราชเสวี (ปลอด วิเชียร ณ 
สงขลา), 2514: 9) 
 จากนัยยะดังกล่าวนี้ พระพุทธรูปในฐานะเป็นศิลปะทางศาสนาจึงไม่พ้นที่จะมีเนื้อหาเกี่ยวกับ ความดี
อันเป็นประเด็นที่อยู่ในขอบข่ายของจริยศาสตร์ และความงามซึ่งอยู่ในขอบข่ายของสุนทรียศาสตร์ โดยมี
สาระสําคัญของประเด็นที่เกี่ยวข้องกันน้ัน ดังที่ผู้วิจัยจะได้จําแนกให้ชัดเจนยิ่งขึ้นเป็นลําดับไป  
 ผลสําคัญของการสร้างพระพุทธรูป คือ ทําให้ชาวพุทธมีสัญลักษณ์เตือนใจให้ได้เจริญพุทธานุสสติ คือ 
การตรึกระลึกถึงองค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าและพระคุณธรรมต่างๆ ของพระองค์ เช่น ทรงเป็นผู้ตรัสรู้
แล้วละกิเลสได้ เรียกว่า “อรหํ” แปลว่า “ผู้ไกลจากกิเลสทั้งมวล” หรือ“พุทโธ” หรือแปลทับศัพท์ว่า “พระพุทธเจ้า” 
ทรงมีความเพียบพร้อมไปด้วยวิชชาและจรณะ ทรงมีพระมหากรุณาธิคุณอันล้ำเลิศ และทรงมีพระเมตตาและ
เกื้อกูลประโยชน์สุขต่อมนุษยชาติและสัตว์โลกทั้งปวง กล่าวคือทรงเป็นผู้ เปี่ยมล้นด้วยพระพุทธคุณโดยย่อที่สุด
มี 3 ประการได้แก่ 1) พระปัญญาคุณ ที่ตรัสรู้ความจริงอันประเสริฐ แล้วนํามาเปิดเผยแก่ชาวโลกให้รู้ตาม              



224  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565) 

 

1) พระบริสุทธิคุณ ที่ทรงพ้นแล้วจากห้วงทุกข์ทั ้งปวง เป็นแม่แบบที่สมบูรณ์แบบอย่างแท้จริงของมวล
มนุษยชาติ 3) พระมหากรุณาคุณ ที่ทรงเมตตาช่วยสัตว์โลกให้พ้นทุกข์ (วิสุทฺธิ.ฎีกา (บาลี) 1/1) 
 การได้ระลึกถึงพุทธคุณเหล่านี้ นํามาซึ่งความปีติหรือความอิ่มใจเพราะความซาบซึ้งในพระคุณของ
พระองค์ ซึ่งนอกจากเป็นเครื่องระลึกถึงเมื่อได้สักการบูชาแล้ว ยังสามารถนํามาเป็นแบบอย่างในการปฏิบัติ 
ตนได้ด้วย การสร้างพระพุทธรูปจึงก่อให้เกิดคุณค่าทางการปฏิบัต ิซึ่งหมายถึงการส่งเสริมจริยธรรมของผู้คนใน
สังคมไปโดยปริยาย พระพุทธรูปจึงไม่เป็นแต่เพียงศิลปกรรมประเพณี อันเป็นผลงานสร้างสรรค์ ทางด้าน
ปฏิมากรรมที่ทรงคุณค่าของพระพุทธศาสนาเท่านั้น แต่พระพุทธรูปยังเป็นสัญลักษณ์แห่ง พุทธปรัชญาเป็น
เครื่องหมายของความเคารพบูชา สักการะและเป็นเครื่องเตือนให้ประกอบความดีอีกด้วย  
 ในทางพุทธจริยศาสตร์ มีคําสอนของพระพุทธเจ้าที่เป็นหลักการแห่งความดีอยู่มากมาย พระพุทธรูป 
แม้เป็นเพียงวัตถุ แต่คุณค่ามิได้มีอยู่เพียงความเป็นวัตถุ หากแต่ยังสามารถเป็นสิ่งสื่อถึงหลักการแห่ง ความดี
น้ันๆ ได้ด้วย แต่ทั้งนี้บุคคลที่กราบไหว้บูชาจะได้รับประโยชน์ในแง่นี้ก็ต่อเมื่อบุคคลนั้นมีพื้นฐาน ความรู้
เกี่ยวกับพระพุทธเจ้าและหลักธรรมคําสอนของพระองค์เป็นสําคัญ พระพุทธรูปมิสามารถสอนธรรม หรือชี้นํา
ให้ปฏิบัติตนในทางที่ดีได้ แต่พระพุทธรูปสามารถเตือนใจให้ระลึกถึงหลักการความดีที่ได้ ศึกษาหรือได้สดับรับ
ฟังมาได้ การมีพระพุทธรูปไว้สักการะบูชาจึงเป็นเครื่องมือทางจริยศาสตร์อย่างหนึ่ง เพราะเป็นแรงจูงใจให้
บุคคลมีจริยธรรม โดยหัวใจสําคัญของจริยธรรมในทางพระพุทธศาสนา คือ การละเว้นความชั่ว การทําความดี
และการทําจิตใจให้บริสุทธิ์ ตามหลักโอวาทปาฏิโมกข์นั่นเอง (ขวัญทอง สอนศิริ , 2547: 20) ยกตัวอย่างเช่น 
เมื่อมีการกระทบกระทั่งกันด้วยวาจาหรือพาดพิงกันในลักษณะโกรธเคืองต่อหน้า พระพุทธรูปในพระอุโบสถ 
หากคู่กรณีมีจิตสํานึกที่ดีงามอยู่บ้าง ประกอบกับระลึกถึงพระธรรม ที่พระพุทธเจ้าทรงสอนให้ละเว้นความชั่ว 
ก็จะมีสติว่าต่อหน้าพระพุทธรูปไม่ควรแสดงกริยาที่ไม่ดี ไม่ควร เบียดเบียน ควรละเว้นวาจาหยาบคายเสีย               
แม้ความโกรธเคืองไม่พอใจจะมีอยู่ในภายในแต่ภายนอกคือ พฤติกรรมที่ไม่ดีก็ไม่ควรแสดงออก นี้เป็นลักษณะ
ของความละอายต่อบาปซึ่งมีพระพุทธรูปเป็นแรงจูงใจ  
 ในกรณีอื่นๆ ก็เป็นลักษณะเดียวกันคือ เมื่อมีพระพุทธรูปอยู่ในบ้านหรือเห็นพระพุทธรูปในสถานที่ 
ต่างๆ หากบุคคลมีความศรัทธาอย่างจริงใจอยู่เป็นพื้นฐาน ย่อมเป็นเครื่องเตือนและเป็นแรงจูงใจให้ประพฤติ
ธรรมได้เสมอ เมื่อเราสังเกตดูลักษณะพระพุทธรูปที่สร้างขึ้นในสมัยต่างๆ จะเห็นว่ามีลักษณะทางกายภาพที่จะ
พบเห็นโดยทั่วไป คือ พระเศียรแหลม พระกรรณยาน พระเนตรมองต่ำ พระพักตร์ สงบนิ่ง มีรอยยิ้มของ           
ผู้เข้าใจโลก ลักษณะดังกล่าวที่พบได้ในพุทธรูปได้มีการตีความออกเชิงปรัชญา หรือปริศนาธรรมให้ได้พิจารณา 
คือ (ธงชัย สิทธิกรณ,์ [ออนไลน์ล]) 
 1) พระเศียรแหลม หมายถึง สติปัญญาที่เฉียบแหลมในการดําเนินชีวิต สอนให้เราใช้ชีวิตและรู้จัก 
แก้ปัญหาต่างๆ ด้วยสติปัญญาไม่ใช่ใช้แต่อารมณ์ ปัญหาต่างๆ ที่เกิดขึ้นในโลกนี้ ไม่มีอะไรแก้ไขไม่ได้ ค่อยๆ คิด 
ค่อยๆ แก้ไข ใช้ปัญญาพิจารณาไตร่ตรองให้รอบคอบ แล้วความผิดพลาดจะเกิดขึ้นน้อย หรือแม้เกิดขึ้น เราก็
จะเรียนรู้จากมันได้อย่างรวดเร็ว ปัญญาคือที่สุดแห่งธรรม หากมีปัญญา ชีวิตจะไม่มี ปัญหา เพราะทุกสิ่งที่ผ่าน
เข้ามาจะกลายเป็นเครื่องมือ ที่สามารถนําไปใช้พัฒนาจิตใจได้เสมอ  



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565)  225 

 

 2) พระกรรณยาน หรือพระหูยาน หมายถึง ให้ชาวพุทธเป็นคนหูหนัก มีความหนักแน่นมั่นคง ไม่เชื่อ
อะไรง่ายๆ แต่หมั่นคิด พิจารณาไตร่ตรองด้วยสติปัญญา แล้วจึงเชื่อในหลักฐานและข้อพิสูจน์ ที่ตัวเองได้นําไป
ทดสอบแล้ว คนเรา ต้องเชื่อมั่นในหลักเหตุและผล (Cause & Effect) เชื่อว่าบุคคลหว่านพืชเช่นใดย่อมได้รับ
ผลเช่นนั้น เชื่อว่าสุดท้ายคนๆ เดียวที่จะสามารถทําให้เราสุขหรือทุกข์ ดีหรือเลวได้คือตัวเราเอง และชีวิตเราจะ
เสื่อมทราม หรือเจริญรุ่งเรือง ก็ไม่ได้ขึ้นอยู่กับอํานาจภายนอกหรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ใดๆ แต่ขึ้นอยู่กับความคิด 
คําพูด และการกระทําของเราเอง  
 ฉะนั้น ในการใช้ชีวิตให้มีความสุขุมเยือกเย็น มีสติ และมีเหตุผลไว้ อย่าปล่อยใจไปยึดตามสิ่งที่ได้ยิน 
เชื ่อตามคนอื่นหรือตัดสินใจอย่างหุนหันพลันแล่นลองพิสูจน์สิ ่งต่างๆ ด้วยตัวเองเสียก่อนจะเชื ่อ (ที ่มา : 
http://www.birdkm.com/outside-classroom/budha-story/buddha-statue) 
 3) พระเนตรมองต่ำ พระพระเนตรมองลงที่พระวรกายของพระองค์ หมายถึง สอนให้มองตนเองและ
พิจารณาตนเอง เสมอ ตักเตือนแก้ไขตนเองก่อนจะไปคอยจับผิดผู้อื่น ตามปกติคนเรามักจะมองเห็นแต่ความ
ผิดพลาดของบุคคลอื่น โดยลืมมองข้อบกพร่องของตนเองมัวแต่เอาเวลาไปนินทาว่าร้ายและจ้องแต่ จะคอย
วิจารณ์หรือเปลี่ยนแปลงคนรอบข้างอย่างเดียว ทําให้สูญเสียโอกาสในการปรับปรุงพัฒนาตัวเอง ใครเล่าจะ
ตักเตือน ตัวเราได้ดีกว่าตัวเราเอง จึงมีพุทธพจน์ตรัสให้เตือนตนเองว่า “อตุตนา โจทยตตาน” (จงเตือนตนด้วยตน) 
(ขุ.ธ. (ไทย) 25379/151) ซึ่งแปลเป็นกลอนว่า “จงเตือนตนของตนให้พ้นผิด ตนเตือนจิตตนได้ใครจะเหมือน 
ตนเตือนตนไม่ได้ ใครจะเตือน อย่าแชเชือนจงเตือนตนให้พ้นภัย”  
 นอกจากนั้น พระเนตรที่มองต่ำ คือ การสอนให้ใช้ชีวิตอยู่กับปัจจุบัน ไม่ฝันเฟื่องถึงเรื่องที่ยังไม่ได้ 
เกิดขึ้น หรือมัวหลงล่องลอยอยู่ในอดีตที่ผ่านพ้นไปแล้ว ตาที่มองลงต่ำจะช่วยย้ำเตือนใจเราว่า “กลับมาก่อนเถิด 
กลับบ้านมาอยู่กับลมหายใจที่ปลายจมูก เพราะน่ันคือดินแดนแห่งสวรรค์ที่แท้จริง”  
 4) พระพักตร์อันสงบนิ่ง พระหน้าสงบนิ่ง หมายถึง สงบนิ่ง แม้น้ำจะท่วม แผ่นดินจะไหว หรือใครจะ
ทําร้าย ก็สงบนิ่ง รับแรงกระทบต่างๆ อย่างมั่นคง และไม่หวั่นไหวไปกับปัญหาทั้งเล็กและใหญ่ให้ความรู้สึกเย็น
สบายต่อผู้ พบเห็นอยู่เสมอในชีวิตของเรา ใช่ว่าจะต้องยอมคนอยู่เสมอ หากแต่สามารถฝึกรับแรงกระแทกทุก
รูปแบบ ด้วยความนิ่งสงบได้ สามารถตอบโต้อย่างสร้างสรรค์และทรงพลัง เพราะคนบ้าจะโต้ตอบแบบหน้ามืด 
และคนโง่จะตอบโต้ในขณะที่ตัวเองกําลังโกรธ ส่งผลให้ตัวเองและคนอื่นตกตายไปตามกัน หากรู้จักนิ่งสงบ              
รับแรงกระแทกต่างๆ ในชีวิตได้เหมือนพระพุทธรูป การตอบโต้จะเกิดจากสติ เกิดจากปัญญา และเกิด จาก
พลังอันยิ่งใหญ่ที่มาจากใจที่สงบนิ่ง ซึ่งจะก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงที่ไม่สร้างบาดแผลให้กับตนเอง หรือคนอื่น 
(ที่มา : http://www.birdkm.com/outside-classroom/budha-story/buddha-statue) 
 5) รอยยิ้มจากพระโอษฐ์ พระมีรอยยิ้ม หมายถึง ปริศนาจากปากที่มีรอยยิ้ม เป็นสัญลักษณ์ของผู้ที่รัก
สรรพสิ่ง รักโลก และเข้าใจความจริงของโลก ความจริงที่ว่า ทุกสิ่งย่อมเกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไปเป็นธรรมดา 
ความจริงที่ว่า ไม่มี อะไรแน่นอน ความจริงที่ว่า ไม่มีอะไรคงทนถาวร ความจริงที่ว่า ไม่มีอะไรเป็นของเราอย่าง
แท้จริง ความสุขและความทุกข์ เป็นของคู่กันเสมอ เป็นแสงสว่างแห่งชีวิต ทําให้เรา มองเห็นปัญหาในชีวิตได้
อย่างถูกต้อง แล้วเราก็จะมีปัญญาแก้ปัญหาชีวิตได้อย่างถูกต้อง  



226  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565) 

 

 2. ปรัชญาธรรมทางวัตถุในงานสถาปัตยกรรม กล่าวถึงปรัชญาธรรมทางวัตถุในงานสถาปัตยกรรม
ในพระพุทธศาสนา โดยกล่าวถึงเจดีย์ สถูป เพื่อวิเคราะห์ปรัชญาธรรมที่ปรากฏอยู่  
 เจดีย์ เมื่อกล่าวถึงเจดีย์ มีความหมายว่า สิ่งอันควรแก่การเคารพบูชา เจดีย์ในพุทธศาสนา แบ่งออกได้ 
เป็น 4 ประเภท ได้แก่ ธาตุเจดีย์ บริโภคเจดีย์ ธรรมเจดีย์ และอุทเทสิกเจดีย์ ความหมายที่เข้าใจกันในปัจจุบัน
หมายถึง สิ่งก่อสร้างสูง ยอดแหลม ซึ่งภายในบรรจุสิ่งที่เคารพบูชา (สํานักโบราณคดี กรมศิลปากร, 2550: 136) 
นอกจากนี้ เจดีย์ ยังหมายถึง สิ่งก่อสร้างอันควรแก่การเคารพบูชาในพุทธศาสนา คติโบราณหมายถึงสัญลักษณ์แทน 
พระพุทธองค์ เช่น จุฬามณีเจดีย์ ซึ่งประดิษฐานพระบรมอัฐิของพระพุทธองค์ รูปทรงต่างๆ กันของเจดีย์ 
รูปแบบของเจดีย์ที่มีการสร้างในพระพุทธศาสนา ตั้งแต่ที่มีการสร้างในอินเดีย จนถึงในประเทศไทย แม้ว่าจะมี
รูปแบบที่แตกต่างกัน แต่องค์ประกอบหลักที่ประกอบกันเป็นตัวเจดีย์ ก็จะมี 3 ส่วน  คือ ส่วนฐาน ส่วนกลาง 
และส่วนยอด เมื่อกล่าวถึงความสําคัญของการสร้างเจดีย์แล้วจะเห็นได้ว่า มีความสําคัญ คือ เจดีย์เป็นสัญลักษณ์ที่
แสดงความยิ่งใหญ่และดีงาม และเป็นศูนย์จิตใจของประชาชน  
 ปรัชญาธรรมทางวัตถุในพุทธศิลปะประเภทเจดีย์  
 จากการศึกษาลักษณะรูปแบบประเภทและที่ตั้งของพุทธศิลปะประเภทเจดีย์แล้ว สามารถนํามาเวิเคราะห์ 
ปรัชญาธรรมทางวัตถุที่ปรากฏได้ ดังจะยกมากล่าวเป็นบางประเด็น ดังนี้  
 ลักษณะเจดีย์ทรงกลม เจดีย์ทรงกลมหรือทรงรูปกรวย คําว่า กลมมีความหมายในทางพระพุทธศาสนา
หลายอย่าง เช่น ความกลมของวัฏฏะ 3 คือ กิเลส กรรม วิบาก อันแสดงให้เห็นถึงการเวียนว่าย ตายเกิดใน
สังสารวัฏ เมื่อบุคคลมีกิเลส กิเลสเป็นเหตุให้ทํากรรม เมื่อทํากรรมย่อมส่งผลให้ได้รับวิบาก นอกจากนี้ กลมยัง
แสดงให้เห็นถึงลักษณะความไม่มีเบื้องต้น ท่ามกลาง ไม่มีที่สุด สะท้อนให้เห็นความเป็นอมตะของหลักคําสอน
ของพระพุทธเจ้าทีด่ํารงมั่นอยู่ในโลกเป็นหลักศึกษาและปฏิบัติเพ่ือความสุขให้ความสงบร่มเย็นแก่สังคมโลก  
 ลักษณะเจดีย์ 4 เหลี่ยม 4 เหลี่ยม เจดีย์ 4 เหลี่ยม และ 4 เหลี่ยมเป็นสัญลักษณ์การตีความคําสอน
เรื่องอริยมรรคมีองค์ 8 อันเป็นทางสายกลางที่นําไปสู่ความดับทุกข์ ส่วนสัญลักษณ์ 4 เหลี่ยม อาจตีความได้ว่า
หมายถึง อริยสัจ 4 คือ ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค ซึ่งถือว่าเป็นหลักคําสอนสําคัญที่อธิบายถึงกระบวนการเกิดดับ 
ของชีวิตโดยความเป็นเหตุผลหรือเป็นหลักความจริงของชีวิตมนุษย์ทุกคน นอกจากนี้ การนิยมสร้างเป็น 4 เหลี่ยม 
เพื่อจุดประสงค์ในการบรรจอุัฐิ ก็สะท้อนให้เห็นความจริงว่า ชีวิตของคนเราประกอบด้วยธาตุ 4 (มหาภูตรูป 4) 
คือ ดิน น้ำ ไฟ ลม เมื่อธาตุแตกดับกลับคืนสู่ธรรมชาติ สิ่งที่จะเหลือให้คนได้ระลึกถึง มีเพียงความดีงามที่เคย
สร้างเคยทําไว้  
 เจดีย์องค์ระฆังเป็นรูปทรงกลม ถ้ามองจากมุมด้านบนจะเป็นเลขศูนย์ เป็นความหมายในเชิงปรัชญาว่า 
นิพพาน ซึ่งสัญลักษณ์ของนิพพานเราใช้เครื่องหมายวงกลม เป็นเลขศูนย์ เป็นสัญลักษณ์ ซึ่งมี ความหมายว่า 
ไม่มีอะไร เป็นความว่าง ไม่มีอะไรน่ายึดมั่นถือมั่น หมดกิเลส ดับทุกข์ได้สิ้นเชิงแล้ว ไม่เกิด กิเลสอีกแล้ว เมื่อดับทกุข์ 
ดับกิเลสได้สิ้นเชิงแล้ว จึงเป็นความว่างอย่างยิ่ง นั่นคือถึงนิพพาน  
 จากรากฐานของเจดีย์ที่เป็นรูปสี่เหลี่ยม ที่แทนความหมายว่าเป็นอริยสัจ 4 ฐานแปดเหลี่ยมแทน 
มรรคมีองค์แปดนําไปสู่นิพพานซึ่งเป็นรูประฆังทรงกลม  



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565)  227 

 

 นอกจากทําเจดีย์เป็นรูประฆังแล้วในประเทศไทยเรายังประดับองค์เจดีย์ด้วยทองคํา ซึ่งความหมาย
ของทอง เราใช้วัตถุแทนความเป็น “อกาลิโก” ไม่จํากัดเวลา คุณค่าของทอง มีคุณค่าเสมอต่อเราและคุณค่า
ของทองมีเสมอไม่จํากัดทั้งเวลาและสถานที่ไม่ว่ากี่พันปีนับตั้งแต่ที่มนุษย์ค้นพบทองคํา ไม่ว่าจะเป็นประเทศไหน 
ในโลกนี้ก็เห็นคุณค่าของทองคําทั้งสิ้น ดังนั้น เจดีย์ระฆังทอง จึงให้ความหมายว่า นิพพาน อันเป็นจุดมุ่งหมาย 
หลักของพระพุทธศาสนานั้นเป็นอกาลิโก เป็นความจริงมาตั้งแต่ต้นและจะเป็นจริงตลอดไป ไม่ว่าจะอยู่ที่ไหน 
ส่วนใดของโลกของจักรวาลนี้ หรือจักวาลไหน หลักคําสอนของพระพุทธเจ้า ที่สอนให้รู้จักนิพพาน สอนให้ถึง
พระนิพพาน จึงมีคุณค่าประดุจทองคําที่มีค่าสําหรับคนทุกสังคม การทําเป็นรูประฆังของเจดีย์หรือสถูปนั้น 
เพื่อให้ความหมายว่า หลักคําสอนของพระพุทธเจ้าที่สอนเรื่องการดับทุกข์ การไม่มีทุกข์โดยสิ้นเชิงที่เรียกการ
ถึงนิพพานนั้น จะเผยแพร่กระจายทุกหนทุกแห่ง ไม่จํากัดทิศทาง กระจายไปทุกด้าน ประดุจเหมือนเราตีระฆังแล้ว 
เสียงของระฆังก็กระจายออกไปทุกทิศทุกทาง  
 ภาพจิตรกรรมที่สะท้อนเรื่องราวในตํานานทางพระพุทธศาสนา  
 ภาพจิตรกรรมลักษณะนี้ เรียกว่า “จิตรกรรมแบบไทยประเพณี” ซึ ่งหมายถึงจิตรกรรมที่เขียน 
เรื่องราวปรัมปราคติในพุทธศาสนา ใช้สีฝุ่นตามกรรมวิธีของช่างเขียนไทยแต่โบราณ มีสีสันงดงาม การเขียน 
ตัวพระตัวนางแบบนาฏยลักษณ์ อ่อนช้อย แตกต่างจากตัวประกอบอื่นๆ ที่สมจริงกว่า ภาพวิวทิวทัศน์ แตกต่าง
จากงานจิตรกรรมตะวันตกที่มีการผลักระยะ หรือมีแสงเงาเสมือนจริง  
 รศ.ดร.รุ่งโรจน์ ธรรมรุ่งเรือง นักประวัติศาสตร์ศิลป์ และอาจารย์ภาควิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ คณะโบราณคดี 
มหาวิทยาลัยศิลปากร อธิบายถึงความสําคัญของภาพจิตรกรรมฝาผนังภายในศาสนสถานว่า ภาพเขียนเหล่านี้
คือการบอกเล่าเรื่องราวทางประวัติศาสตร์ สังคม วัฒนธรรม และความเชื่อทาง พุทธศาสนาของคนในสมัยที่
สร้างเมื่อหลายร้อยปีก่อน  
 “วิหารและพระอุโบสถในวัดเก่าแก่หลายแห่งปรากฏภาพจิตรกรรมเล่าเรื่องในพุทธศาสนาอันแฝงด้วย
ขนบธรรมเนียมประเพณีสมัยนิยมที่แตกต่างจากปัจจุบัน ที่ชัดเจนที่สุดก็คืออาคารบ้านเรือน อย่างเรือนไทยที่
หายไปหรือปราสาทราชวังที่ไม่ค่อยได้เห็น รวมถึงลักษณะการแต่งกาย สังเกตได้ว่า จิตรกรรมไทยเก่าแก่                
เราแทบไม่รู้เลยว่าใครเป็นคนเขียนเพราะในยุคสมัยนั้นไม่มีการอวดตนหรือแสดงให้เห็นว่าเป็นผลงานของ
ปัจเจกบุคคลใดบุคคลหนึ่ง แต่เป็นการอุทิศแด่พระพุทธศาสนา ดังนั้น แรงบันดาลใจหลักของพวกเขาก็คือ
ความเชื่อถือและความศรัทธาต่อพระพุทธศาสนาเพื่อถวายเป็นพุทธบูชาทั้งต่อตัวผู้อุปถัมภ์และตัวผู้เขียนเองด้วย”  
 จิตรกรรมฝาผนังวิหารและพระอุโบสถเกี่ยวข้องกับคติพุทธศาสนาโดยตรง รศ.ดร.รุ่งโรจน์ ธรรมรุ่งเรือง 
เล่าว่าจากหลักฐานที่เหลืออยู่ตั้งแต่สมัยกรุงศรีอยุธยาจนถึงยุคร่วมสมัย พบว่า เรื่องราวทางพุทธศาสนาที่ถูก 
หยิบยกมาเขียนผันแปรไปมาตามความนิยมของแต่ละช่วงเวลา เช่น สมัยกรุงศรีอยุธยา ตัวอย่างเนื้อหา หลักที่นิยม
นํามาเล่าคือ เรื่อง “ทศชาติชาดก” หรืออดีตชาติของพระพุทธเจ้าใน 10 ชาติสุดท้ายแสดงบําเพ็ญมหาบารมี  
ก่อนตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า  
 เหล่านี้คือคตินิยมดังที่พบเห็นได้มากในงานจิตรกรรมสมัยกรุงศรีอยุธยาตอนปลาย แต่บางแห่งอาจ 
เล่าถึงพุทธประวัติด้วยอาจคัดเฉพาะฉากเด่น ๆ มาถ่ายทอด เช่น ครั้งประสูติ ตรัสรู้ ปฐมเทศนา ปรินิพพาน 
หรือแสดงปาฏิหาริย์ อาจสอดแทรกเรื่องราวในเชิงปรัมปราคติ เช่น เรื่องของเทพยดาหรือเทวดาบนสวรรค์ 



228  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565) 

 

ทําท่าประนมมือ เรียกว่า “เทพชุมนุม” หรือ“เทพพนม” มักปรากฏบริเวณผนังส่วนบนทั้งสองด้านขององค์
พระประธาน (ที่มา: http://goodlifeupdate.com/healthy-mind/inspiration/72483.html) ภาพเขียน
ทศชาติชาดก ตอนเนมิราชชาดก ภายในพระอุโบสถวัดสุวรรณารามราชวรวิหาร (รศ.ดร.รุ่งโรจน์ ธรรมรุ่งเรือง, 
[ออนไลน์]) 
 ภาพจิตรกรรมที่สะท้อนให้เห็นปรัชญาสังคม  
 ปรัชญาสังคมที่กล่าวในที่นี้ เป็นเรื่องเกี่ยวกับความสัมพันธ์ของบุคคลในสังคม ซึ่งอยู่รวมกันในรูปของ
สถาบันทางสังคม สะท้อนให้เห็นบทบาทหน้าที่ของแต่ละบุคคลในสังคมที่จะพึงปฏิบัติต่อกัน เพื่อทําหน้าที่ใน
การกล่อมเกล่าสมาชิกในสังคม แต่ละสถาบันก็จะมีบทบาทหน้าที่แตกต่างกัน กล่าวได้ว่าศาสนาพุทธใน
ประเทศไทย เป็นโครงสร้างสําคัญของสังคม เพราะรูปแบบของศิลปวัฒนธรรมประเพณีต่างๆ รวมถึง งาน
จิตรกรรมของไทย อาศัยความรู้ความเข้าใจในปรัชญาของพุทธศาสนาเป็นหลักในการสร้างสรรค์ การสั่งสอน
พุทธปรัชญา และธรรมะแก่ประชาชน อาศัยสื่อกลางในรูปแบบต่างๆ กัน เช่น อาศัยพระสงฆ์เป็นผู้ถ่ายทอดใน
รูปของการแสดงธรรม อาศัยครูเป็นผู้ถ่ายทอดในโรงเรียนและอาศัยบุคคลทั่วๆ ไป เล่าสืบต่อกันไปในรูปแบบ
ของเรื่องราว  
 ตามลักษณะพื้นฐานของสังคมไทย ซึ่งมีความเป็นอยู่ในลักษณะที่พึ่งพาอาศัยกัน มีการพบปะและ
ช่วยเหลือกันเป็นหมู่เป็นคณะ วัดจะเป็นศูนย์รวมในการพบปะแทบทุกประเภท เพราะวัดในความรู้สึกของสังคมไทย 
เป็นศูนย์กลางในด้านศาสนา งานประเพณีต่างๆ รวมทั้งการศึกษาเบื้องต้นของเด็กไทย ดังนั้น จะเห็นได้ว่างาน
จิตรกรรม ซึ่งเป็นสื่อของการบันทึกเรื่องราวต่าง ๆ ให้แก่สังคม แทนการสอนด้วยวาจา จะอยู่ที่วัดทั้งสิ้น เช่น 
ภาพจิตรกรรมฝาผนังที่วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม (วัดโพธิ์) (จิตรกรรมและศาสนา, [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: 
http://kanchanapisek.or.th) 
3. คุณค่าของพุทธศิลปะกับหลักธรรม  
 พุทธศิลปะของไทยในส่วนที่เกี่ยวข้องกับพุทธศิลปะทางพระพุทธศาสนา นอกเหนือจากจะปรากฏ 
คุณค่าทางด้านปรัชญาวัตถุธรรมแล้ว ยังสะท้อนให้เห็นคุณค่าทางด้านหลักคําสอน มีการอธิบายหลักธรรม            
ผ่านงานพุทธศิลปะ ไม่ว่าจะเป็นพุทธศิลปะ ด้านประติมากรรม สถาปัตยกรรม รวมถึงจิตรกรรม เมื่อกล่าวถึง
หลักคําสอนที่เกี่ยวกับการสร้างงานพุทธศิลปะจะเห็นได้ว่า งานพุทธศิลปะ ที่สร้างสวรรค์ขึ้นจากความศรัทธา
ต่อพระพุทธศาสนานั้น ย่อมได้รับอิทธิพลจากหลักธรรมคําสอนของพระพุทธองค์อยู่เบื้องหลัง จึงเอื้อประโยชน์
ต่อการใช้สอยและเป็นสื่อแห่งการประกอบพิธีกรรมทางศาสนา หรือการปฏิบัติธรรม อย่างสอดคล้องกับวิถีชาวพุทธ 
หลักคําสอนที่เกี่ยวข้องกับการสร้างงานพุทธศิลปะ พอจะประมวลสรุปได้ ดังต่อไปนี้ (ผศ.ดร.จารุวรรณ พึ่งเทียร, 
2560: 15-18 ) 
 บูชา 2 : อามิบูชา คือ การบูชาด้วยสิ่งของแจะ ปฏิบัติบูชา คือการบูชาด้วยการปฏิบัติธรรม ตามคาํสอน
ของพระพุทธองค์ คําสอนเรื่องการบูชา ปรากฏในมงคลสูตรว่า “การบูชาบุคคลหรือสิ่งที่ควร บูชา เป็นอุดมมงคล” 
การสร้างสถูปเจดีย์ พระปรางค์พระพุทธรูปขึ้น เพื่อเป็นวัตถุแห่งการบูชา การบูชา จึงมีอิทธิพลต่อการสร้าพุทธศิลป์ 
ประเภทสถาปัตยกรรม ได้แก่ พระพุทธรูปจิตรกรรม ได้แก่ จิตรกรรม ฝาผนังในโบสถ์/วิหาร/หอไตร  



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565)  229 

 

 ไตรสิกขา : ศีล การสํารวมกาย วาจาให้สงบเรียบร้อย, สมาธิ การทําใจให้ตั้งมั่น, ปัญญา ความรอบรู้ 
อย่างทะลุปรุโปร่ง รู้แจ้งแทงตลอด ไตรสิกขาเป็นข้อปฏิบัติตลอดชีวิตที่เป็นนักบวช เริ่มตั้งแต่วันแรก ที่ถือบวช
ในพระอุโบสถ ภายหลังการบวชแล้วต้องอาศัยอยู่ภายในเสนาสนะ คือ กุฏิ เพื่อปฏิบัติตาม ไตรสิกขา ไตรสิกขา
จึงมีอิทธิพลต่อการสร้างพุทธศิลป์ประเภทสถาปัตยกรรม ได้แก่ โบสถ์ วิหาร และกุฏิ  
 บุญกิริยาวัตถุ 3 : ทานมัย บุญสําเร็จด้วยการบริจาคทาน , ศีลมัย บุญสําเร็จด้วยการรักษาศีล , 
ภาวนามัย บุญสําเร็จด้วยการเจริญภาวนา บุญกิริยาวัตถุเป็นหลักการทําบุญของพุทธบริษัท โดยเฉพาะในวัน
สําคัญทางพระศาสนา พุทธศาสนิกชนจะมาทําบุญตักบาตรที่ศาลาการเปรียญ สมาทานศีลและเจริญ ภาวนา
ทั้งที่โบสถ์ วิหาร และศาลาการเปรียญ บุญกิริยาวัตถุจึงมีอิทธิพลต่อการสร้างพุทธศิลป์ประเภท สถาปัตยกรรม 
ได้แก่ โบสถ์ วิหาร ศาลาการเปรียญและหอปฏิบัติธรรม  
 ภพ 3 : กามภพ ภพที่เป็นกามาวจร คือ นรก มนุษย์ สวรรค์ชั้น 5 (อบายภูมิ 4 มนุสสภูมิ 1 เทวภูมิ 6), 
รูปภพ ภพที่เป็นรูปาวจร คือ รูปพรหม 16 ชั้น , อรูปภพ ภพที่เป็นอรูปาวจร คือ อรูปพรหม 4 ชั้น ภพ 3 เป็น
คําอธิบายถึงการเวียนว่ายตายเกิดของสัตว์ผู้ยังไม่พ้นกิเลส ตามแรงกรรมที่ทําไว้เป็นที่รองรับตามหลักกฎแห่งกรรม 
การนําเสนอหลักคําสอนเรื่อง ภพ 3 นี้ ต้องการให้คนทําความดี ละเว้น ความชั่ว ด้วยการ “เล่าเรื่องด้วยภาพ 
ภพ 3 มีอิทธิพลต่อการสร้างพุทธศิลป์ประเภทจิตรกรรม และประติมากรรมประดับ สถาปัตยกรรมว่าด้วยเรื่อง
ไตรภูมิ (นรก สวรรค์ และโลกมนุษย์)  
 ไตรลักษณ์ : อนิจจตา ความเป็นของไม่เที่ยง, ทุกขตา ความไม่สามารถเป็นอยู่ได้, อนัตตา ความไม่มี
ตัวตน เป็นการอธิบายสรรพสิ่งทั้งหลายต้องตกอยู่ภายใต้สามัญญลักษณะ 3 ประการ คือ ความไม่เที่ยง ความ
เป็นทุกข์ และความเป็นอนัตตา ไตรลักษณ์ จึงมีอิทธิพลต่อการสร้างพุทธศิลป์ ประเภทประติมากรรมอันเป็ น
องค์ประกอบของสถาปัตยกรรม ได้แก่ รูปเหรากลืนนาค หรือรูปนาคกาล (มีความหมายว่ากลาเวลาย่อมกลืน
กินสรรพสิ่ง) และประติมากรรม พระพุทธรูปปางปรินิพพาน  
 เจดีย์ 4 : ธาตุเจดีย์ เจดีย์ที่บรรจุพระบรมสารีริกธาตุ , บริโภคเจดีย์ เจดีย์ที่บรรจุสิ่งของที่เกี่ยวกับ 
พระพุทธเจ้า, ธรรมเจดีย์ เจดีย์ที่บรรจุพระธรรมคําสอนของพระพุทธเจ้า , อุทเทสิกเจดีย์ สิ ่งที่อุทิศถวาย 
พระพุทธเจ้าเป็นการอธิบายถึงสื่อทางวัตถุที่จะทําให้ระลึกถึงและเกิดความรู้สึกใกล้ชิดพระพุทธเจ้า เจดีย์ 4  
จึงมีอิทธิพลแก่การสร้างพุทธศิลป์ประเภทสถาปัตยกรรม ได้แก่ พระพุทธรูป รอยพระพุทธบาท จิตรกรรม 
ได้แก่ งานจิตรกรรมฝาผนังเล่าเรื่องพุทธประวัติ ชาดก หรือภาพพระบฏ  
 ถูปารหบุคคล 4 : พระอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้า, พระปัจเจกพุทธเจ้า, พระอรหันตสาวก, พระเจ้า 
จักรพรรดิ์ราช เป็นคําอธิบายถึงบุคคล 4 ที่ควรแก่การทําสถูปเจดีย์บูชา ถูปารหบุคคลจึงมีอิทธิพลต่อการสร้าง
พุทธศิลป์ประเภทสถาปัตยกรรม ได้แก่ พระเจดีย์ พระปรางค์ ประติมากรรม ได้แก่ พระพุทธรูปหรือรูปเคารพ 
จิตรกรรมได้แก่ภาพพระบฏ  
 สังเวชนียสถาน 4 : สถานที่ประสูต,ิ สถานที่ตรัสรู้, สถานที่ปฐมเทศนา, สถานที่ปรินิพพาน เมื่อชนผู้มี
ศรัทธาแล้วเบื้องหน้าแต่กายแตกดับไปย่อมเข้าถึงสุคติโลกสวรรค์ เป็นที่ระลึกถึงเพื่อการปลงสังเวชในพระไตรลักษณ์ 
สังเวชนียสถาน 4 จึงมีอิทธิพลต่อการสร้างพุทธศิลป์ประเภทสถาปัตยกรรม ได้แก่ สถูป เจดีย์ วิหารและ
พระพุทธรูป  



230  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565) 

 

 อบายภูมิ 4 : นิรย นรก, ติรัจฉานโยนิ กําเนิดสัตว์เดรัจฉาน, ปิตติวิสัย ภูมิแห่งเปรต อสุรกาย พวกอสูร 
อบายภูมิเป็นภูมิที่หาความเจริญมิได้ เป็นสถานที่เกิดของสัตว์ที่ ทําบาปไว้มาก เต็มไปด้วยความทุกข์ทรมาน 
รองรับวิบากกรรมชั่วตามกฎแห่งกรรม อบายภูมิจึงมีอิทธิพลในการสร้างพระพุทธศิลป์ประเภทจิตรกรรมเล่า
เรื่องนรกภูมิทั้ง 4  
 อุโบสถศีล 8 : เว้นจากการฆ่าสัตว์ ลักทรัพย์ ประเวณี พูดเท็จ การด่ืมน้ำเมา บริโภคอาหาร ยามวิกาล 
การฟ้อนรําขับร้องลูบไล้ของหอม นอนบนที่สูงใหญ่เกินประมาณ การรักษาอุโบสถศีล ถือเป็นการขัดเกลากิเลส
อย่างยอดยิ่งของผู้ครองเรือน เป็นพระมหากุศล เป็นวิถีชีวิตของชาวพุทธมิใช่นักบวช อุโบสถศีล จึงมีอิทธิพล
ต่อการสร้างพุทธศีลประเภทสถาปัตยกรรม ได้แก่ โบสถ์ วิหาร ศาลาการเปรียญ และศาลาปฏิบัติธรรม  
 ทศบารมี : ทาน ศีล เนกขัมมะปัญญา วิริยะ ขันติ สัจจะ อธิษฐาน เมตตา อุเบกขา คุณธรรมที่พระโพธิสตัว์ 
บําเพ็ญในแต่ละชาติอย่างยวดยิ่งเป็นตัวอย่างการทําคุณงามความดีแก่พุทธบริษัท ทศบารมี จึงมีอิทธิพลต่อการ
สร้างพุทธศิลป์ประเภทจิตรกรรมและประติมากรรม 
4. บทสรุป 
 ปรัชญาธรรมทางวัตถุจากพุทธศิลปะ สรุปความได้ว่า ปรัชญาธรรมทางวัตถุในงานพุทธศิลป์ กล่าวถึงงาน 
พุทธศิลปะประเภทประติมากรรม คือ พระพุทธรูป การสร้างพระพุทธรูปมีคติความเชื่อมาจากการสร้างองค์
แทนของพระพุทธเจ้า เมื่อพระองค์ปรินิพพานมานานแล้ว พุทธศาสนิกชนได้สร้างองค์แทนขึ้นมา เพื่อเคารพ
สักการะ กราบไหว้บูชา ลักษณะการสร้างมีความแตกต่างกัน แต่ก็ยังคงยึดตามมหาปุริสลักขณะของพระองค์
เป็นต้นแบบ เมื่อสร้างพระพุทธรูปขึ้นมามีการสะท้อนแง่คิดทางปรัชญาธรรมหลายประการ เช่น ความบริสุทธิ์ 
สะอาดหมดจากกิเลสและกองทุกข์ ความหนักแน่น มั่นคง ความเมตตากรุณา ปรัชญาธรรมจากพระพุทธรูป
สามารถนํามาปฏิบัติในชีวิตประจําวันของมนุษย์ได้ ส่วนการสร้างเจดีย์ สร้างสถูปต่างๆ สิ่งสําคัญคือเพื่อบรรจุ
พระบรมสารีริกธาตุ รวมถึงพระธาตุของพระอรหันต์ทั้งหลาย เพื่อให้คนได้กราบไหว้บูชา ก่อให้เกิดบุญกุศลใน
ชีวิตแก่ตนเอง ปรัชญาธรรมที่เกี่ยวกับ การสร้างเจดีย์สร้างสถูป เกี่ยวเนื่องกับหลักปรัชญาธรรมเพื่อความหลุด
พ้น หรือการเข้าถึงพระนิพพานเป็นเป้าหมายสําคัญ สัญลักษณ์ต่างๆ ที่เกี่ยวข้องจึงมุ่งเน้นเพื่อสะท้อนให้เห็น
แนวทางที่จะนําไปสู่ความหลุดพ้น ส่วนปรัชญาธรรมจากงานจิตรกรรมทางพระพุทธศาสนา สะท้อนให้เห็น
เรื่องราวทางพระพุทธศาสนา ไม่ว่าจะเป็นเรื่องชาดก หรือเหตุการณ์ในพุทธประวัติรวมถึงเรื่องราวเกี่ยวกับ
ประเพณีของคนในสังคม เป็นภาพสะท้อนของปรัชญาสังคมที่เกี่ยวเนื่องกับการดําเนินชีวิต พุทธศิลปะนอกจาก
จะสะท้อนปรัชญาธรรมแล้ว ยังสะท้อนให้เห็นคุณค่าของหลักธรรมสําคัญในทางพระพุทธศาสนาหลายเรื่อง 
เช่น เรื่องการบูชา บุญกิริยาวัตถุ 10 เป็นต้น  
บรรณานุกรม 
ขวัญทอง สอนศิริ. (2547). พุทธนาคบริรักษ์ 48 พรรษา สยามบรมราชกุมารี . กรุงเทพฯ: เพชรเกษม การ

พิมพ.์  
จารุวรรณ พึ่งเทียร. (2560). พุทธศิลป์. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
จิตรกรรมและศาสนา. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา : http://kanchanapisek.or.th/. [6 เมษายน 2561].  



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565)  231 

 

ญาณภัทร ยอดแก้ว. ทัศนคติที่มีต่อการบูชาพระพุทธรูปในสังคมไทย. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา : www.goto 
know.org/posts/. [8 เมษายน 2561]. 

ทรงพล จังพานิชย์กุล. (2546). พระพุทธรูป มรดกล้ำค่าของเมืองไทย. กรุงเทพฯ: บริษัท คอมม่า ดีไซน์แอนด์
พริ้นท์ จํากัด. 

ธงชัย สิทธิกรณ์. พระพุทธรูปปริศนาธรรมะ. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: http://www.birdkm.com/outside-
classroom/budha-story/buddha-statue [as เมษายน 2561]. 

บุญมี แท่นแก้ว. (2545). พุทธปรัชญาเถรวาท. กรุงเทพฯ: สํานักพิมพ์โอเดียนสโตร.์  
บุญเยี่ยม แย้มเมือง. (2537). สุนทรียะทางทัศนศิลป์. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร.์  
ประพัฒน์ ศรีกูลกิจ. (2559). พุทธปรัชญาเถรวาท. พิษณุโลก : บริษัทโฟกัส พริ้นต้ิง จํากัด.  
ประภัสสร์ ชูวิเชียร. (2554). 5 มหาเจดีย์สยาม. กรุงเทพฯ: มิวเซียมเพรส.  
พระเจดีย์. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.phuttha.com [8 เมษายน 2561]. 
พระมหาธีระวัฒน์ กมลวิบูลย์. (2553). แนวคิดทางพุทธปรัชญาในศิลปกรรมของวัดสุทัศนเทพวรราราม. 

วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต, บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร.์  
พระยามานวราชเสวี (ปลอด วิเชียร ณ สงขลา). (2514). ชุมนมบทความทางวิชาการ. กรุงเทพฯ: สมาคมสังคมศาสตร์

แห่งประเทศไทย.  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2500). พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏก์ 2500. กรุงเทพฯ:              

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
          . (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬา            

ลงกรณราชวิทยาลัย.  
          . (2532). อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาอฏฐกถา. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
          . (2560). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาอฏฐก. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. 
มโน พิสุทธิรัตตานนท.์ (2547). สุนทรียวิจักษณ์ในจิตรกรรมไทย. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร.์  
ราชบัณฑิตยสถาน. (2556). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554. กรุงเทพฯ: ราชบัณฑิตยสถาน. 
รุ่งโรจน์ ธรรมรุ่งเรือง. พุทธศิลป์สอนธรรม จิตรกรรมแห่งศรัทธาจากอดีตกาล. [ออนไลน์]. http://goodlife 

update.com/healthy-mind/inspiration/moem.html. [8 เมษายน 2561]. 
วัดมงคลรัตนราม แคลิฟอร์เนีย สหรัฐอเมริกา. รูปลักษณะพระสถูปเจดีย์. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา : www. 

Facebbook.com. [8 เมษายน 2561]. 
วิกัลย์ พงศ์พนิตานนท์. (2555). ประติมากรรมและจิตรกรรมไทย.ในประมวลสาระชุดวิชาไทยศึกษา หน่วยที่ 

13. พิมพ์ครั้งที่ 33. นนทบุรี : สํานักพิมพ์มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช.  
วิบูลย์ ลี้สุวรรณ. (2542). ศิลปะกับชีวิต. กรุงเทพฯ: บริษัท เอสพีเอฟ พริ้นติ้ง กรุ๊ป จํากัด.  
          .(2547). ทัศนศิลป์ไทย. กรุงเทพฯ: ปิรามิด. 
สถิต วงศ์สวรรค.์ (2540). ปรัชญาเบื้องต้น. กรุงเทพฯ: บริษัทอักษรพิทยา.  



232  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565) 

 

สมบูรณ์ ดําดี. (2544). การศึกษาพุทธปรัชญาในงานพุทธศิลป์ เพื่อเป็นแนวทางการออกแบบตกแต่ง
ภายในพิพิธภัณฑ์พุทธศิลป์. วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตร์มหาบัณฑิต, บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัย
ศิลปากร. 

สันติ เล็กสุขุม. (2553). งานช่าง คําช่างโบราณ. กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร. 
สุวัฒน์ แสนขัติ. (2547). จิตรกรรมไทย : หอศิลป์. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ: เทนเดอร์ ทัช.  
เสฐียรพงษ์ วรรรณปก. (2550). คําบรรยายพระไตรปิฎก. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา.  
สํานักโบราณคดี กรมศิลปากร. (2550). ศัพทานุกรมโบราณคดี. กรุงเทพฯ: สํานักโบราณคดีกรมศิลปากร. 
4 ปริศนาธรรมคําสอนที ่แฝงอยู ่ในองค์พระพุทธรูป.  [ออนไลน์] แหล่งที ่มา: https://www.dek-

d.com/board /view/3644247/ [8 เมษายน 2561]. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 


