
248  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวกิสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

การปรับเปลี่ยนทิฏฐิวิปลาสด้วยการถ่ายถอนอกุศลอุปปาทาน 
ตามแนวพุทธศาสนามหายาน 

THE ALTERATION OF INTOLERANCE BY TAKING DOWN  
THE VENGEANCE OF PATHAN ALONG THE MAHAYANA BUDDHISM 

 
 

กรกนก ศรีสุวรรณ 
Kornkanok Srisuwan 

สาขาวิชาพุทธศาสน์ศึกษา  
Program in Buddhist Studies 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย  
Graduate School, Mahamakut Buddhsit University 

E-mail: kornkanok3322@gmail.com, 
วันที่รับบทความ (Received) : 19 เมษายน 2564 

วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 15 มิถุนายน 2564 
วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 15 มิถุนายน 2564 

 
 
บทคัดย่อ  
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาเรื่องการปรับเปลี่ยนทิฏฐิวิปลาสด้วยการถ่ายถอนอกุศล         
อุปปาทานตามแนวพุทธศาสนามหายาน และแนวคิดการปรับเปลี่ยนทิฏฐิวิปลาสด้วยการถ่ายถอนอกุศลอุป
ปาทานตามแนวพุทธศาสนามหายาน พบว่า “วิปลาส คือ ความสำคัญผิด คิดผิด เห็นผิด คลาดเคลื่อนจาก
ความเป็นจริงในสภาวะของไตรลักษณ์ อันเป็นไปในส่วนจิตและเจตสิก 3 ประการ คือ สัญญาวิปลาส จิต
วิปลาส และ ทิฏฐิวิปลาส และการปรับเปลี่ยนทิฏฐิวิปลาสด้วยการถ่ายถอนอกุศลอุปปาทานตามแนวพุทธ
ศาสนามหายาน คือ การบำเพ็ญเพียรตามอุดมคติ 3 ประการ ประการที่ 1 หลักมหาปัญญา การเข้าถึงศูนยตา 
2 ชั้น คือ “บุคคลศูนยตาและธรรมศูนยตา” (มาจากใหน) ประการที่ 2 หลักมหากรุณา การตั้งโพธิจิตมุ่งพุทธ
ภูมิ ไม่มุ่งเพียงอรหันต์ภูมิ สร้างบารมีเพ่ือช่วยสัตว์ บำเพ็ญบารมีขั้น 6 คือ ขั้นที่หนึ่ง ทานปารมิตา ขั้นที่สอง 
ศีลปารมิตา ขั้นที่สาม กษานติปารมิตา ขั้นที่สี่ วิริยปารมิตา ขั้นที่ห้า ธยานปารมิตา ขั้นที่หก ศาสนาปารมิตา 
ประการที่ 3 หลักมหาอุปาย คือ พระโพธิสัตว์จะต้องประกอบด้วยกุศโลบายนานัปการ ในการช่วยเหลือปวง
สัตว์  
คำสำคัญ: การปรับเปลี่ยน, ทิฏฐิวิปลาส, การถ่ายถอน, อกุศลอุปปาทาน 
ABSTRACT 
 This article aims to study the matter “The alteration of intolerance by taking down 
the vengeance of Pathan along the Mahayana Buddhism” And concluded that the concept 
of altering intolerance by taking down the vengeance of Pathan along Mahayana Buddhism 
and the results of the study can be concluded that distortion is the significance of 
misconception, misunderstanding, inaccuracy of reality in the state of the Trinity Which went 
into the mind and the mind of the three things which are "distortion of perception, distortion 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา สำนักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564)  249 

of thought, distortion of views" And the alteration of distortion by taking down the 
vengeance of pathan along the Mahayana Buddhist line Practicing three ideals. First point: 
Principles of great wisdom Access to the eye center of two levels, "void liberation". Second 
point: Mahakaruna, the setting of Bodhi chit, aimed at Buddhism Not only aimed at the Arhat 
Phum Build prestige to help humanity Performing Charisma in the 6th level is First, phase 
Dhana paramita (giving) Second phase SilaParmita (morality) Third phase Nakamparamita 
(renunciation) phase four Pang paramita (wisdom) Fifth phase Viriyaparmita (energy) six phase 
Kantiparmita (forbearance). Third point: Mahaupaya (The great strategy) is The Bodhisattva 
must consist of various strategies in helping humanity. 
Keywords: The alteration, intolerance, taking down, the vengeance of Pathan along 
 
1. บทนำ  
 ประมาณพุทธศตวรรษที่ 3 ในยุคพระเจ้าอโศกมหาราช แม้ว่าจะมีพระพุทธศาสนานิกายต่างๆ 
เกิดขึ้น แต่นิกายทั้งหลายเหล่านั้นยังสามารถดำรงอยู่ร่วมกันภายใต้ชื่อ “พระพุทธศาสนา” เหมือนๆ กัน ทั้งนี้
เป็นผลมาจากการปรับเปลี่ยนนิยามความหมายของ “สังฆเภทผลจากการปรับเปลี่ยนนี้ ทำให้พระพุทธศาสนา
ยอมรับแนวคิดที่มีความหลากหลาย ตราบเท่าที่หมู่สงฆ์ยังคงทำสังฆกรรมร่วมกันเมื่อโลกของพระพุทธศาสนา
ในยุคนั้นเริ่มมีแนวความคิดในการยอมรับแนวคิดที่แตกต่าง รวมถึงการตีความคำสอนในรูปแบบที่แตกต่าง
ออกไปเช่นนี้  ย่อมสามารถอธิบายได้ถึงปรากฏการณ์การกำเนิดขึ้นของพระพุทธศาสนามหายาน
พระพุทธศาสนามหายานมีแนวคิดเกี่ยวกับการบรรลุความเป็นพระพุทธเจ้า โดยไม่จำกัดว่าเป็นบรรพชิตหรือ
คฤหัสถ์ แนวคิดนี้อยู่บนพ้ืนฐานการศึกษาเรื่องราวในอดีตของพระศากยมุนีพุทธเจ้า เมื่อครั้งที่พระองค์
เสวยพระชาติเป็นพระโพธิสัตว์ ซึ่งทำให้พบว่า การที่พระโพธิสัตว์จะบรรลุธรรมเป็นพระพุทธเจ้าได้นั้น        
พระโพธิสัตว์จะต้องพบกับพระพุทธเจ้าในอดีต ดังนั้น พระพุทธศาสนามหายานในยุคต้นจึงได้อธิบายถึงวิธีการ
ต่างๆ ที่จะทำให้สามารถพบกับพระพุทธเจ้าได้ ดังที่ปรากฏอยู่ในพระสูตรมหายานต่างๆ” (Sasaki Shizuka) 
(Phramahapongsak Thaniyo (Translate), 2020, pp.175-210) วิปลาส ทำให้มนุษย์ทั้งหลายเกิดทุกข์ได้ก็
เพราะเข้าไปสำคัญผิด เห็นผิด คิดผิดในขันธ์ 5 ว่าไม่แปรปรวนเปลี่ยนแปลง มีความงามอยู่ตลอดเวลา สามารถ
สั่งการได้ แท้ที่จริงสรรพสิ่งทั้งหลายตกอยู่ในวิปลาส 4 ซึ่งเป็นเหตุหนึ่งที่ก่อให้เกิดการเวียนว่ายตายเกิด เพราะ
เข้าไปติดในบ่วงแห่งมาร พระพุทธเจ้าตรัสไว้ใน “วิปลาสสูตร” (Thai tripitakan, 21/49/79) ว่า ความคลาด
เคลื่อนจากความเป็นจริง มีลักษณะ 4 ประเภท คือ (1) นิจจวิปลาส วิปลาสในสิ่งที่ไม่เที่ยงว่าเที่ยง (2) สุข
วิปลาส วิปลาสในสิ่งที่เป็นทุกข์ว่าเป็นสุข (3) อัตตวิปลาส วิปลาสในสิ่งที่ไม่เป็นตัวตนว่าเป็นตัวตน (4) สุภ
วิปลาส วิปลาสในสิ่งที่ไม่งามว่างาม ดังคำว่าของเหม็นบางชนิดออกฤทธิ์เป็นของหอม โลกนี้วิจิตรสวยงามดุจ
ราชรถ (Thai tripitakan, 25/171/86) หากไม่เจริญสติปัฏฐาน 4 ปัญญาไม่เกิด ไม่เห็นไตรลักษณ์ ก็จะไม่
ยอมรับไม่ยอมเข้าใจอย่างถ่องแท้แล้วจะทำให้สัตว์ไม่พ้นจากความทุกข์ในวัฏฏะ 
2. แนวคิดการปรับเปลี่ยนทิฏฐิวิปลาส  
 การเกิดขึ้นและมียู่ของพระพุทธศาสนาฝ่ายมหายาน ผ่านการยอมรับจากศาสนิกและนักวิชาการมา
อย่างยาวไกล มีการสืบค้นและตั้งประเด็นคำถามถึงต้นตอและกาลเวลาที่เกิดให้แน่ชัดเป็นที่เชื่อถือในกลุ่มชน
รุ่นใหม่ที่ยึดโยงอยู่กับหลักความเชื่อและทฤษฎีใหม่ทางตะวันตก คือ “หลักทฤษฎีทางวิทยาศาสตร์” หลักฐาน
การเสริมสร้างเพ่ือให้พระพุทธศาสนานิกายมหายานมีความเด่นชัดทั้งที่มาแหล่งกำเนิดและกาลเวลา           
ยังคลุมเครืออยู่เช่นเดิมจากอดีตจนปัจจุบัน นับระยะเวลากว่า 2000 กว่าปี ศาสตร์สมัยใหม่ที่ถูกยกมา



250  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวกิสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

ประยุกต์ ใช้ ในการตีวามเรื่องความชัด เจน คือ ศาสตร์แห่ งการตีความที่ ชื่ อว่า “เฮอร์ เมนูติกส์ ” 
(Hermeneutics) พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถานให้คำจำกัดความว่า “อรรถปริวรรตศาสตร์” หมายถึง
ศาสตร์แห่งการตีความ ตามความหมายที่คุ้นหูกัน บางครั้งก็สามารถใช้คำบาลีไทยว่า “อรรถวิเคราะห์ หรือ 
อรรถบทวิเคราะห์ หรือ นัยวิเคราะห์ (นยคฺคาห)” พระพุทธศาสนาเถรวาทชี้ว่า คำว่า “นัยวิเคราะห์” นี้ได้เค้า
ความมาจากคำว่า “โยนิโสมนสิการ” (Reflection by origin) ที่แปลว่า “การทำไว้ในใจโดยอุบายอันแยบ
คาย” หรือ ในภาษาร่วมสมัยใช้คำว่า “การใช้วิจารณญาณ” คำว่า โยนิโสมนสิการ เป็นพุทธพจน์แต่คำว่า 
“นะยัคคาหะ” เป็นคำที่สาวกบัญญัติใช้ในภายหลัง ศาสตร์แห่งการตีความเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า  “ศาสตร์แห่ง
ความเข้าใจ” เพราะคำว่า “เฮอร์เมนูติกส์” มีรากศัพท์มาจาก เฮอร์มีส (Hermes) เป็นเทพเจ้าแห่งการสื่อสาร 
(God of Messenger) ของกรีกโบราณ กล่าวกันว่า เทพเฮอร์มีสต้องทำหน้าที่สื่อสารระหว่างหัวหน้าเทพเจ้า
ด้วยกันและระหว่างเทพเจ้ากับมนุษย์ เพราะมีของวิเศษคือรองเท้าติดปีกจึงเดินทางได้ไวดังใจคิดหรือกระแส
จิต และมีไม้ถือศักดิ์สิทธิ์อันเป็นสัญลักษณ์ของการปรองดองด้วยเพราะเคยใช้ห้ามการวิวาทของบรรดามนุษย์
และสัตว์ที่ทะเลาะกัน เฮอร์มีสื่อสารด้วยใจ เพราะต้องเรียนรู้ภาษาของเทพและมนุษย์รวมทั้งสัตว์เพ่ือสื่อสาร
ให้พวกเขาเข้าใจ ดังนั้น ศาสตร์แห่งการตีความเป็นศาสตร์และศิลป์แห่งความเข้าใจด้วย ในกลางศตวรรษท่ี 17 
เจ.ซี.แดนออเออร์ (J.C. Dann Hauer) ได้นำเอาคำว่าเฮอร์เมนูติกส์มาใช้เป็นคนแรกเพ่ือใช้ตีความคัมภีร์ทาง
ศาสนา กฎหมายและวรรณคดีโดยมีเป้าหมายเพ่ือหาความถูกต้องทางภาษาและประวัติศาสตร์ ต่อมา ชไลมา
เคอร์ (FriedrichSchleiermacher 1768-1838) ผู้ได้รับการขนานนามว่า เป็นบิดาแห่งการตีความสมัยใหม่
ตั้งแต่ชไลมาเคอร์เป็นต้นมา เฮอร์เมนูติกส์ก็เริ่มถูกนำมาใช้ตีความตำราทั่วไปโดยไม่จำกัดแต่เฉพาะตำราทาง
ศาสนา กฎหมายและวรรณคดีเท่านั้น ทำให้ดิลเทย์ (Wilhelm Dilthey, 1833-1911) หันมาพัฒนาศาสตร์
แห่งการตีความอย่างเอาจริงเอาจัง จนกลายมาเป็นศาสตร์สากล ที่นักศาสนาหลังยุคใหม่ให้ความสนใจเป็น
พิเศษและถือเป็นส่วนหนึ่งของศาสนาโลกาภิวัตน์ (Klemm, David E, 1986, pp.2-31) 
 ทิฏฐิวิปลาสมีพ้ืนฐานโดยตรงจาก พุทธศาสนามหายาน เพราะให้ความสำคัญต่อแนวคิดเรื่องความ
เป็นโพธิสัตว์ว่า จะต้องมีจริยธรรมโดยมุ่งที่ความเมตตากรุณาต่อสรรพสัตว์เป็นเหตุผลอาจจะเป็นเพราะว่า 
แนวคิด ฝ่ายมหายานที่ยกการเข้าถึงปัญญาแห่งการบรรลุธรรมของสรรพสัตว์เท่าเทียมกับการโอบอุ้มช่วยเหลือ
สรรพชีวิตด้วยจิตกรุณา พุทธศาสนามหายานเห็นว่า ระหว่างปัญญาและกรุณานั้นไม่สามารถกล่าวได้ว่าสิ่งใด
เป็นสิ่งที่มีความสำคัญที่สูงกว่ากันต้องอาศัยซึ่งกันและกันเช่น “ไม่เพียงโพธิสัตว์มีโพธิจิต สัตว์ทั้งหลายเหล่านั้น
ก็ประกอบอยู่ด้วยโพธิจิตเช่นเดียวกันการช่วยเหลือกันจึงเป็นเรื่องที่ดำเนินไปตามธรรมชาติ ไม่ใช่เฉพาะ
โพธิสัตว์เท่านั้นที่เป็นฝ่ายช่วยเหลือสัตว์อ่ืน แต่สัตว์อ่ืนก็กำลังช่วยเหลือโพธิสัตว์ ได้ทำหน้าที่ต่อไปในสังสารวัฏ 
ถ้าไม่มีผู้รับก็ไม่มีผู้ให้ฉันใด ถ้ามีสัตว์และโพธิจิตก็ย่อมที่จะไม่มีโพธิสัตว์ฉันนั้นเมื่อครั้นวางใจเป็นกลางแล้ว 
โพธิสัตว์ย่อมสามารถปลุกโพธิจิตแห่งตนและชี้น้ำบุคคลอ่ืนเห็นศักยภาพของเขาด้วย” บุคคลผู้ซึ่งพัฒนาความ
เจริญก้าวหน้าแห่งตนด้วยการตระหนักถึงปัญญาและกรุณาอย่างเสมอกันเช่นนี้ฝ่ายพุทธศาสนามหายาน 
เรียกว่าโพธิสัตว์มองจากพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทแล้ว “ทิฏฐิวิปลาส” คือ ความเห็นที่คลาดเคลื่อนจากความ
เป็นจริง ด้วยอำนาจของความสำคัญผิด คิดผิด เห็นผิด ในของไม่เที่ยงว่าเที่ยง ในทุกข์ว่าเป็นสุข ในสภาพไม่ใช่
ตัวตนว่าเป็นตัวตน การปรับเปลี่ยนหรือละวิปลาสได้ก็ด้วยการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามหลักการปฏิบัติสติ
ปัฏฐาน 4 เป็นระบบและกระบวนการในการละหรือกำจัด “ทิฏฐิวิปลาส” คือ ความสำคัญผิด คิดผิด เห็นผิด
ในความงามต้องปฏิบัติด้วยการกำหนดรู้กายมี มนสิการสิ่งที่ เป็นปฏิกูลและป่าช้า 9 เป็นต้น เช่น การละ
ความสำคัญผิด คิดผิด เห็นผิดในความสุข ต้องปฏิบัติด้วยการกำหนดรู้ในเวทนาคือทุกข์ที่เกิดขึ้น การละ
ความสำคัญผิด คิดผิด เห็นผิดในความเที่ยงต้องปฏิบัติด้วยการดูจิตที่เกิดกิเลสขึ้นในขณะปฏิบัติภาวนา และ
การละความสำคัญผิด คิดผิด เห็นผิดในตัวตนต้องปฏิบัติด้วยการกำหนดรู้ในธัมมารมณ์ที่เกิดขึ้นเมื่อส่วนใด



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา สำนักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564)  251 

ปรากฏเห็นเด่นชัด ก็กำหนดพิจารณาภาวนาในส่วนนั้นจนจิตรู้แจ้งตามสภาพของความเป็นจริง ความคลาส
เคลื่อนในเรื่อง “ทิฏฐิวิปลาส” ตามแนวคิดพุทธศาสนาเถรวาท เช่น “แนวคิดพุทธภาวะเป็นอัตตาหรือ
อนัตตา” พุทธศาสนาเถรวาทมผีลว่า พุทธภาวะของพุทธศาสนาเถรวาทมีสภาวะเป็นอนัตตา เพราะมีหลักการ
และเหตุผลเด่นชัดว่า “พุทธภาวะหลังปรินิพพานมีสภาพว่างเปล่าไม่มีสภาวะบัญญัติอันใดปรากฏเหลืออยู่     
แต่ในพุทธศาสนามหายานนั้นมีสภาวะเป็นอัตตา เพราะอธิบายสนับสนุนความมีอยู่ของพระพุทธเจ้าทั้งหลาย
หลังจากปรินิพพานแล้วที่จะต้องดำรงอยู่เป็นนิรันดร์บนดินแดนพุทธเกษตร แต่ก็มีบางทัศนะไม่ได้มองว่าเป็น
อัตตาทั้งหมด เพราะมีการอธิบายในลักษณะที่เปิดพ้ืนที่ไว้สำหรับความเป็นอนัตตาด้วยเช่นกัน แต่ที่เกี่ยวกับ
ความมีอยู่ของเป้าหมายสูงสุดนั้น ไม่ได้ต่างกันอย่างสิ้นเชิง พระพุทธศาสนาเถรวาทไม่ยอมรับแนวคิดความมี
อยู่ของพุทธภาวะหลังปรินิพพาน แต่พุทธศาสนามหายานส่วนใหญ่ยอมรับพุทธภาวะที่ดำรงอยู่นิรันดร์บน
ดินแดนพุทธเกษตร มีบางทัศนะที่มองว่า พุทธเกษตรเป็นที่พักหรือเป็นทางผ่านของพระพุทธเจ้าทั้งหลาย
เท่านั้น ส่วนเป้าหมายสูงสุดไม่ต่างกัน เพราะต่างก็มุ่งความสำเร็จเป็นพระพุทธเจ้าเช่นเดียวกัน 
 วิปลาส ความคลาดเคลื่อนจากความเป็นจริง ด้วยอำนาจของความสำคัญผิด คิดผิด เห็นผิด อัน
เป็นไปในความเข้าใจผิดในของไม่เที่ยงว่าเที่ยง ในทุกข์ว่าเป็นสุข ในสภาพไม่ใช่ตัวตนว่าเป็นตัวตน อันเป็นเหตุ
ก่อให้เกิดอกุศลกรรม ทำให้ข้องอยู่ในวัฏฏะ จิตเกี่ยวพันกับนิวรณ์ ทำให้ทิฏฐิวิบัติทำให้เกิดความหลง อันมี
สาเหตุมาจากนิวรณ์ 5 ความพอใจกาม ไม่กำหนดรู้ทุกข์ เข้าไปยึดถือ ไม่ตริตรองพิจารณาโดยแยบคาย วิปลาส
จะไม่ครอบงำเฉพาะพระอรหันต์เท่านั้น ทิฏฐิวิปลาส คือ ทิฏฐิคลาดเคลื่อน ความเห็นผิดพลาดจากความเป็น
จริง โดยเฉพาะเชื่อถือไปตามสัญญาวิปลาส หรือ จิตตวิปลาสนั้น เช่น มีสัญญาวิปลาสเห็นเชือกเป็นงู แล้ว
เกิดทิฏฐิวิปลาส เชื่อหรือลงความเห็นว่าที่บริเวณนั้นมีงูชุม หรือมีจิตตวิลาสว่าทุกสิ่งที่ เกิดขึ้นต้องมีผู้สร้าง       
จึงเกิดทิฏฐิวิปลาสว่า แผ่นดินไหวเพราะเทพเจ้าบันดาล และคำว่า “วิปลาส หรือ วิปัลลาส” หมายถึง ความรู้
เห็นที่คลาดเคลื่อนหรือความเข้าใจผิดเพ้ียนจากความเป็นจริง ในพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถานก็ได้ให้
ความหมายของวิปลาสไว้ว่า “คลาดเคลื่อนไปจากธรรมดาสามัญ” วิปลาสมี 3 ลักษณะ คือ ลักษณะที่            
1: สัญญาวิปลาส คือสัญญาคลาดเคลื่อน หมายรู้ผิดพลาดจากความเป็นจริง เช่น คนตกใจเห็นเชือกเป็นงู 
ลักษณะที่ 2: จิตตวิปลาส คือจิตคลาดเคลื่อน, ความคิดผิดพลาดจากความเป็นจริง เช่น คนบ้าคิดเอาหญ้าเป็น
อาหาร ลักษณะที่ 3: ทิฏฐิวิปลาส คือ ทิฏฐิคลาดเคลื่อน ความเห็นผิดพลาดจากความเป็นจริง โดยเฉพาะ
เชื่อถือไปตามสัญญาวิปลาส หรือจิตตวิปลาสนั้น เช่น มีสัญญาวิปลาสเห็นเชือกเป็นงู แล้วเกิดทิฏฐิวิปลาส เชื่อ
หรือลงความเห็นว่าที่บริเวณนั้นมีงูชุม หรือมีจิตตวิลาสว่าทุกสิ่งที่ เกิดขึ้นต้องมีผู้สร้าง จึงเกิดทิฏฐิวิปลาสว่า 
แผ่นดินไหวเพราะเทพเจ้าบันดาล (Phrapreecha Tian-Kue/Phongern, 2018, pp.1-222)  
 วิปลาส ทำให้มนุษย์ทั้งหลายเกิดทุกข์ได้ก็เพราะเข้าไปสำคัญผิด เห็นผิด คิดผิดในขันธ์ 5 ว่าไม่
แปรปรวนเปลี่ยนแปลง มีความงามอยู่ตลอดเวลา สามารถสั่งการได้ เป็นต้น แท้ที่จริงสรรพสิ่งทั้งหลายตกอยู่
ในวิปลาส 4 ซึ่งเป็นเหตุหนึ่งที่ก่อให้เกิดการเวียนว่ายตายเกิดเพราะเข้าไปติดในบ่วงแห่งมาร พระพุทธเจ้าตรัส
ไว้ใน “วิปลาสสูตร” (Thai Tripitaka, 21/49/79)ว่า ความคลาดเคลื่อนจากความเป็นจริง มีลักษณะ 4 
ประเภท คือ “ประเภทที่หนึ่ง นิจจวิปลาส วิปลาสในสิ่งที่ไม่เที่ยงว่าเที่ยง ประเภทที่สอง สุขวิปลาส วิปลาสใน
สิ่งที่เป็นทุกข์ว่าเป็นสุข ประเภทที่สาม อัตตวิปลาส วิปลาสในสิ่งที่ไม่เป็นตัวตนว่าเป็นตัวตน และประเภทที่สี่ 
สุภวิปลาส วิปลาสในสิ่งที่ไม่งามว่างาม ดังคำว่าของเหม็นบางชนิดออกฤทธิ์เป็นของหอม โลกนี้วิจิตรสวยงาม
ดุจราชรถ” (Thai Tripitaka, 25/171/86)  และหากไม่เจริญสติปัฏฐาน 4 ปัญญาไม่เกิดเห็นไตรลักษณ์ จะไม่
ยอมรับไม่ยอมเข้าใจอย่างถ่องแท้แล้วจะทำให้สัตว์ไม่พ้นจากความทุกข์ในวัฏฏะ โดยที่พระพุทธศาสนาทั้งฝ่าย
เถรวาทและฝ่ายมหายานเป็นศาสนาแห่งปัญญา มุ่งหาเหตุผลในการแก้ปัญหาโดยเฉพาะอย่างยิ่งการใช้ปัญญา
หาทางพ้นทุกข์ซึ่งเกิดมาจากตัณหา คือความทะยานอยากทำให้เกิดความยึดมั่นถือมั่นในขันธ์ 5 เป็นเหตุ



252  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวกิสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

ก่อให้เกิดความสำคัญผิด ความรู้ความเห็นที่คลาดเคลื่อนจากความเป็นจริงซึ่งเรียกว่าวิปลาส วิปล าสมี
ความสำคัญในหลักธรรมที่ควรละ เพราะเห็นผิดในขันธ์ 5 ผู้ที่ไม่ได้ศึกษาธรรม ไม่ได้ฟังธรรม ก็จะไม่เข้าใจสิ่งที่
เป็นขันธ์ 5 ว่าเป็นสิ่งที่โลกสมมติบัญญัติขึ้นสัตว์ บุคคล เรา เขา ยึดในสิ่งที่ไม่เที่ยงว่าเที่ยง ยึดในสิ่งที่เป็นทุกข์
ว่าเป็นสุข ยึดในสิ่งที่ เป็นอนัตตาว่าเป็นอัตตา ยึดในสิ่งที่ ไม่งามว่างาม (Thai Tripitaka, 21/46/79) ถูก
ความเห็นผิดชักนำไป ความคิดซัดส่ายไป มีความสำคัญคิดเห็นเป็นวิปลาส สัตว์เหล่านั้นชื่อว่าถูกเครื่องผูกของ
มารผูกไว้แล้ว เป็นคนไม่เกษมจากโยคะย่อมเวียนเกิดเวียนตาย เพราะขาดโยนิโสมนสิการ (Thai Tripitaka, 
11/331/286) คือการพิจารณาในใจโดยแยบคายเพ่ืออบรมพัฒนาจิตใจเพ่ือให้เกิดปัญญานั่นเองวิปลาส 4 ทำ
ให้มนุษย์ทั้งหลายเกิดทุกข์ได้ก็เพราะเข้าไปสำคัญผิด เห็นผิดคิดผิดในขันธ์ 5 ว่าไม่แปรปรวนเปลี่ยนแปลง มี
ความงามอยู่ตลอดเวลา สามารถสั่งการได้เป็นต้น แท้ที่จริงสรรพสิ่งทั้งหลายตกอยู่ในวิปลาส 4 ซึ่งเป็นเหตุหนึ่ง
ที่ก่อให้เกิดการเวียนว่ายตายเกิด เพราะเข้าไปติดในบ่วงแห่งมาร พระพุทธเจ้าตรัสไว้ใน “วิปลาสสูตร” (Thai 
Tripitaka, 21/49/97) ว่า ความคลาดเคลื่อนจากความเป็นจริง มีลักษณะและประเภท คือ “นิจจวิปลาส 
วิปลาสในสิ่งที่ไม่เที่ยงว่าเที่ยง สุขวิปลาส วิปลาสในสิ่งที่เป็นทุกข์ว่าเป็นสุข อัตตวิปลาส วิปลาสในสิ่งที่ไม่เป็น
ตัวตนว่าเป็นตัวตน และสุภวิปลาส วิปลาสในสิ่งที่ไม่งามว่างาม ดังคำว่าของเหม็นบางชนิดออกฤทธิ์เป็นของ
หอม โลกนี้วิจิตรสวยงามดุจราชรถ” (Thai Tripitaka, 25/171/86) 
 การปรับเปลี่ยนทิฏฐิวิปลาสให้หายจากความคลาดเคลื่อนจากความเป็นจริง การละหรือปรับเปลี่ยน
เกิดขึ้นได้ด้วยการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาตามหลักมหาสติปัฏฐาน 4 เป็นที่รองรับของการกำหนดสติที่เข้าไปตั้ง
ในอารมณ์ทั้ง 4 เป็นการตามระลึกรู้อารมณ์ระดับปรมัตถ์ (รูปนาม) ที่เกิดขึ้นตามฐาน ทั้ง 4 ฐาน คือ “กาย 
เวทนา จิต และธรรม” ผู้ใดที่มีการปฏิบัติเป็นไปอย่างถูกต้องตามหลักของสติปัฏฐานย่อมเป็นเหตุให้เกิด
วิปัสสนาปัญญา ที่เป็นปัญญาที่เข้าใจและเข้าถึงสภาวธรรมไตรลักษณ์ คือ “อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ได้ในที่สุด”  
และวิปัลลาส หรือ วิปลาส 4 (ความรู้เห็นคลาดเคลื่อน ความรู้เข้าใจผิดเพ้ียนจากความเป็นจริง วิปลาส มี 3 
ระดับ คือ ระดับที่ 1: สัญญาวิปลาส คือ สัญญาคลาดเคลื่อน หมายรู้ผิดพลาดจากความเป็นจริง เช่น คนตกใจ
เห็นเชือกเป็นงู ระดับท่ี 2: จิตตวิปลาส คือ จิตคลาดเคลื่อน ความคิดผิดพลาดจากความเป็นจริง เช่น คนบ้าคิด
เอาหญ้าเป็นอาหาร ระดับที่ 3: ทิฏฐิวิปลาส คือ ทิฏฐิคลาดเคลื่อน ความเห็นผิดพลาดจากความเป็นจริง 
โดยเฉพาะเชื่อถือไปตามสัญญาวิปลาส หรือจิตตวิปลาสนั้น เช่น มีสัญญาวิปลาสเห็นเชือกเป็นงู แล้วเกิดทิฏฐิ
วิปลาส เชื่อหรือลงความเห็นว่าที่บริเวณนั้นมีงูชุม หรือมีจิตตวิลาสว่าทุกสิ่งที่เกิดขึ้นต้องมีผู้สร้าง จึงเกิดทิฏฐิ
วิปลาสว่า แผ่นดินไหวเพราะเทพเจ้าบันดาล และวิปลาสทั้ง 3 ระดับนี้ เป็นพ้ืนฐาน เป็นไปใน 4 ด้าน คือ 
“ด้านที่หนึ่ง วิปลาสในสิ่งที่ไม่เที่ยง ว่าเที่ยง ด้านที่สอง วิปลาสในสิ่งที่เป็นทุกข์ ว่าเป็นสุข ด้านที่สาม วิปลาสใน
สิ่งที่ไม่เป็นตัวตน ว่าเป็นตัวตน และด้านที่สี่ วิปลาสในสิ่งที่ไม่งาม ว่างาม (Thai Tipitaka, 21/49/66) 
 การปรับเปลี่ยนทิฏฐิวิปลาส เพ่ือการที่จะออกจากวัฏฏะได้นั้น ต้องเจริญวิปัสสนาภาวนาตามหลัก
มหาสติปัฏฐานสูตร (Thai Tipitaka, 12/105/101 - 131) คือ สติปัฏฐาน 4 เป็นทางเดียว ทางสายเอก ที่จะ
นำสัตว์ก้าวล่วงโสกะ ปริเทวะ เป็นต้น อันเป็นเครื่องกำหนดรู้เห็นรูปนามตามสภาวะของปัจจุบันตามความเป็น
จริง อันเป็นไปเพ่ือกำจัดวิปลาส 4 เพ่ือรู้แจ้งแทงตลอดซึ่งมรรคผลนิพพาน หลักธรรมที่เกี่ยวข้องกับมหาสติปัฏ
ฐาน 4 ที่พระผู้มีพระภาคเจ้าแสดงมากที่สุด คือ เรื่องขันธ์ 5 ในการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน อันประกอบไป
ด้วย รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ นำมาเป็นอารมณ์ของวิปัสสนาภูมิ การเห็นคลาดเคลื่อนจากรูป
นามผิดจากความเป็นจริง เมื่อปฏิบัติสติปัฏฐาน 4 พระองค์ทรงสรรเสริญผู้ปฏิบัติเพ่ือให้เห็นตามความเป็นจริง 
ดังเช่นที่ตรัสไว้ในเรื่องของการบูชาว่า “ท่านผู้เห็นภัยในวัฏสงสารทั้งหลาย ผู้มีความจงรักภักดีในเรา จงเจริญ
วิปัสสนากรรมฐาน ... ส่วนชนทั้ งหลายผู้ปฏิบัติธรรมสมควรแก่ธรรมชื่อว่าได้บูชาเราอย่างแท้จริง 
(Phradharmateerarachamahamuni, 2554: 4) จะเห็นได้ว่าการที่จะหลีกหนีไปจากวัฏฏะอันเป็นภัยใหญ่ได้



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา สำนักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564)  253 

นี้ต้องมีปัญญาเห็นแจ้งจากการปฏิบัติสติปัฏฐาน 4 ด้วยการพิจารณามิให้ตัณหาและทิฏฐิมาแอบอาศัยอยู่ 
เพ่ือให้เห็นสภาพของความเป็นจริงในสังขารทั้งปวงว่า “แท้ที่จริงแล้ว ทุกสรรพสิ่งมีความเปลี่ยนแปลงไปด้วย
ความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา ไม่มีความงามที่แท้จริงหลงให้ยึดติดอยู่ มีแต่ความน่าเกลียด น่ากลัว 
โสโครก ผู้ที่ยังละวิปลาสไม่ได้ ย่อมไม่พ้นไปจากการเวียนว่ายตายเกิด เมื่อพระสัมมาสัมพุทธเจ้าเสด็จอุบัติขึ้น
ในโลก ทรงแสดงพระธรรม สัตว์โลกเมื่อได้ฟังพระธรรมที่พระองค์ทรงแสดงก็เข้าใจธรรมตามความเป็นจริง จึง
ละวิปลาสได้เป็นผู้หลุดพ้นจากทุกข์ท้ังปวงทั้งจากกุศลทั้งฝายดีและฝายชั่ว” (Amnat Yodthong, 2558, p.1) 
 อย่างไรก็ตาม สำหรับวิปลาส โดยทั่วไปแล้ว ชีวิตทุกชีวิตย่อมมีวิปลาสธรรมเสมอ วิปลาสธรรม 
หมายถึง ธรรมที่คลาดเคลื่อนไปจากความเป็นจริง ทั้งนี้เพราะตั้งแต่เกิดมาเราไม่เคยรู้เลยว่าชีวิตคือ ขันธ์ห้า 
ได้แก่ รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ อันประกอบขึ้นจาก จิต เจตสิกและรูป ที่มีการเกิดดับสืบต่อกัน
ไปอย่างไม่ขาดสาย ทั้งนี้เพราะ อาสวะ และอวิชชา ที่เรามีมาเนิ่นนานจนนับภพนับชาติไม่ถ้วน ประกอบกับ
ตัวการสำคัญที่มาคอยปิดบัง ทำให้เราไม่สามารถเข้าถึงสภาวธรรมของความจริงอันได้แก่ “ไตรลักษณ์” ได้
เพราะธรรมที่ปิดบังไตรลักษณ์นี้เอง จึงทำให้เราหลงผิดคิดว่า ชีวิตคือรูปนามนี้ดีมีความสวยงามน่ารัก (สุภ
วิปลาส) มีความสุขสบาย (สุขวิปลาส ) มีความเที่ยงแท้ ถาวร (นิจจวิปลาส) และเป็นตัวตน คน สัตว์ (อัตต
วิปลาส) ทั้งๆ ที่ความเป็นจริงแล้ว ชีวิตเป็นเพียงแค่ขันธ์ห้า คือรูปธรรมและนามธรรม ที่ประกอบกันข้ึนมาด้วย
รูปธาตุ จนเป็นรูปกลาปต่างๆ ในที่สุดก็เกิดเป็นกลุ่มก้อนของอวัยวะที่ล้วนมีแต่อสุภะ และทั้งรูปนามที่เกิดขึ้น
นั้นก็คงสภาพเดิมไว้ไม่ได้ เมื่อเกิดขึ้นแล้วต้องแตกดับ เป็นทุกข์ ไม่เที่ยง และไม่สามารถบังคับบัญชาได้องค์
ธรรมของวิปลาสมี 3 คือ ทิฏฐิ (ทำให้เห็นผิด) จิต (ทำให้เข้าใจผิด) สัญญา (ทำให้จำผิด) ประกอบกับวิปลาส
ธรรมมี 4 คือ หลงผิดคิดว่าชีวิตนี้ดี มีสุข เที่ยง และเป็นตัวตนจึงรวมเป็นวิปลาสธรรม 12 ประการ ซึ่งวิปลาส
เหล่านี้ เอง ที่ เป็นตัวการสำคัญทำให้ชีวิตคนเราต้องมีความดิ้นรนแสวงหาเพ่ือให้ได้มาซึ่งอารมณ์ที่ดี  
(อิฏฐารมณ์) เมื่อสมหวังก็เกิดความพอใจเรียกว่า อภิชฌา แต่ถ้าได้รับอารมณ์ที่ไม่ดี (อนิฏฐารมณ์) ก็จะผิดหวัง 
ไม่พอใจ เรียกว่า โทมนัสไม่ว่าจะพอใจ หรือไม่พอใจล้วนเป็นกิเลสทั้งสิ้น บางทา่นเรียกความต้องการในอารมณ์
ที่น่ายินดีและปัดป้องอารมณ์ที่ไม่น่ายินดีนี้ว่า “ตัณหา” แต่ถ้าผู้ใดสามารถวางใจไว้ได้อย่างแยบคายหรือที่
เรียกว่ามี “โยนิโสมนสิการ” ในสติปัฏฐาน 4 นั่นคือสามารถกำหนดสติได้เท่าทันในปัจจุบันอารมณ์ ว่ามีรูป
อะไร หรือนามอะไรเกิดขึ้น สติและสัมปชัญญะที่เกิดขึ้นในขณะนั้นย่อมป้องกันกิเลส-ตัณหา ทำให้อภิชฌา 
และโทมนัสเกิดขึ้นไม่ได้ จึงเป็นที่แน่นอนว่าอารมณ์ขณะนั้นย่อมปราศจากกิเลส เมื่อกิเลสไม่มี กรรมย่อมไม่
เกิด ขณะนั้นจึงเป็นวิวัฏกรรม ซึ่งไม่สามารถทำให้เกิดผลคือวิบาก อันได้แก่รูปนามขันธ์ 5 ที่จะมีต่อไปในภาย
ภาคหน้าได้อย่างแน่นอนวิปลาสธรรมทั้งหมดมีเกิดขึ้นมาได้ เพราะเราไม่เท่าทันในความจริงของชีวิตรูปและ
ชีวิตนาม ที่เรียกว่า “อโยนิโสมนสิการ” แต่ขณะใดที่มี “โยนิโสมนสิการ” ขณะนั้นสติปัฏฐานก็เกิดขึ้นด้วย 
และเป็นที่แน่นอนว่าเวลานั้นวิปลาสธรรมจะเกิดขึ้นไม่ได้ อาจกล่าวได้ว่า โยนิโสมนสิการ เป็นกุญแจดอกสำคัญ
ที่จะไขประตูชีวิต ให้ผู้ปฏิบัติได้เข้าไปเห็นความจริงว่า “ชีวิตที่ประกอบด้วยรูปนามขันธ์ 5 นั้น แท้ที่จริงเป็น
อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา” “การละวิปลาส ถือได้ว่ามีความสำคัญยิ่ง ตั้งแต่การละวิปลาสได้บางประการจนถึงการ
ละได้ทั้งหมด จัดว่าเป็นขั้นตอนของการปฏิบัติเพ่ือสิ้นทุกข์ท้ังนั้น ซึ่งเป็นจุดหมายสูงสุดอย่างหนึ่งของการเสด็จ
ออกบรรพชาของพระพุทธเจ้า (Pawanee Boonwan, 2009: 53) ปปัญจสูทนีแสดงไว้ว่า “พระพุทธองค์ตรัส
สติปัฏฐาน 4 ไว้ไม่ยิ่ง ไม่หย่อนกว่ากัน เพ่ือละวิปลาส คือความงาม ความสุข ความเที่ยง ความมีตัวตน” (The 
Tipitaka with Translation Commentary Volume 17, p.546)  
 สรุปว่า ทิฏฐิวิปลาส คือ ทิฏฐิคลาดเคลื่อน ความเห็นผิดพลาดจากความเป็นจริง โดยเฉพาะเชื่อถือ
ไปตามสัญญาวิปลาส หรือจิตตวิปลาสนั้น เช่น มีสัญญาวิปลาสเห็นเชือกเป็นงู แล้วเกิดทิฏฐิวิปลาส เชื่อหรือลง



254  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวกิสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

ความเห็นว่าที่บริเวณนั้นมีงูชุม หรือมีจิตตวิลาสว่าทุกสิ่งที่ เกิดขึ้นต้องมีผู้ สร้าง จึงเกิดทิฏฐิวิปลาสว่า 
แผ่นดินไหวเพราะเทพเจ้าบันดาล 
3. การวิเคราะห์การถ่ายถอนอกุศลอุปปาทาน 
 อุปาทาน คือ การยึดมั่นถือมั่นทางจิตใจ ด้วยอำนาจของกิเลส ให้เป็นไปตามอำนาจของตัณหาหรือ
ความพึงพอใจของตน อุปาทานจะก้าวล่วงหรือมีในขันธ์ห้าเท่านั้น สามารถละได้โดยการปฏิบัติตามหลัก
อริยมรรคมีองค์แปด อย่างไรก็ตามมนุษย์นั้นเกิดมาพร้อมกับความต้องการที่ไม่มีที่สิ้นสุด และความต้องการ
ของมนุษย์นี้เองที่เป็นปัจจัยก่อให้เกิดพฤติกรรมต่างๆ ตามมามากมาย การที่เราจะเข้าใจในพฤติกรรมของ
มนุษย์ก็ควรจะศึกษาเข้าไปถึงเหตุปัจจัยหลักที่ก่อให้เกิดพฤติกรรมขึ้น นั่นก็คือความต้องการภายในจิตใจอัน
เป็นแรงจูงใจขั้นพ้ืนฐานนั้นเอง ทัศนะในเรื่องความต้องการของมนุษย์ โดยเรียกขานมนุษย์ว่าเป็นสัตว์ที่มีความ
ต้องการ (Wanting Animal) และยากนักที่มนุษย์จะสามารถบรรลุถึงความพึงพอใจใดๆ ได้อย่างสมบูรณ์ และ 
Maslow ได้จัดลำดับความต้องการนั้นออกเป็นขั้นๆ เริ่มตั้งแต่ความต้องการขั้นพ้ืนฐานไปสู่ความต้องการที่อยู่
ในขั้นที่สูงกว่าตามลำดับ (Maslow, 1970, pp.24-25) และ “การที่มนุษย์เรายังคงเสพติดในวัตถุ พยายาม
เสาะแสวงหาสิ่งต่างๆ เพ่ือมาบำรุงบำเรออวัยวะรับสัมผัสทั้ง 5 อันได้แก่ตาหูจมูก ลิ้นกาย เพ่ือตอบสนอง
ความสุขในด้านวัตถุ ชีวิตของเขาก็จะต้องวนเวียนอยู่กับการแสวงหา เพ่ือให้ได้มาในสิ่งที่เขาคิดว่าจะนำพามา
ซึ่งความสุข” (Phradhammapitaka (P. A. Payutto), 2000b, p.98) จึงอาจกล่าวได้ว่าสังคมในปัจจุบันนี้
เป็นสังคมแห่งการแสวงหาความสุข เพราะขาดแคลนจึงจำ เป็นต้องแสวงหา หรืออาจกล่าวได้ว่าสังคมใน
ปัจจุบันนี้ ล้ วน เต็มไปด้วยความทุกข์ เพราะทุกคนล้วนมัวแต่ตามหาความสุขที่ อยู่ นอกตัวนั่ น เอง 
(Phradhammapitaka (P.A.Payutto), 2000b, p.93) อุปาทาน มี 4 ประการ ประกอบด้วย  
 ประการที่ 1 กามุปาทาน ยึดมั่นโดยความเป็นกามหรือของรักใครทั่วไป เห็นได้จากการที่คนเราตาม
ธรรมดามีความติดพันในสิ่งที่น่ารักที่น่าพอใจ ไม่ว่าจะเป็น รูป เสียง กลิ่น รส และสัมผัสสัญชาตญาณของ
คนเราย่อมรู้สึกสนุกสนานเพลิดเพลิน หรือเอร็ดอร่อยในกามคุณ 5 อย่างนี้ ตามหลักธรรมในพุทธศาสนาขยาย
ออกไปเป็น 6 คือมีธรรมารมณ์เพ่ิมขึ้นอีกอย่างหนึ่ง หมายถึงสิ่งที่ผุดขึ้นในใจ จะเป็นอดีตปัจจุบันหรืออนาคตก็
ได้เกี่ยวกับวัตถุภายนอกหรือภายในก็ได้ เป็นเพียงคิดฝันไปก็ได้แต่ทำให้เกิดความเอร็ดอร่อยเพลิดเพลินทาง
จิตใจในขณะที่ รู้สึก อุปาทานความยึดมั่นถือมั่ นโดยความเป็นกามนี้ เป็นอาสวะกิ เลส (Boonmee 
Methangkun, Busakorn Methangkun, 2002, pp.3-10)  เรียกว่า กามาสวะ เพราะจมอยู่ในความติดใจ
แสวงหากามคุณท้ัง 5 คือ “รูป เสียงกลิ่น รส และการสัมผัสถูกต้อง” อุปาทานความยึดมั่นถือมั่นโดยความเป็น
กามนี้เป็นโอฆะกิเลส เรียกว่า “กาโมฆะ” (Thai Tripitaka, 1/156/5)  
 ประการที่ 2 ทิฏฐุปาทาน ความยึดมั่นในทฤษฎีหรือทิฐิต่างๆ ความอยากให้เป็นหรือไม่ให้เป็นอย่าง
ใดอย่างหนึ่ง ตามที่ตนต้องการ ย่อมทeให้เกิดความเอนเอียงที่จะยึดมั่นในทิฐิ ทฤษฎี หรือ หลักศาสนาอย่างใด
อย่างหนึ่งที่เข้ากับความต้องการของตน ความอยากได้สิ่งสนองความต้องการของตนก็ทำให้ยึดมั่นในหลักการ 
แนวคิดความเห็น ลัทธิ ความเชื่อถือ หลักคำสอนที่สนองหรือเป็นไปเพ่ือสนองความต้องการของตน (Thai 
Tripitaka, 1/155/45) 
 ประการที่ 3 สีลัพพตุปาทาน (ความยึดมั่นในศีลและพรตหรือยึดติดในวัตรปฏิบัติที่มุ่งหมายผิดทาง)
หมายถึงความยึดมั่นถือมั่นในการประพฤติ กระทำ ที่ทำปรัมปราละสืบๆ กันมาอย่างงมงายไร้เหตุผลหรือที่คน
นิยมเรียกกันว่าขลังศักดิ์สิทธิ์ คิดกันว่าเป็นสิ่งที่เป็นอย่างอ่ืนไปไม่ได้และไม่ยอมเปลี่ยนแปลงที่จะสนองความ
อยากของตนได้ทั้งท่ีไม่มองเห็นความสัมพันธ์โดยทางเหตุผล 
 ประการที่ 4 อัตตวาทุปาทาน (ยึดมั่นโดยความเป็นตัวเป็นตน) ความยึดมั่น ว่าตัว ว่าตนนี้ เป็นสิ่ง
สำคัญ และเป็นสิ่งเร้นลับอย่างยิ่ง สิ่งที่มีชีวิตทั้งหมดย่อมจะรู้สึกว่า มันเป็นตัวตนของมันอยู่ดังนี้เสมอไปอย่าง



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา สำนักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564)  255 

ช่วยไม่ได้ เพราะมันเป็นสัญชาตญาณขั้นต้นที่สุดของสิ่งที่มีชีวิต และเป็นมูลฐานของสัญชาตญาณอ่ืนๆ เช่น
สัญชาตญาณหาอาหารกิน สัญชาตญาณต่อสู้อันตราย หลบหนีอันตรายสัญชาตญาณสืบพันธุ์และอ่ืนๆ อีกมาก 
ซึ่งล้วนแต่อาศัยสัญชาตญาณแห่งความรู้สึกยึดถือว่าเป็นตัวตนทั้งนั้น มันต้องยึดมั่นว่า มีตัวเราเสียก่อนมันจึงไม่
อยากตาย มันจึงอยากหาอาหารมาเลี้ยงร่างกายอยากต่อสู้เอาตัวรอด หรืออยากจะสืบพันธ์ของมันไว้ 
 แนวทางทางการละอกุศลอุปาทานด้วยหลักอริยมรรคมีองค์ 8 อริยมรรคมีองค์ 8 เป็นทางสายกลาง
ที่เรียกว่า “มัชฌิมาปฏิปทา ไม่เอียงไปที่สุดทั้ง สองข้าง คือ กามสุขัลลิกานุโยค และอัตตกิลมถานุโยค เป็นหลัก
ปฏิบัติพัฒนาตนไปสู่ภาวะที่ดี ปลอดโปร่ง โล่งเบาจากทุกข์ท้ังปวง สามารถละคลายจากอุปาทาน ความยึดมั่น
ในขันธ์ทั้งหลาย ได้ ดังที่พระพรหมคุณาภรณ์ ได้กล่าวว่า มนุษย์เป็นผู้ที่สามารถฝึกอบรม และพัฒนาตนเอง
ตาม หลักไตรสิกขาและดำเนินชีวิตให้ดีงาม โดยปฏิบัติตามหลักธรรมคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้า เกี่ยวกับ
อริยมรรคมีองค์ 8 จนบรรลุเป้าหมายสู่ความเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ได้ ถ้าบุคคลได้เจริญ อริยมรรคทั้ง 8 อย่าง
ย่อมละอุปาทานได้ในที่สุด” (Phradhammapitaka (P. A. Payutto), 2000, pp.63-74). 
 สรุป อุปาทานเป็นเรื่องของอกุศลธรรมที่เป็นทั้งอุปาทานธรรม และอุปาทานสัมปยุตตธรรมที่เกิด
เพราะอาศัยอกุศลธรรมที่เป็นทั้งอุปาทานธรรม และอุปาทานสัมปยุตตธรรม จากการขึ้นเกิดขึ้นเพราะเหตุ
ปัจจัย 3 นัย คือ “อกุศลธรรมที่เป็นอุปาทานสัมปยุตตธรรม แต่ไม่ใช่อุปาทานธรรม อาศัยอกุศลธรรมที่เป็น
อุปาทานสัมปยุตตธรรม แต่ไม่ใช่อุปาทานธรรม เกิดขึ้น และเพราะเหตุปัจจัย มี 3 นัย อกุศลธรรมที่เป็นทั้ง
อุปาทานธรรมและอุปาทานสัมปยุตตธรรม อาศัยอกุศลธรรมที่เป็นทั้งอุปาทานธรรม และอุปาทานสัมปยุตต
ธรรม และอกุศลธรรมที่เป็นอุปาทานสัมปยุตตธรรม แต่ไม่ใช่อุปาทานธรรม เกิดขึ้น เพราะเหตุปัจจัยมี 3 นัยใน
เหตุปัจจัยมีหัวข้อปัจจัย 9 ในอารัมมณปัจจัยมี 9 ในอธิปติปัจจัย มี 9 และในอวิคตปัจจัยก็มี 9 เช่นกัน” (Thai 
Tripitaka, 44/1586-1587/350) 
4. พระพุทธศาสนามหายาน 
 แนวทางการเสริมสร้างความเป็นโพธิสัตว์ของพระพุทธศาสนามหายาน คือ ศรัทธาบารมี 6 ปณิธาน 
4 และ อุดมการณ์ 3 เป็นหลักธรรมที่สามารถนำพามนุษย์ไปสู่แนวทางความเป็นโพธิสัตว์บนฐานจริยธรรมของ
พระพุทธศาสนามหายานได้ ความเป็นโพธิสัตว์บนฐานจริยธรรมของพระพุทธศาสนามหายานตามแนวพุทธ
จิตวิทยา จริยธรรมของพระพุทธศาสนามหายานมีแนวคิดหลักอยู่ที่เรื่องความกรุณาต่อสรรพชีวิตที่จะต้องมีทั้ง
ปัญญาและกรุณาควบคู่กันไปจึงจะสามารถบรรลุโพธิภาวะได้ ถือเป็นเอกลักษณ์ของฝ่ายมหายาน และแนวทาง
การเสริมสร้างความเป็นโพธิสัตว์บนฐานจริยธรรมของพระพุทธศาสนามหายานตามแนวพุทธจิตวิทยาใช้กลวิธี
การสอนและการใช้เหตุผลเชิงจริยธรรมของโคลเบิร์กมาพัฒนาเป็นกระบวนการสอน “การประเมินการใช้
เหตุผลเชิงจริยธรรมเรื่อง ศรัทธา เป้าหมายความเป็นโพธิสัตว์ บารมี 6 อุดมการณ์ 3 และปณิธาน 4  
ดำเนินการสอนได้โดยอุบายและกลวิธีการสอนเพื่อให้พุทธศาสนิกชนจึงให้นำกลับไปปฏิบัติ และติดตามผลด้วย
การประเมินการใช้เหตุผลเชิงจริยธรรมวิปลาสมีความสำคัญในหลักธรรมที่ควรละ เพราะเห็นผิดในขันธ์ 5 ผู้ที่
ไม่ได้ศึกษาธรรม ไม่ได้ฟังธรรม จะไม่เข้าใจสิ่งที่เป็นขันธ์ 5 ว่าเป็นสิ่งที่โลกสมมติบัญญัติขึ้นสัตว์ บุคคลเรา เขา 
ยึดในสิ่งที่ไม่เที่ยงว่าเที่ยง ยึดในสิ่งที่เป็นทุกข์ว่าเป็นสุข ยึดในสิ่งที่เป็นอนัตตาว่าเป็นอัตตา ยึดในสิ่งที่ไม่งามว่า
งาม (Thai Tripitaka, 21/49/79) ถูกความเห็นผิดชักนำไป ความคิดซัดส่ายไป มีความสำคัญคิดเห็นเป็น
วิปลาส สัตว์เหล่านั้นชื่อว่าถูกเครื่องผูกของมารผูกไว้แล้ว เป็นคนไม่เกษมจากโยคะย่อมเวียนเกิดเวียนตาย
เพราะขาดโยนิโสมนสิการ (Thai Tripitaka,11/311/286) คือ การพิจารณาในใจโดยแยบคายเพ่ืออบรมพัฒนา
จิตใจเพื่อให้เกิดปัญญานั่นเอง 
 พระไตรปิฎกภาคพระวินัยในหมวดจุลวรรค ได้กล่าวถึงการสังคายนา 2 ครั้ง ในการประชุม
สังคายนาครั้งท่ีหนึ่ง มีพระมหากัสสปะเป็นประธาน เมื่อเสร็จการสังคายนาก็ให้ผู้เข้าประชุมรับรองคัมภีร์ตามที่



256  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวกิสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

สังคายนา แต่พระเถระปุรานผู้เข้ามาทีหลังปฏิเสธโดยสุภาพว่า ข้าพเจ้าได้ฟังธรรมและพระวินัย จากพระโอษฐ์
ของพระพุทธเจ้าเอง ก็จะขอจดจำไว้ตามที่ได้ฟังมา แสดงว่า ในการประชุมครั้งแรกจึงยังไม่เกิดพระอภิธรรม มี
แต่พระวินัยและพระสูตร การประชุมครั้งที่สองที่เมืองเวสาลี มีกล่าวในจุลลวรรคว่าเกิดความเห็นไม่ตรงกัน
ระหว่าง คณะภิกษุฝ่ายตะวันออกและตะวันตกส่วนในหนังสือจดหมายเหตุทวีปวงศ์ของฝ่ายลังกา ให้
รายละเอียดเพ่ิมเติมในการประชุมครั้งนี้ว่าคณะฝ่ายแพ้ได้ประชุมต่างหากเรียกว่า “มหาสังคีติ” รวบรวมคำสั่ง
สอนซึ่งต่อมาเป็นของนิกาย“มหาสังฆกะ” ซึ่งต่อมาสันนิษฐานว่าเป็นมหายาน (Phiphob Tangkanasingha, 
1964: 374-413) พระเจ้าอโศกมหาราชเสวยราชย์ ในปี พุทธศักราช 270 - พุทธศักราช 307 ตามหนังสือ
จดหมายเหตุมหาวงศ์ และทีปวงศ์ของฝ่ายลังกากล่าวถึง พระเจ้าอโศกจัดให้มีการประชุมสังคายนาครั้งที่ 3 ที่
เมืองปาฏลีบุตร แต่ชื่อคัมภีร์ที่จารึกในเสาศิลาจารึก ซึ่งพระเจ้าอโศกแนะนำให้ภิกษุศึ กษาก็ไม่ตรง กับชื่อใน
สูตรซึ่งเรามีอยู่ทุกวันนี้แสดงว่าในสมัยพระเจ้าอโศก คัมภีร์พุทธศาสนายังไม่ลงตัวแน่นอน ดังที่ปรากฏใน
พระไตรปิฎกปัจจุบัน การประชุมครั้งที่สามนี้ มีปรากฏแต่ในจดหมายเหตุของฝ่ายหีนยาน สมณทูตจีนที่มา
อินเดีย เช่น ฟาเหียนและพระถังซัมจั๋งมิได้กล่าวถึง น่าจะเป็นการประชุมเฉพาะในหมู่ฝ่ายหีนยาน 
 พระไตรปิฎกภาษาบาลีดังที่เรามีในประเทศไทยนี้เขียนเป็นตัวอักษรในลังกาในรัชสมัยพระเจ้าอัตต
คามนี ระหว่าง พุทธศักราช 513 - 525 คัมภีร์ที่กำหนดในครั้งนี้เป็นคัมภีร์ของฝ่ายพระพุทธศาสนานิกายเถร
วาท เนื่องจากพระพุทธเจ้าใช้ภาษาต่างๆ ตามที่ประชาชนใช้ ฉะนั้นคัมภีร์ภาษาบาลีจึงเป็นเพียงสำนวนหนึ่ง
ของคำสอนพระพุทธเจ้า ในเสาศิลาจารึกของพระเจ้าอโศกมิได้ใช้ภาษาบาลีหลังจากพระเจ้าอโศกแล้วก็ไม่มี
ประวัติอันใดที่รู้แน่นอนจนถึงพระเจ้ามิลินท์ (ประมาณก่อน คริสตศราช 160 หรือ พุทธศักราช 384) กษัตริย์
เชื้อสายกรีกครองเมืองบักเตรีย ทางทิศตะวันตกเฉียงเหนือของอินเดีย พระเจ้ามิลินท์ได้โต้ตอบปัญหาเรื่องคำ
สอนพุทธศาสนากับพระภิกษุชื่อนามว่า “พระนาคเสน” หนังสือชื่อว่า “มิลินทปัญหา” เป็นคัมภีร์ที่ฝ่าย
หินยานรับรองว่าถูกต้องตามหลักหีนยานจากนั้น ชาวกุษะได้บุกรุกดินแดนภาคตะวันตกเฉียงเหนือของอินเดีย 
มีพระเจ้าแผ่นดินองค์หนึ่งคือพระเจ้ากนิษกะ (พุทธศักราช 621 - 646) นับถือพุทธศาสนา และจัดให้มีการ
สังคายนาครั้งที่ 4 ในการประชุมครั้งนี้ ฝ่ายหีนยานเถรวาทไม่มาร่วมประชุม มีแต่นิกายสรวาสติวาทของฝ่าย
หีนยานมาร่วมในการประชุม ครั้งนี้ฝ่ายมหายานปรากฏตัวชัดในที่ประชุม ได้เขียนสูตรลังการของอัศวโฆษ ซึ่ง
เป็นฝ่ายมหายาน จึงเชื่อได้ว่า ฝ่ายมหายานปรากฏชัดขึ้นในการประชุมสังคายนาครั้งที่ 4  
 จากเรื่องต่างๆ ซึ่งกล่าวมาข้างต้นนี้จึงพอจะสรุปได้ว่า คำสอนพระพุทธเจ้าได้รวบรวมจากการทำ
สังคยานา ถึง 4 ครั้ง คำสอนแยกกันเป็นมหายานและหีนยานราวต้นคริสต์ศักราชคือประมาณ 2000 ปีมาแล้ว 
และในระยะนี้เอง ที่คัมภีร์หีนยานภาษาบาลีก็จดเป็นตัวอักษรในลังกาและคัมภีร์สำคัญฝ่ายมห ายานคือ 
สัทธรรมปุณฑรีกสูตร ก็จดเป็นภาษาสันสกฤตในอินเดีย จึงได้ความว่า คำสอนพระพุทธเจ้า  ซึ่งต่อมาภายหลัง
มาแยกเป็นฝ่ายมหายานนั้น มีศึกษาปฏิบัติมาแต่ครั้งพระพุทธเจ้ายังมีชีวิตอยู่ในโลก แยกนับถือกันตั้งแต่ครั้ง
นั้น และจดเป็นอักษรหนังสือประมาณ 2000ปีมาแล้วเป็นภาษาสันสกฤต (Phrapreecha Tian-Kue/Pho-
Ngern, 2018: 7) พระพุทธศาสนาในประเทศไทย นอกจากนิกายเถรวาท ที่มีสองฝ่าย คือ มหานิกาย ซึ่งเป็น
นิกายดั้งเดิมและมีพระสงฆ์มาก ธรรมยุตนิกาย ซึ่งมีพระสงฆ์จำนวนน้อย เพราะเกิดในภายหลัง แล้วยังมีนิกาย
มหายาน ที่มีพระสงฆ์สองฝ่ายเช่นกัน คือ จีนนิกายและอนัมนิกาย ทั้งสองนิกายนี้มีวัตรปฏิบัติเหมือนกัน ต่าง
แต่โครงสร้างและสำเนียงการสวดมนต์ พระสงฆ์ทั้งสองนิกายนี้ต่างก็เป็นพระสงฆ์มหายาน และมีรากฐานจาก
พระพุทธเจ้าองค์เดียวกัน พระคัมภีร์เล่มเดียวกัน ได้มีการทำสังคายนาเพ่ือจัดระเบียบพระธรรมวินั ยเป็น
หมวดหมู่ สะดวกในการจดจำ เรียกว่าพระไตรปิฎกแต่ยังคงใช้วิธีท่องจำมิได้บันทึกเป็นลายลักษณ์อักษร การ
ทำสังคายนาได้ทำกันมาหลายครั้ง ด้วยเหตุผลเพียงประการเดียวคือ เกรงว่า “พระธรรมวินัยเสื่อมสูญไปหรือ
ผิดพลาดไปจากเดิม โดยเฉพาะการทำสังคายนาครั้งที่ 5 ได้มีการจารึกพระพุทธวจนะเป็นลายลักษณ์อักษรบน



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา สำนักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564)  257 

ใบลานด้วยภาษาบาลีซึ่งเป็นภาษาที่พระศาสดา ทรงใช้แสดงธรรมแก่พุทธสาวก อันเป็นต้นฉบับของ
พระไตรปิฎกฝ่ายนิกายเถรวาท มีจำนวน 45 เล่ม แบ่งออกเป็นวินัยปิฎก สุตตันตปิฎก และอภิธรรมปิฎก รวม
เรียกว่าพระไตรปิฎก” (Danai Chaiyayotha, 1995, p.31) 
5. บทสรุป  
 การปรับเปลี่ยนทิฏฐิวิปลาสด้วยการถ่ายถอนอกุศลอุปปาทานตามแนวพุทธศาสนามหายาน วิปลาส 
คือ ความสำคัญผิด คิดผิด เห็นผิด คลาดเคลื่อนจากความเป็นจริงในสภาพของไตรลักษณ์ อันเป็นไปในส่วนจิต
และเจตสิก 3 ประการ คือ “สัญญาวิปลาส จิตวิปลาส และ ทิฏฐิวิปลาส”สาเหตุที่ทำให้เกิดวิปลาส นิมิตว่างาม
คือราคะ ความเห็นแก่ความสุขในกามคุณ นิวรณ์ธรรมอันเป็นเครื่องกั้นจิตไม่ให้บรรลุความดี อันประกอบไป
ด้วย กามฉันทะ พยาบาท ถีนมิทธะ อุทธัจจะกุกกุจจะ วิจิกิจฉา ทำให้จิตเศร้าหมอง อ่อนไหว ใช้การไม่ได้ ไม่
ประภัสสร มีความฟุ้งซ่าน ไม่ตั้งมั่นเพ่ือความสิ้นไปของอาสวะ และการปรับเปลี่ยนทิฏฐิวิปลาสด้วยการถ่าย
ถอนอกุศลอุปปาทานตามแนวพุทธศาสนามหายาน ด้วยการบำเพ็ญเพียรตามอุดมคติ 3 ประการ ดังนี้ 
 ประการที่ 1 หลักมหาปัญญา ในส่วนปฏิบัติของบุคคลทางฝ่ายมหายาน ถือว่า บุคคลจะพ้นทุกข์ได้ 
ด้วยการเข้าถึงศูนยตา มี 2 ชั้น คือ บุคคลศูนยตาและธรรมศูนยตา บุคคล ศูนยตาได้แก่การละอัสมิมานะซึ่งทำ
ให้บุคคลบรรลุอรหันต์ส่วนธรรมศูนยตา ได้แก่การละความยึดถือแม้ในพระนิพพานซึ่งเป็นภูมิของพระโพธิสัตว์
ชั้นสูง 
 ประการที่ 2 หลักมหากรุณา ได้แก่การตั้งโพธิจิตมุ่งพุทธภูมิ ไม่มุ่งเพียงอรหันต์ภูมิ ในทัศนะมหายาน
เห็นว่าอรหันต์ภูมิช่วยคนได้น้อย เพราะฉะนั้นจึงควรมุ่งพุทธภูมิซึ่งในขณะที่ยังมิได้บรรลุต้องสร้างบารมีเพ่ือ
ช่วยสัตว์ และทางฝ่ายมหายานย่อทศบารมีลงเหลือ 6 คือ 
 2.1 ทานปารมิตา พระโพธิสัตว์จะต้องสละทรัพย์ อวัยวะและชีวิต เพื่อสัตว์โลกได้โดยไม่อาลัย 
 2.2 ศีลปารมิตา พระโพธิสัตว์ต้องรักษาศีลอันประกอบ ด้วยอินทรีย์สังวรศีล กุศลสังคหศีล ได้แก่
การทำความดีสงเคราะห์สัตว์ทุกกรณี สัตวสังคหศีลคือการช่วยให้พ้นทุกข์ 
 2.3 กษานติปารมิตา พระโพธิสัตว์ต้องสามารถอดทนต่อสิ่งกดดันเพ่ือโปรดสัตว์ได้ 
 2.4 วิริยปารมิตา พระโพธิสัตว์ไม่ย่อท้อต่อพุทธภูมิ ไม่รู้สึกเหนื่อยหน่ายระอาในการช่วยสัตว์ 
 2.5 ธยานปารมิตา พระโพธิสัตว์จะต้องสำเร็จในฌานสมาบัติทุกชั้น มีจิตไม่คลอนแคลน เพราะเหตุ
อารมณ ์
 2.6 ศาสนาปารมิตา พระโพธิสัตว์จะต้องทำให้แจ้งในปุคคลศูนยตาและธรรมศูนยตา 
 ประการที่ 3 หลักมหาอุปาย คือ พระโพธิสัตว์จะต้องประกอบด้วยกุศโลบายนานัปการ ในการ
ช่วยเหลือ ปวงสัตว์ ต้องประกอบด้วยไหวพริบปฏิภาณในการเข้าถึงอธิมุติของปวงสัตว์เปรียบเหมือน 
นายแพทย์ผู้ฉลาดรู้จักวางยาให้ถูกโรคอาศัยข้อนี้แหละทางฝ่ายมหายานจึงได้เพ่ิมเติมคติ ธรรมและพิธีการซึ่งไม่
เคยมีในฝ่ายเถรวาทเข้ามามากมายโดยถือว่าสิ่งเหล่านี้เป็นเพียงอุบาย ชักจูงให้ผู้เขลาโน้มเอียงเข้ามาสู่สัจธรรม
ในเบื้องปลายเท่านั้น คุรุนาคารชุน ได้สถาปนาความ มั่นคงฝ่ายมหายานด้วยแนวคิดดังที่ได้กล่าวมาแล้ว ด้วย 
ศาสนาปารามิตาหฤทัยสูตร พระสูตรสั้นๆ แต่มีสาระสำคัญอันเป็นบ่อเกิดแห่งความมั่นคงของมหายาน ใน
คัมภีร์มาธยมิกศาสตร์ ท่านคุรุนาคารชุน ได้เริ่มปณามคาถาในต้นปกรณ์ว่า “ไม่มีความเกิดขึ้น ความดับ ความ
ขาดสูญ ความเที่ยงแท้ อรรถแต่อย่างเดียว อรรถนานาประการ การมาการไป ท่านใดกล่าวไว้ เป็นปฏิจจสมุป
บาทธรรม ท่านผู้นั้น คือ พระพุทธเจ้า ขอนอบน้อมแด่พระพุทธเจ้าพระองค์นั้น ผู้ดับเสียได้ ซึ่งปปัญจธรรมเป็น
เลิศยิ่งกว่าวาทะทั้งหลาย” 
 
 



258  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวกิสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

บรรณานุกรม  
Ariya Kooha. (2 0 0 2 ) .  Motivation and Emotion. Pattani: Faculty of Education, Prince of 

Songkhla University, Pattani Campus, [In Thai]. 
Amnat Yodthong. An Analytical Study of Desires as Cause of The Conflict. Peace Studies 

Journal Periscope MCU. (Year 3, vol. 1, 2557): 1-22. 
Boonmee Methangkun, Busakorn Methangkun (2 0 0 2 ) .  Phraapithammattasangha: 

Prajadhipok 7th. SamuichayaSangkhahawipak. Bangkok: Liang Siang Printing House. 
Chuan Xiaocholit. (1962). Chinese-Thai Dictionary. Bangkok: Nan Mee Company Limited. 
Chatterjee, Satischandra. (1 9 7 8 ) .  The Nyaya Theory of Knowledge: A Critical Study of 

Some Problems of Logic and Metaphysics. Calcutta: University of Calcutta.  
Daisetz Teitaro Suzuki. (1949). Introduction to Zen Buddhism. London: Rider. 
Daisetz Teitaro Suzuki. (1 9 7 3 ) .  Essays in Zen Buddhism. First Series. London: Rider & 

Company. 
Department of Religious Affairs, Ministry of Education. (1982). Royal Thai Tipitaka. "On the 

occasion of the 200 th Anniversary of Rattanakosin". Bangkok: Publishing House, 
Department of Religious Affairs Ministry of Education. 

Danai Chaiyayotha. (1 9 9 5 ) .  Religious cults and local belief systems and traditions. 
Bangkok: Odeon Store Publishing House. 

Dangtarin (2 0 1 2 ) .  The Mahasatipattithan 4  Sutra (Mahāsatipaṭṭhāna Iv). Samutsakhon: 
United Products Press Co., Ltd. 

Dhammadhara. journal of Buddhist studies. Vol. 6 No. 2 (Total No. 11) 2020: 175-210. 
Klemm, David E. (1986). Hermeneutical Inquiry. 2 Vols. Atlanta: Scholars Press.  
Maslow, A. H.  (1970). Motivation and Personality. (2nd ed.). New York: Harpe r& Row. 
__________. (1999). Toward a Psychology of Being. (3rd ed). New York: JohnWiley & Sons. 
Mahachulalongkornrajavidyalaya. (1 9 9 6 ) .  Thai Tripitaka the issue of Maha 

Chulalongkornrajavidyalaya. Bangkok: Mahachulalongkornrajavidyalaya Printing 
House. 

Mahamakutrajawittayalai. (2 0 1 4 ) .  Thai Tipitaka Commentary in Thai 9 1  volumes. (9 th 
edition). Nakhonpathom: Mahamakutrajavidyalaya Printing House. 

Phiphob Tangkanasingha. (1 9 6 4 ) .  Theravada - Mahayana. Bangkok: Housekeeping House 
Printing House. 

Phradhammapitaka (P. A. Payutto). (2000a). Essence of Buddhism. Bangkok: Department of 
Religion. [In Thai] 

__________. (2 0 0 0 ) .  Sustainable Life Development with Psychology. Bangkok: 
Sahadhammika. [In Thai]. 

__________. (2015). Buddhadhamma extended edition. [Retrieved January, 2021]. [Online]. 
http://www. watnyanaves. net/uploads/File/books/pdf.  



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา สำนักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564)  259 

Phradhammapitaka (P. A. Payutto). (2 0 0 0 ) .  Dictionary, Dharma Code. Bangkok: 
Mahachulalongkornrajavidyalaya Printing House. 

Pawanee Boonwan. (2 0 0 9 ) .  “ Study of the disorder that occurs in the practice of 
meditation”. A Dissertation Degree of Doctor of Philosophy (Buddhist Psychology). 
Graduate School: Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 

Phrapreecha Tian-Kue (Phongern). (2018). “A Strengthening guideline of the Bodhisattva 
on the Ethical base of Mahayana Buddhism On Buddhist Psychology”.              
A Dissertation Degree of Doctor of Philosophy (Buddhist Psychology). Graduate 
School: Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 

Suzuki, Daisetz Teitaro. (1 9 7 3 ) .  The Lankavatarasutra: A Mahayana Text. London: 
Routledge & Kegan Paul Ltd. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 


