
วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา สำนักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564)  147 

สุขวรรคในคัมภีร์ธรรมบท 
THE SUKKAVAGGA IN DHAMMAPADA 

 
 

ณัฎฐาพรรณ กรรภิรมย์พชิรา 
Nattapan Kanpirompachira 

พระมหาอดิเดช สติวโร 
Phramaha Adhidaech Sathivaro 

สาขาวิชาพระไตรปิฎกศึกษา 
Department of Buddhist Studies 

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

E-mail: kpimpaka10@gmail.com 
วันที่รับบทความ (Received) : 19 พฤษภาคม 2564 
วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 20 มิถุนายน 2564 

วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 20 มิถุนายน 2564 
 
 
บทคัดย่อ 

 บทความวิจัยเรื่อง สุขวรรคในคัมภีร์ธรรมบทนี้ เป็นการวิจัยด้านข้อมูลเอกสารเชิงคุณภาพ            
มีวัตถุประสงค์เพ่ือ 1) เพ่ือศึกษาโครงสร้างและเนื้อหาสาระของสุขวรรคในคัมภีร์ธรรมบท  2) เพ่ือศึกษา
ความสุขที่ปรากฏในพระไตรปิฎก  3) เพ่ือวิเคราะห์การนำสุขวรรคไปใช้ในการดำเนินชีวิตเพ่ือให้เกิดความสุข  
การศึกษาวิจัยเรื่อง สุขวรรคในคัมภีร์ธรรมบท เป็นการศึกษาวิจัยด้านข้อมูลเอกสารเชิงวิเคราะห์ โดยค้นคว้า
จากคัมภีร์พระไตรปิฎก, อรรถกถา, หนังสือ และเอกสารอื่น ๆ ที่เก่ียวข้องกับความสุขในสุขวรรค   

 ผลการวิจัย พบว่า 1) โครงสร้างและเนื้อหาสาระของสุขวรรคในคัมภีร์ธรรมบทมี 8 เรื่องในพระ
คาถามีสาระสำคัญหลัก ดังนี้ (1) เรื่องญาติกลหวูปสมนวัตถุ เป็นเรื่องการระงับความทะเลาะของหมู่พระญาติ 
พระคาถามีสาระสำคัญหลัก คือ เราเป็นผู้ไม่มีเวรอยู่เป็นสุขจริงหนอ, เราเป็นผู้ไม่เดือดร้อน อยู่เป็นสุขจริงหนอ 
และเราเป็นผู้ไม่ขวนขวาย อยู่เป็นสุขจริงหนอ, (2) เรื่องมารวัตถุ เป็นเรื่องมาร พระคาถามีสาระสำคัญหลัก คือ 
เราไม่มีกิเลสเครื่องกังวล อยู่เป็นสุขจริงหนอ, (3) เรื่องโกสลรัญโญปราชยวัตถุ เป็นเรื่องความพ่ายแพ้ของพระ
เจ้าโกศล พระคาถามีสาระสำคัญหลัก คือ ผู้ละทิ้งความชนะและความพ่ายแพ้ได้แล้ว มีใจสงบ ย่อมนอนเป็น
สุข, (4) เรื่องอัญญตรกุลทาริกาวัตถุ เป็นเรื่องสาวน้อยในตระกูลหนึ่ง พระคาถามีสาระสำคัญหลัก คือ สุข(อ่ืน) 
ยิ่งกว่าความสงบไม่มี, (5) เรื่องอัญญตรปุปาสกวัตถุ เป็นเรื่องอุบาสกคนใดคนหนึ่ง พระคาถามีสาระสำคัญหลัก 
คือ นิพพานเป็นสุขอย่างยิ่ง, (6) เรื่องปเสนทิโกสลวัตถุ เป็นเรื่องพระเจ้าปเสนทิโกศล พระคาถามีสาระสำคัญ
หลัก คือ นิพพานเป็นสุขอย่างยิ่ง, (7) เรื่องติสสเถรวัตถุ เป็นเรื่องพระติสสเถระ พระคาถามีสาระสำคัญหลัก 
คือ บุคคลดื่มปวิเวกรส ลิ้มรสแห่งความสงบและได้ลิ้มรสแห่งปีติในธรรมแล้ว เป็นผู้ไม่มีความกระวนกระวาย 
ไม่มีบาป, (8) เรื่องสักกวัตถุ เป็นเรื่องท้าวสักกะ พระคาถามีเนื้อหาสาระสำคัญหลัก คือ การอยู่ร่วมกับพระ
อริยะ ก่อให้เกิดสุขทุกเมื่อ, การอยู่ร่วมกับนักปราชญ์มีแต่ความสุข และบุคคลควรคบผู้เป็นปราชญ์ มีปัญญา 
เป็นพหูสูต มีวัตร เป็นพระอริยะ เป็นสัตบุรุษ มีปัญญาดี , 2) ประเภทความสุขในสุขวรรค แบ่งออกเป็น 2 



148  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวกิสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

ประเภท ได้แก่ ความสุขแบบคฤหัสถ์ และความสุขแบบบรรพชิต และ 3) ลักษณะความสุขในสุขวรรค แบ่ง
ออกเป็น 5 ลักษณะ ได้แก่ 1) ความสุขเกิดจากความไม่มีเวรต่อกัน, 2) ความสุขเกิดจากความไม่มีความ
เดอืดร้อนเพราะกิเลส, 3) ความสุขเกิดจากการละความติดใจในกามคุณ 5, 4) ความสุขเกิดจากความปราศจาก
กิเลสเครื่องกังวล คือ ราคะ โทสะ และโมหะ, 5) ความสุขเกิดจากการอยู่ร่วมกับพระอริยะ และโดยที่สุด
หมายถึง นิพพาน 

 ความสุขท่ีปรากฏในพระไตรปิฎก พบว่า 1) ประเภทของความสุขมี 13 ประเภท โดยจัดแบ่งเป็นคู่ ๆ 
ตรงกันข้ามกัน,จัดแบ่งความสุขออกเป็น 2 ประเภท ได้แก่ ความสุขแบบคฤหัสถ์ และความสุขแบบบรรพชิต, 
2) ระดับขั้นของความสุข จัดตามลำดับขั้นของความสุขจากหยาบไปถึงขั้นละเอียด แบ่งได้เป็น 10 ขั้น  ได้แก่ 
(1) กามสุข, (2) ปฐมฌานสุข, (3) ทุติยฌานสุข, (4) ตติยฌานสุข, (5) จตุตถฌานสุข (6) อากาสานัญจายตน
สมาปัตติสุข, (7) วิญญาณัญจายตนสมาปัตติสุข, (8) อากิญจัญญายตนสมาปัตติสุข, (9) เนวสัญญานาสัญญาย
ตนสมาปัตติสุข, (10) สัญญาเวทยิตนิโรธสมาปัตติสุขในระดับขั้นของความสุข 10 ขั้นนี้  สามารถแบ่งออกเป็น 
3 ระดับ คือ 1) ความสุขระดับกามสุข 2) ความสุขระดับฌานสุข และ 3) ความสุขระดับนิพพานสุข ระดับ
ความสุข 3 ระดับนี้ สามารถนำมาจัดระดับความสุขได้เป็น 2 ประเภท ได้แก่ 1) ความสุขระดับโลกิยสุข, 2) 
ความสุขระดับโลกุตตรสุข  

 การนำสุขวรรคไปใช้ในการดำเนินชีวิตเพ่ือให้ เกิดความสุข พบว่า มี 2 ลักษณะ คือ 1) ความสุข
แบบโลกิยสุข 2) ความสุขแบบโลกุตตรสุข  
คำสำคัญ: พระไตรปิฎก, สุขวรรค, ความสุข 
ABSTRACT 

 This research article is a research on qualitative documentary information Is 
intended, there are three objectives; 1) To study the structure and content of the 
sukkavagga in Dhammapada, 2) To study the happiness that appears in the Tripitaka, 3) To 
analyze the use of sukkavagga in Dhammapada in life to bring happiness.  An Analytical 
study of Sukkavagga in Dhammaapada Scripture.  It is an analytical study research.  By 
researching from The Tipitaka Scripture, Atthapali, Books and Other documents related to 
happiness in Sukkavagga.   

 The result of this research was found that the structure and content of the 
Sukkavagga in Dhammapada, there are 8 subjects, 12 verses; The Essence of verses as the 
factors of each subjects as follow; (1) ÑātikalahavūsamanaVatthu – The Pacification of the 
Relatives of the Buddha, The Essence of verses; We are the people of no anger –Have real 
happiness, We are the people of no trouble–Have real happiness and We are the people of 
no persevere–Have real happiness.(2) MāraVatthu – Mara; The Essence of verses; We have 
no desire or concern – Have real happiness.(3) KosalaraññoParājayaVatthu – Defeat of King 
of Kosala, The Essence of verses; The one who has abandoned victory and defeat, calm, 
sleep happily.  (4) AññatarakuladārikaVatthu – a Young Bride, The Essence of verses; 
Happiness (other), not more than peacefulness.  (5) AññatarapupaAññatarasakaVatthu –a 
Lay-Disciple, The Essence of verses; Nibbana is the extremely happiness.  (6) 
PasenadikosalaVatthu– King Pasenadi of Kosala, The Essence of verses; Nibbana is the 
extremely happiness.  (7) TissattheraVatthu –Tissa, The Essence of verses; The person who 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา สำนักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564)  149 

drink a solitude; Taste of peace and already to taste the elation of Dhamma, to be a person 
without anxiety and no sin. (8) SakkaVatthu – Sakka, The Essence of verses; To live with the 
Noble One, causing happiness every time, to live with Philosopher will have only happiness 
and the one should associate with the philosopher, to be wise, to have great learning, 
duties, to be a noble individual person, to be a good person, good wise.  2) The category of 
happiness in sukkavagga, it was found that there are 2 categories, namely, (1) the house-life 
happiness (2) the ordained-life’s happiness.  3) The characteristics in sukkavagga, it was 
found that there are 5 characteristics, namely, 1) The happiness is free from defilements.  2) 
The happiness arises from the absence of suffering because of passion.  3) The happiness 
arises from the abandonment of your passion 5.  4) The happiness is to without any anxiety, 
it means without greed, ill will and ignorance (raga, dosa and moha).  5) The happiness rises 
living with the Noble One and the target is Nibbana which consist.  

 The happiness that appears in the Tripitaka was found that 1) The categories of 
happiness, there are 13 categories by dividing into pairs opposite each other, Which divides 
happiness into 2 types, namely, (1) the house-life happiness (2) the ordained-life’s 
happiness, 2) The level of happiness of 10 levels, namely, (1) The sensuality’s Happiness, (2) 
The happiness by the first absorption, (3) The happiness by the second absorption, (4) The 
happiness by the third absorption, (5) The happiness by the fourth absorption ( 6) The 
happiness by the sphere of infinity of space, (7) The happiness by the sphere of infinity of 
consciousness of the happiness, (8) The happiness by the sphere of nothingness, (9) The 
happiness by the sphere of neither perception nor non-perception, (10) The happiness by 
extinction of perception and feeling. The 10 levels of happiness by dividing into 3 levels, 
namely, 1) The Sensuality’s Happiness level.  2) The Meditation’s happiness level and3) The 
Nibbana’s happiness level.  The 3 levels of happiness by dividing into 2 levels, namely, (1) 
Happiness of mundane states. (2) Happiness of supermundane states 

 The use of Sukkavagga in Dhammapada in life to bring happiness, it is found that 
there are 2 manners, namely; (1) Happiness of mundane states. (2) Happiness of 
supermundane states. 
Keywords: Tripitaka, Sukkavagga, Happiness 
 
1. บทนำ 

 เป็นธรรมดาของสิ่งมีชีวิตในโลกนี้ มักประสบเจอทั้งความทุกข์และความสุข สิ่งมีชีวิตทั้งหมดนี้ล้วน
ปรารถนาความสุขด้วยกันทั้งนั้น มนุษย์คนธรรมดาแสวงหาอยากได้ความสุข ไม่มีใครอยากได้ความทุกข์ล้วน
อยากได้ความสุข ทุกคนนั้นอยากได้ความสุขด้วยกันทั้งนั้น สิ่งมีชีวิตทุกชีวิตปรารถนาความสุขเพ่ือทำให้ตนเอง
ได้รับความแช่มชื่นสามารถดำรงชีวิตอยู่ได้อย่างยาวนาน  ดังนั้น ความสุขนี้จึงเป็นปัจจัยที่หล่อเลี้ยงสิ่งมีชีวิต
ทั้งหมดให้ดำรงคงอยู่ได้  มีพระคาถาหนึ่งที่ว่าด้วยความสุขนี้มีปรากฏอยู่ในพระไตรปิฎก ในคัมภีร์ธรรมบทไว้
ว่า“ในหมู่มนุษย์ผู้มีเวรเราเป็นผู้ไม่มีเวร อยู่เป็นสุขจริงหนอในหมู่มนุษย์ผู้มีเวร เราอยู่อย่างผู้ไม่มีเวร” (ขุ.ธ.
25/197/94) 



150  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวกิสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 บุคคลทั้งหลายมีความต้องการความสุข คงต้องพิจารณาพระคาถานี้ด้วยว่า ทำอย่างไรจึงจะทำให้
ชีวิตอยู่อย่างมีความสุขตามที่พระพุทธองค์ได้ตรัสไว้พระคาถานี้ มีสิ่งที่น่าสนใจและยังมีพระคาถาอีกหลายพระ
คาถาที่มีปรากฏอยู่ในคัมภีร์ธรรมบทนี้ที่ให้น่าศึกษาและค้นคว้าที่มาของความสุข 

 เมื่อค้นพบได้ว่า ความสุขที่มีปรากฏอยู่ในคัมภีร์ธรรมบทนี้ เป็นพระสูตรหนึ่งที่เรียกว่า สุขวรรค เป็น
หมวดหนึ่งที่อยู่ในคัมภีร์ธรรมบทมีเรื่องราวของบุคคล มีพระคาถาที่อยู่ในแต่ละเรื่องนั้นมีประเภท มีลักษณะ 
ใดบ้าง มีความเป็นมาอย่างไร จึงมีความน่าสนใจ และน่าศึกษาค้นคว้าสุขวรรคพระสูตรนี้ และเพราะอะไรที่จะ
ทำให้การดำเนินชีวิตมีความสุขได้อย่างแท้จริง 

 ผู้วิจัยเห็นว่าพระสูตรที่ชื่อว่า สุขวรรคในคัมภีร์ธรรมบทนี้มีมากมายหลากหลายประเด็นที่ให้ศึกษา 
ดังนั้น ผู้วิจัยเห็นว่าสุขวรรคในคัมภีร์ธรรมบทนี้ ยังไม่มีผู้ใดได้จัดทำ จึงมีความสนใจในการศึกษาวิเคราะห์เรื่อง
สุขวรรคในคัมภีร์ธรรมบท ที่มีปรากฏอยู่ในคัมภีร์พระไตรปิฎก ว่าสามารถที่จะนำไปใช้ในการดำเนินชีวิตได้ใน
ลักษณะไหน เพ่ือให้เกิดความสุขที่แท้จริงได้อย่างไร  
2. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1) เพ่ือศกึษาโครงสร้างและเนื้อหาสาระของสุขวรรคในคัมภีร์ธรรมบท  

 2) เพ่ือศึกษาความสุขที่ปรากฏในพระไตรปิฎก 
 3) เพ่ือวิเคราะห์การนำสุขวรรคไปใช้ในการดำเนินชีวิตเพ่ือให้เกิดความสุข 

3. ขอบเขตการวิจัย 
 การศึกษาวิจัยครั้งนี้เป็นการศึกษาวิจัยด้านข้อมูลเอกสารเชิงคุณภาพ (Qualitative Research)ที่
ประกอบด้วยการวิจัยเอกสาร โดยมีขอบเขตการวิจัย ดังนี้ 1.ขอบเขตด้านเนื้อหาของงานวิจัยมุ่งเน้นเนื้อหา
เฉพาะที่เกี่ยวกับความสุขในสุขวรรคในคัมภีร์ธรรมบท 2. ขอบเขตด้านเอกสารเป็นการค้นคว้าข้อมูลเอกสาร 
ได้แก่  เอกสารชั้นปฐมภูมิ  (Primary Sources) ได้แก่ คัมภีร์พระไตรปิฎกฉบับภาษาบาลี  และคัมภีร์
พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พุทธศักราช 2539, เอกสารชั้นทุติยภูมิ 
(Secondary Sources) ได้แก่  อรรถกถา รวมทั้ งหนั งสือ  เอกสารเชิ งวิชาการ และงานวิจัยต่ าง  ๆ 
เอกสารรายงานต่าง ๆ และเอกสารอ่ืน ๆ ที่ เกี่ยวข้องเกี่ยวกับเนื้อสาระในสุขวรรคที่ปรากฎในพระธรรมบท 
เป็นต้น 
4. นิยามศัพท์เฉพาะที่ใช้ในการวิจัย 
 สุขวรรค หมายถึง หมวดความสุขหมวดหนึ่งในคัมภีร์ธรรมบท อยู่ในวรรคที่ 15 เรียกว่าสุขวรรคใน
คัมภีร์ธรรมบท ที่ปรากฏอยู่ในพระไตรปิฎกเล่มท่ี 25 หมวดว่าด้วยความสุข คำว่า ความสุข ในวรรคนี้ หมายถึง
ความไม่มีเวรต่อกัน ไม่มีความเดือดร้อนเพราะกิเลส การละความติดใจในกามคุณ 5 ความปราศจากกิเลส
เครื่องกังวลคือราคะ โทสะ และโมหะ การอยู่ร่วมกับพระอริยะ และโดยที่สุดหมายถึง นิพพาน 
 ความสุข หมายถึง ความรู้สึกทางด้านอารมณ์ที่ไม่ขุ่นมัว ไม่ขุ่นข้อง ไม่หมองใจ ไม่ฟุ้งซ่านร่างกาย
และจิตใจมีความรู้สึกเบิกบาน มีความอ่ิมเอิบใจ มีความสบายกาย สบายใจ การแสดงอาการและความรู้สึกจาก
ภายในและภายนอกเป็นบวก เบิกบาน แจ่มใส มีความสงบภายใน ความรู้สึกปีติ ที่ได้กระทำความดี กรรมดี 
ความไม่มีเวรต่อกัน ไม่มีความเดือดร้อนเพราะกิเลส การละความติดใจในกามคุณ 5 ความปราศจากกิเลส
เครื่องกังวลคือ ราคะ โทสะ และโมหะ ความมีจิตตั้งมั่นในอารมณ์อันปราศจากความทุกข์ ความมีจิตสงบ 
สามารถพัฒนาไปสู่พระนิพพาน 
 
 
 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา สำนักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564)  151 

5. ผลการวิจัย 
 5.1 การศึกษาโครงสร้างและเนื้อหาสาระของสุขวรรคในคัมภีร์ธรรมบท พบว่า โครงสร้างและเนื้อหา
สาระของสุขวรรคในคัมภีร์ธรรมบท ประกอบไปด้วย 1) โครงสร้างและเนื้อหาสาระของสุขวรรค 2) ประเภท
ความสุขในสุขวรรค และ 3) ลักษณะความสุขในสุขวรรค มีรายละเอียด ดังนี้ 
 5.1.1 โครงสร้างและเนื้อหาสาระของสุขวรรคในคัมภีร์ธรรมบท มี 8 เรื่อง (ขุ.ธ. 25/197-308/94-
97) ในพระคาถามีสาระสำคัญหลัก ดังนี้ 1) เรื่องญาติกลหวูปสมนวัตถุ เป็นเรื่องการระงับความทะเลาะของหมู่
พระญาติ พระคาถามีสาระสำคัญหลัก คือ เราเป็นผู้ไม่มีเวร อยู่เป็นสุขจริงหนอ, เราเป็นผู้ไม่เดือดร้อน อยู่เป็น
สุขจริงหนอ และเราเป็นผู้ ไม่ขวนขวาย อยู่เป็นสุขจริงหนอ, 2) เรื่องมารวัตถุ เป็นเรื่องมาร พระคาถามี
สาระสำคัญหลัก คือ เราไม่มีกิเลสเครื่องกังวล อยู่เป็นสุขจริงหนอ, 3) เรื่องโกสลรัญโญปราชยวัตถุ เป็นเรื่อง
ความพ่ายแพ้ของพระเจ้าโกศล พระคาถามีสาระสำคัญหลัก คือ ผู้ละทิ้งความชนะและความพ่ายแพ้ได้แล้ว มี
ใจสงบ ย่อมนอนเป็นสุข, 4) เรื่องอัญญตรกุลทาริกาวัตถุ เป็นเรื่องสาวน้อยในตระกูลหนึ่ง พระคาถามี
สาระสำคัญหลัก คือ สุข(อ่ืน) ยิ่งกว่าความสงบไม่มี, 5) เรื่องอัญญตรปุปาสกวัตถุ เป็นเรื่องอุบาสกคนใดคนหนึ่ง 
พระคาถามีสาระสำคัญหลักคือ นิพพานเป็นสุขอย่างยิ่ง, 6) เรื่องปเสนทิโกสลวัตถุ เป็นเรื่องพระเจ้าปเสนทิ
โกศล พระคาถามีสาระสำคัญหลัก คือ นิพพานเป็นสุขอย่างยิ่ง, 7) เรื่องติสสเถรวัตถุ เป็นเรื่องพระติสสเถระ 
พระคาถามีสาระหลักคือ บุคคลดื่มปวิเวกรส ลิ้มรสแห่งความสงบและได้ลิ้มรสแห่งปีติในธรรมแล้ว เป็นผู้ไม่มี
ความกระวนกระวาย ไม่มีบาป, 8) เรื่องสักกวัตถุ เป็นเรื่องท้าวสักกะ พระคาถามีสาระสำคัญหลักคือ การอยู่
ร่วมกับพระอริยะ ก่อให้เกิดสุขทุกเมื่อ, การอยู่ร่วมกับนักปราชญ์มีแต่ความสุข และบุคคลควรคบผู้เป็นปราชญ์ 
มีปัญญา เป็นพหูสูต มีวัตร เป็นพระอริยะ เป็นสัตบุรุษ มีปัญญาดี 
 โครงสร้างและเนื้อสาระของสุขวรรคในคัมภีร์ธรรมบท สามารถจัดทำเป็นแผนภาพได้ ดังนี้ 

 



152  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวกิสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 5.1.2 การศึกษาประเภทความสุขในสุขวรรค พบว่า มี 2 ประเภท คือ 1) ความสุขแบบคฤหัสถ์ 
ได้แก่ สุข 4 ประการ ได้แก่ (1) อัตถิสุข คือ สุขจากความมีทรัพย์ ที่ได้มาด้วยความสุจริตในอาชีพของตน       
(2) โภคสุข คือ สุขจากการใช้สอยทรัพย์ไปในทางที่ดีจากทรัพย์ที่หาได้มาอย่างสุจริต (3) อานัณยสุข คือ สุข
จากการไม่เป็นหนี้ไม่ว่าจะมากหรือน้อย (4) อนวัชชสุข คือ สุขที่เกิดจากความประพฤติดีพร้อมทั้งทางกาย ทาง
วาจา และทางใจ ที่ไม่มีโทษ (องฺ.จตุกกฺ.21/62/105-107), 2) ความสุขแบบบรรพชิต ได้แก่ ภิกษุประกอบด้วย
ธรรม 6 ประการ คือ (1) เป็นผู้ยินดีในธรรม (2) เป็นผู้ยินดีในภาวนา (3) เป็นผู้ยินดีในกาละ (4) เป็นผู้ยินดีใน
การปวิเวก คือ (1) มีศีล ละความเป็นคนทุศีล และปราศจากโทษเครื่องทุศีล (2) เป็นสัมมาทิฏฐิ ละมิจฉาทิฏฐิ
และปราศจากมิจฉาทิฏฐิ และ (3) เป็นขีณาสพ ละอาสวะทั้งหลาย และปราศจากอาสวะ (อง.ติกฺก. 
20/94/327)5) เป็นผู้ยินดีในความไม่พยาบาท และ 6) เป็นผู้ยินดีในธรรมที่ไม่เป็นเครื่องเนิ่นช้า หมายถึง 
นิพพาน (องฺ.ฉกฺก. 22/78/601) 
 5.1.3 ลักษณะของความสุขในสุขวรรค พบว่า ในสุขวรรคแบ่งความสุขออกเป็น 5 ลักษณะ ได้แก่     
1) ความสุขเกิดจากความไม่มีเวรต่อกัน ได้แก่ (1) เรื่องญาติกลหวูปสมนวัตถุ สาระสำคัญหลัก คือ เราเป็นผู้ไม่
มีเวร อยู่เป็นสุขจริงหนอ (2) เรื่องโกสลรัญโญปราชยวัตถุ สาระสำคัญหลัก คือ ผู้ละทิ้งความชนะและความ
พ่ายแพ้ได้แล้ว มีใจสงบ ย่อมนอนเป็นสุข, 2) ความสุขเกิดจากความไม่มีความเดือดร้อนเพราะกิเลส ได้แก่ (1) 
เรื่องญาติกลหวูปสมนวัตถุ สาระสำคัญหลัก คือ เราเป็นผู้ไม่เดือดร้อน อยู่เป็นสุขจริงหนอ (2) เรื่องมารวัตถุ 
สาระสำคัญหลัก คือ เราไม่มีกิเลสเครื่องกังวล อยู่เป็นสุขจริงหนอ, 3) ความสุขเกิดจากการละความติดใจใน
กามคุณ 5 ได้แก่ (1) เรื่องญาติกลหวูปสมนวัตถุ สาระสำคัญหลัก คือ เราเป็นผู้ไม่ขวนขวาย อยู่เป็นสุขจริงหนอ
, 4) ความสุขเกิดจากความปราศจากกิเลสเครื่องกังวล คือ ราคะ โทสะ และโมหะ ได้แก่ (1) เรื่องอัญญตรกุล
ทาริกาวัตถุ สาระสำคัญหลัก คือ สุข(อ่ืน) ยิ่งกว่าความสงบไม่มี (2) เรื่องอัญญตรปุปาสกวัตถุ สาระสำคัญหลัก 
คือ นิพพานเป็นสุขอย่างยิ่ง (3) เรื่องปเสนทิโกสลวัตถุ สาระสำคัญหลัก คือ นิพพานเป็นสุขอย่างยิ่ง, และ       
5) ความสุขเกิดจากการอยู่ร่วมกับพระอริยะ และโดยที่สุดหมายถึง นิพพาน ได้แก่ (1) เรื่องติสสเถรวัตถุ 
สาระสำคัญหลัก คือ บุคคลดื่มปวิเวกรส ลิ้มรสแห่งความสงบ และได้ลิ้มรถแห่งปีติในธรรมแล้ว เป็นผู้ไม่มีความ
กระวนกระวาย ไม่มีบาป (2) เรื่องสักกวัตถุ สาระสำคัญหลัก คือ การอยู่ร่วมกับพระอริยะ ก่อให้เกิดสุขทุกเม่ือ, 
การอยู่ร่วมกับนักปราชญ์มีแต่ความสุข, บุคคลควรคบนักปราชญ์ มีปัญญา เป็นพหูสูต มีวัตร เป็นพระอริยะ 
เป็นสัตบุรุษ มีปัญญาดี (ขุ.ธ.อ. 2/197-208/-241-258) เป็นต้น 
 5.2 ความสุขที่ปรากฏในพระไตรปิฎก พบว่า 1) ประเภทของความสุข มี13 ประเภท (องฺ.ทุก. 
20/65-75/102-104) จัดเป็นคู่ ๆ มีลักษณะตรงข้ามกัน ได้แก่ คิหิสุข, กามสุข, อุปธิสุข, สาสวสุข, สามิสสุข, 
อริยสุข, กายิกสุข, สัปปีติกสุข, สาตสุข, สมาธิสุข, สัมปีติการัมมณสุข, สาตารัมมณสุข, และรูปารัมมณสุข      
ซึ่งประภทความสุข 13 ประเภทนี้ สามารถจัดแบ่งความสุขออกเป็น 2 ประเภท ได้แก่ ความสุขแบบคฤหัสถ์ 
และความสุขแบบบรรพชิต 2) ระดับขั้นของความสุข พระพุทธศาสนาจัดแบ่งประเภทของความสุขเป็นขั้นจัด
ตามลำดับขั้นความหยาบของความสุขไปจนถึงขั้นความละเอียดของความสุข จัดแบ่งได้เป็นระดับความสุข 10 
ขั้น (สํ.สฬา. 18/267/296-299) ได้แก่ (1) กามสุข, (2) ปฐมฌานสุข, (3) ทุติยฌานสุข, (4) ตติยฌานสุข,      
(5) จตุตถฌานสุข (6) อากาสานัญจายตนสมาปัตติสุข, (7) วิญญาณัญจายตนสมาปัตติสุข , (8) อา
กิญจัญญายตนสมาปัตติสุข, (9) เนวสัญญานาสัญญายตนสมาปัตติสุข, (10) สัญญาเวทยิตนิโรธสมาปัตติสุข ใน
ระดับขั้นของความสุข 10 ขั้นนี้  สามารถแบ่งออกเป็น 3 ระดับ คือ 1) ความสุขระดับกามสุข เป็นความสุขขั้น
ต่ำเป็นความสุขของปุถุชนทั่วไปเป็นความสุขระดับโลกิยสุข 2) ความสุขระดับฌานสุข ได้แก่สุขในรูปฌาน และ
สุขในอรูปฌาน เป็นความสุขระดับโลกิยสุข และ 3) ความสุขระดับนิพพานสุข ได้แก่ สุขในสัญญาเวทยิตนิโรธ
สมาปัตติสุข เป็นความสุขในระดับนิพพานสุข ระดับความสุข 3 ระดับนี้ สามารถนำมาจัดระดับความสุขได้เป็น 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา สำนักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564)  153 

2 ประเภท ได้แก่ 1) ความสุขระดับโลกิยสุข ได้แก่ความสุข ตั้งแต่ระดับกามสุข ไปจนถึงระดับเนวสัญญานา
สัญญายตนสมาปัตติสุข และ 2) ความสุขระดับโลกุตตรสุข ได้แก่ความสุขในระดับสัญญาเวทยิตนิโรธสมาปัตติ
สุข เป็นระดับความสุขในระดับนิพพานสุข  
 5.3 การนำสุขวรรคไปใช้ในการดำเนินชีวิตเพ่ือให้เกิดความสุข พบว่า มี 2 แบบ คือ 1) โลกิยะสุข    
2) โลกุตตระสุข ได้จัดแบ่งเนื้อเรื่องที่มีปรากฏอยู่ในสุขวรรคในการดำเนินชีวิตที่มีความสุขตามแบบโลกียสุข 
และโลกุตตรสุข ได้ดังนี้ คือ 
 5.3.1) ระดับโลกิยสุข คือ ความสุขอย่างโลกีย์ , ความสุขที่ เป็นวิสัยของโลก, ความสุขที่ยัง
ประกอบด้วยอาสวะ เช่น กามสุข, มนุษยสุข, ทิพยสุข ตลอดจนถึงฌานสุข และวิปัสสนาสุข (สมเด็จพระพุทธ
โฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2561, หน้า 383) มีเรื่องในหมวดสุขวรรค ดังนี้ 
 เรื่องญาติกลหวูปสมนวัตถุ ว่าด้วยเรื่องระงับความทะเลาะแห่งหมู่พระญาติ (ขุ.ธ. 25/197-199/94)  
พระผู้มีพระภาคตรัสแก่พระญาติทั้งหลายว่า “เราเป็นผู้ไม่มีเวร อยู่เป็นสุขจริงหนอ”, “เราเป็นผู้ไม่เดือดร้อน 
อยู่เป็นสุขจริงหนอ”, “เราเป็นผู้ไม่ขวนขวาย อยู่เป็นสุขจริงหนอ” (ขุ.ธ.อ. 2/197-199) เรื่องนี้เป็นเรื่องที่พระ
ญาติขององค์พระศาสดาทะเลาะกันเรื่องแย่งน้ำจากแม่น้ำโรหิณี เพ่ือใช้ในการปลูกข้าวในเมืองของตน         
แตม่นุษย์ทั้งหลายยังเป็นผู้มีเวร 5 ประการ (ขุ.ธ.อ. 2/197/243) หมายถึง เวรภัย 5 ประการ ได้แก่ (1) การฆ่า
สัตว์, (2) การลักทรัพย์, (3) การประพฤติผิดในกาม, (4) การพูดเท็จ, และ (5) การเสพของมึนเมา คือสุราและ
เมรัยอันเป็นเหตุแห่งความประมาท (องฺ.ปญฺจก. 22/174/290) เพราะมนุษย์ทั้งหลายยังมีความเดือดร้อน
เพราะกิเลส (ขุ.ธ.อ. 2/198/243) เพราะกิเลส เป็นสิ่งที่ทำใจให้เศร้าหมอง, ความชั่วที่แฝงอยู่ในความรู้สึกนึก
คิด ทำให้จิตใจขุ่นมัวไม่บริสุทธิ์ และเป็นเครื่องปรุงแต่งความคิดให้ทำกรรมซึ่งนำไปสู่ปัญหา ความยุ่งยาก 
เดือดร้อนและความทุกข์ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2561, หน้า 25) เพราะมนุษย์ทั้งหลายยัง
เป็นผู้มีความขวนขวายในอันแสวงหากามคุณอยู่ (ขุ.ธ.อ. 2/199/243) คำว่า “ขวนขวาย” หมายถึง ผู้มุ่งไปหา
กามคุณ 5 (ขุ.ธ.อ. 6/113) กามคุณ หมายถึง ส่วนที่น่าปรารถนา น่าใคร่ มี 5 อย่าง คือ รูป เสียง กลิ่น รส และ
โผฏฐัพพะ (สัมผัสทางกาย) ที่น่าใคร่น่าพอใจ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต) , 2561, หน้า 18) 
ดังนั้น ในเรื่องญาติกลหวูปสมนวัตถุนี้ เพราะพระผู้มีพระภาคตรัสถึงมนุษย์ทั่วไปยังมีเวร 5 ประการ, มีความ
เดือดร้อนเพราะกิเลส และยังมีความขวนขวาย มุ่งไปหากามคุณ จัดอยู่ในความสุขระดับกามสุขจึงเป็นโลกิยสุข 
 เรื่องมารวัตถุ ว่าด้วยเรื่องมาร (ขุ.ธ. 25/200/94) เป็นเรื่องที่มารมาขัดขวางเพ่ือมิให้พระศาสดา
ได้รับบิณบาตรจากเด็กหญิง 500 คนในหมู่บ้านพราหมณ์ชื่อปัญจสาลา พระผู้มีพระภาคตรัสแก่มารผู้มีบาปว่า 
“มารผู้มีบาป ในวันนี้ เราแม้ไม่ได้อะไร ๆ ก็จักยังกาลให้น้อมล่วงไปด้วยความสุขอันเกิดจากปีติเท่านั้น         
ดุจพรหมในเทวโลกชั้นอาภัสสระ” (ขุ.ธ.อ. 2/200/245) จึงได้ตรัสพระคาถาว่า “เราแม้ไม่มีกิเลสเครื่องกังวล 
อยู่เป็นสุขจริงหนอ เรามีปีติเป็นภักษา ดุจทวยเทพชั้นอาภัสสระ ฉะนั้น” (ขุ.ธ. 21/200/94) เมื่อพระศาสดา
ทรงบิณฑบาตมายังหมู่บ้านพราหมณ์ชื่อปัญจสาลา มีแม้มารจะมาขัดขวางเพ่ือมิให้เด็กหญิงในมาใส่บาตร 
พระองค์ก็มิได้ได้เป็นกังวล ทรงไม่มีกิเลสมาทำให้พระองค์ได้รับความเดือดร้อนในการได้อาหารหรือไม่ได้
อาหาร แต่พระองค์กลับมีความปีติถึงแม้จะไม่ได้รับบิณฑบาต พระองค์ทรงมีสภาวธรรมที่มี ความปีตินี้เฉก
เช่นเดียวกับเทวชั้นอาภัสสระ “ที่บรรลุทุติยฌาน ไม่มีวิตก ไม่มีวิจาร มีปีติและสุขเกิดจากสมาธิอยู่” (องฺ.
จตุกฺก. 21/123/187-188) เป็นความสุขเกิดจากการเจริญฌานสมาบัติบรรลุทุติยฌาน ดังนั้น ความสุขในระดับ
ขั้นทตุิยฌาน จึงจัดเป็นความสุขในระดับโลกิยสุข 
 เรื่องโกสลรัญโญปราชยวัตถุว่าด้วยเรื่องความปราชัยของพระเจ้าโกศล เป็นเรื่องที่พระเจ้าโกศลทรง
ปราชัยในสงครามกับพระเจ้าหลานชื่ออชาตศัตรู ทรงเป็นผู้ชนะในการรบ พระศาสดาตรัสพระธรรมเทศนานี้ว่า 
“ผู้ชนะย่อมก่อเวร” สาระหลักคือ ผู้ละทิ้งความชนะและความพ่ายแพ้ได้แล้ว มีใจสงบ ย่อมนอนเป็นสุข , 



154  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวกิสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

(ขุ.ธ.อ. 2/201/246-246) มีความหมายว่า บุคคลใดที่ไม่นำความชนะและความพ่ายแพ้ ให้เกิดกิเลสในใจ
ตนเอง เพ่ือสนองความต้องการที่จะชนะหรือแม้ฝ่ายแพ้ที่ต้องพ่ายแพ้ให้แก่อีกฝ่ายแล้ว จึงเรียกบุคคลนั้นว่า    
ละทิ้งความชนะและความพ่ายแพ้ได้แล้ว เมื่อบุคคลใด ใจมีความสงบ ละทิ้งความชนะและความพ่ายแพ้ได้ จึง
ไม่มีกิเลส มีราคะ มาเป็นเครื่องพัวพันให้เกิดความสร้างเวรต่อกัน ดังนั้นเมื่อไม่มีเวรต่อกัน จึงเป็นความสุขที่
เกิดจากความไม่มีเวรต่อกัน เพราะต่างฝ่ายได้ละทิ้งความชนะและความพ่ายแพ้ได้แล้ว ย่อมที่จะนอนแบบมี
ความสุข ไม่ว่าจะอยู่ในอิริยาบถใด ๆ ก็ตาม จึงจัดเป็นความสุขในระดับโลกิยสุข 
 เรื่องอัญญตรกุลทาริกาวัตถุ ว่าด้วยเรื่องเด็กหญิงแห่งตระกูลคนใดคนหนึ่ง เป็นเรื่องที่ครอบครัวกุมา
ริกา จัดงานแต่งงานให้ลูกสาว พระศาสดาตรัสพระธรรมนี้ว่า “ไฟเสมอด้วยราคะไม่มี” สาระหลักคือ สุข(อ่ืน) 
ยิ่งกว่าความสงบไม่มี (ขุ.ธ.อ. 2/202/247-248) เป็นความสุขที่เกิดจากความปราศจากกิเลสเครื่องกังวลคือ 
ราคะ โทสะ และโมหะ เรื่องนี้พ่อแม่จัดงานแต่งานให้กับลูกสาวด้วยการไปอยู่บ้านผู้ชายหรือเจ้าบ่าว โดยพ่อ
ของนางได้นิมนต์พระศาสดา เป็นองค์ประธานในงานแต่งงานนี้ แต่เจ้าบ่าวมิได้ดูแลพระศาสดา เพราะได้แต่ยืน
มองความงามของเจ้าสาว พระศาสดาจึงได้ตรัสว่า “แน่ะกุมาร ก็ชื่อว่าไฟเช่นกับไฟคือราคะไม่มี ชื่อว่าโทษเช่น
กับโทษคือโทสะย่อมไม่มี ชื่อว่าทุกข์เช่นกับทุกข์เพราะการบริหารขันธ์ย่อมไม่มี แม้สุขเช่นกับพระนิพพานสุข
ย่อมไม่มีเหมือนกัน” พระองค์ทรงเปรียบให้เห็นถึงโทษแห่งไฟ เป็นความร้อน ไม่จำเป็นต้องมีควันไฟ เปลว 
หรือถ่าน แต่เป็นความร้อนที่ไหม้อยู่ภายในร่ายกาย ที่เป็นโทษแก่ร่างกาย ทำให้ร่างกายมีความร้อน แต่ไม่มีแม้
เปลวไฟชุกโชน ไม่มีแม้ควันไฟ มีแต่ความร้อนที่มีอยู่ภายในร่างกายนี้ จึงทำให้ร่างกายเป็นทุกข์เพราะไฟแห่ง
กิเลสได้เผาผลาญ พระศาสดาทรงเปรียบความสุขที่ปราศจากกิเลส คือ ราคะ โทสะ และความทุกข์ของร่างกาย
นี้ สุขอ่ืนกว่านี้ไม่มีอีกแล้ว ดังนั้น ในเรื่องนี้ เป็นความสุขที่ปราศจากกิเลสเครื่องกังวล สุขอ่ืนยิ่งกว่าความสงบ
ไม่มี เพราะนิพพานเป็นบรมสุข 
 5.3.2) ระดับโลกุตตรสุข หมายถึง ความสุขอย่างโลกุตตระ, ความสุขที่เหนือกว่าระดับของชาวโลก, 
ความสุขเนื่องด้วยมรรคผลนิพพาน (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2561, หน้า 384) มีเรื่องใน
หมวดสุขวรรค ที่นำมาจัดลำดับอยู่ความสุขระดับโลกุตตรสุข ดังนี้  
 เรื่องอัญญตรปุปาสกวัตถุว่าด้วยเรื่องอุบาสกคนใดคนหนึ่ง มีสาระหลักคือ นิพพานเป็นสุขอย่างยิ่ง
,เป็นเรื่องความหิวของชายเข็ญใจคนหนึ่ง ที่มีความตั้งใจทีจ่ะเข้าไปฟังธรรมในสำนักของพระศาสดา แต่เกิดเหตุ
เพราะวัวหาย มีความจำเป็นต้องไปวัวที่หายไปจึงไม่ได้รับประทานอาหาร แต่ด้วยมีความตั้งใจที่จะเข้าไปฟัง
ธรรม จึงไม่ได้รับประทานอาหารแต่ชายเข็ญใจคนนี้ ได้รีบไปเข้าเฝ้าองค์พระศาสดา เมื่อเป็นเช่นนี้ พระศาสดา
จึงได้รอเวลา เพ่ือให้ชายเข็ญใจคนนี้ ได้รับประทานอาหารก่อนที่จะเข้ามาฟังธรรมจากพระองค์ พระองค์จึงให้
สาวกของพระองค์หาอาหารที่เหลือจากการฉันแล้ว นำไปให้กับชายเข็ญใจผู้นี้ได้ทานอาหารให้อ่ิมหน่ำสำราญ
เสียก่อนแล้วค่อยมาฟังธรรมด้วยเหตุผลที่ว่า หากชายเข็ญใจยังมีความหิวอยู่ เขาคงไม่มีสมาธิในการฟัง จิตของ
เขาจะมีความกระวนกระวาย ร่างกายถูกบีบคั้นเพราะความหิว เมื่อชายผู้เข็ญใจอิ่มแล้ว เขาก็พร้อมที่จะฟังจาก
พระองค์ ร่างกายไม่มีความหิวบีบคั้น มีสมาธิในการฟัง ไม่มีความกระวนกระวาย มีความสงบ ในเรื่องนี้มี
สาระสำคัญหลัก คือ นิพพานเป็นสุขอย่างยิ่ง มีพระคาถาว่า “ความหิวเป็นโรคอย่างยิ่ง สังขารทั้งหลาย       
เป็นทุกข์อย่างยิ่ง บัณฑิตรู้เรื่องนี้ตามความเป็นจริงแล้ว ย่อมทำนิพพานให้แจ้ง เพราะนิพพานเป็นสุขอย่างยิ่ง” 
(ขุ.ธ. 25/203/95) ในเรื่องเป็นความสุขที่เกิดจากความปราศจากกิเลสเครื่องกังวล คือ ราคะ โทสะ และโมหะ 
เพราะความหิวเป็นกิเลสอย่างหนึ่ง ที่ทำให้ร่างกายเป็นทุกข์ เกิดจากความหิว ความหิวทำให้เกิดอาการหลาย
อย่าง เช่นหิวมาก ๆ ก็มีความโกรธ มีความโมโห และเป็นโรคอย่างหนึ่งที่ไม่สามารถหายได้ บัณฑิตเมื่อสามารถ
ดับกิเลสได้แล้ว ละความกระวนกระวายได้ เพราะรู้ความเป็นจริงแห่งความเกิดของโรคความหิว ในการบริหาร



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา สำนักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564)  155 

ร่างกายเพ่ือมิให้เป็นโรคหิว ความหิวจึงไม่เป็นความกังวลต่อร่างกายอีกต่อไป แล้วทำพระนิพพานให้แจ้ง องค์
พระศาสดาจึงตรัสว่า นิพพานเป็นสุขอย่างยิ่ง ในเรื่องนี้ได้จัดเป็นความสุขอยู่ในโลกุตตรสุข 
 เรื่องปเสนทิโกสลวัตถุ ว่าด้วยเรื่องพระเจ้าปเสนทิโกศล (ขุ.ธ. 25/204/96) เป็นเรื่องของพระเจ้า   
ปเสนทิโกศลทรงเสวยพระกายาหารมากเกินไปจึงทำให้เป็นทุกข์ ทรงอึดอัดพระวรกาย มักง่วงนอน 
กระสับกระส่าย นอนไม่สะดวก มึนซึม จึงทรงชอบเข้าห้องนอนบ่อย ๆเมื่อพระเจ้าปเสนทิโกศลเสด็จไปเข้าเฝ้า
พระศาสดา ๆ จึงตรัสพระธรรมเทศนาแก่พระเจ้าโกศลว่า ลาภทั้งหลายมีความไม่มีโรคเป็นอย่างยิ่ง ในเรื่องนี้มี
สาระหลัก คือ นิพพานเป็นสุขอย่างยิ่ง การเสวยพระกายาหารมากของพระเจ้าปเสนทิโกศลนี้เป็นกิเลสตัวราคะ 
เพราะอาหารของพระราชามักมีรสชาติอันโอชะ มีปริมาณมาก จึงทำให้อยากเสวยมาก เมื่อมีความอยาก 
เพราะความอยากเป็นกิเลสที่ทำให้เกิดความอยากได้โน่น อยากได้อันนั้น อันนี้ เมื่อเสวยพระกายาหารมาก ๆ 
เข้าทำให้เกิดความอ้วนเป็นเหตุให้เกิดโรคต่าง ๆ ตามมา ครั้นเมื่อพระศาสดาให้พระคาถาการเสวยพระกายา
หารให้น้อยลงแก่พระเจ้าปเสนทิโกศล เมื่อพระองค์ปฏิบัติตามพระคาถานั้น จึงทำให้พระเจ้าปเสนทิโกศลทรง
หายจากโรคอ้วน ไม่ทรงอึดอัดพระรูป ไม่เป็นผู้ง่วงนอนง่าย ไม่กระสับกระส่าย ไม่เป็นโรคซึม พระเจ้าปเสนทิ
โกศล ได้ดับกิเลสอันได้แก่ ราคะ โทสะ และโมหะได้แล้ว ดังนั้นลาภจึงเป็นของคนที่ไม่มีโรค พระศาสดาจึงตรัส
ว่า ลาภทั้งหลายมีความไม่มีโรคเป็นอย่างยิ่ง หมายถึง ความไม่มีโรค เป็นลาภอันประเสริฐ, ทรัพย์มีความ
สันโดษเป็นอย่างยิ่ง หมายถึง ความสันโดษเป็นภาวะอันน่ายินดี เป็นทรัพย์ที่เหลืออยู่ เป็นทรัพย์ที่เป็นของ
คฤหัสถ์หรือบรรพชิตนั้น, ญาติทั้งหลายมีความคุ้นเคยเป็นอย่างยิ่ง เป็นความสุขที่ได้อยู่ร่วมกันกับญาติ เป็นคน
ที่มีความคุ้นเคยกันเป็นอย่างยิ่ง ได้ชื่อว่ามีความสุข เป็นความสุขเป็นความสุขที่เกิดจากความปราศจากกิเลส
เครื่องกังวลคือ ราคะ โทสะ และโมหะ  จงึจัดเป็นความสุขอยู่ในระดับโลกุตตรสุข 
 เรื่องติสสวัตถุว่าด้วยเรื่องพระติสสเถระ(ขุ.ธ. 25/205/96)เป็นเรื่องที่พระติสสเถระได้ทราบข่าวการ
ปรินิพพานของพระศาสดา ไม่ได้มีความตื่นตระหนก แต่ได้ตั้งใจให้สำเร็จอรหัตตผลในขณะที่พระศาสดายังพระ
ชนม์ชีพอยู่ จึงทำการปลีกวิเวก อยู่ผู้เดียว ในอิริยาบถ 4 พระติสสเถระได้ปฏิบัติตนแตกต่างจากพระสาวก     
อ่ืน ๆ ที่แสดงความเสียใจ ร้องไห้ ความทราบถึงพระศาสดา จึงได้เรียกพระติสสเถระมาตรัสถาม พระศาสดา
ตรัสพระธรรมเทศนานี้ว่า บุคคลดื่มปวิเวกรส (ขุ.ธ.อ. 2/205/254) หมายถึง เอกีภาวสุข (สุขที่เกิดจากความ
เป็นอยู่ผู้เดียว) บุลคลผู้ได้ดื่มรสอันเกิดแต่วิเวกแล้วด้วยความสามารถทำให้เป็นผู้กำหนดรู้ทุกข์, ได้ลิ้มรสแห่ง
ปีติในธรรมแล้ว หมายถึง รสแห่งความสงบ ที่ได้ดื่มแล้วซึ่งรสแห่งพระนิพพาน ดื่มแล้วนำไปสงบ ระงับกิเลสได้
และเป็นผู้ไม่มีความกระวนกระวาย ภิกษุผู้เป็นพระขีณาสพ เป็นผู้ไม่มีความกระวนกระวายและไม่มีบาป 
เพราะราคะคือต้นเหตุแห่งภายใน ผู้ได้ดื่มปวิเวกรส และได้ดื่มรสแห่งพระนิพพานแล้ว เกิดขึ้นได้ด้วยอำนาจ
แห่งโลกุตตรธรรม 9 ประการ ย่อมเป็นผู้ไม่มีความกระวนกระวายและไม่มีบาป (ขุ.ธ.อ. 2/205/254-255)เมื่อ
เป็นดังนี้ พระศาสดาจึงได้ตรัสว่า พระติสสเถระได้ปฏิบัติถูกต้องแล้ว เพ่ือเป็นการปฏิบัติที่ถูกต้องเมื่อพระ
ศาสดาต้องปรินิพพานไป จึงให้พระสาวกทั้งหลายปฏิบัติเยี่ยงพระติสสเถระ เพ่ือบรรลุอรหัตตผลในภายภาค
หน้าเพ่ือเป็นการบูชาแห่งองค์พระศาสดา ในเรื่องถือเป็นความสุขเกิดจากการอยู่ร่วมกับพระอริยะ และโดย
ที่สุดหมายถึง นิพพาน  เพราะเป็นความสุขที่ได้อยู่ปฏิบัติตามองค์พระศาสดา จึงทำให้มีความสุขเป็นบรมสุข 
เป็นนิพพานสุข เป็นความสุขในระดับโลกุตตรสุข เป็นต้น 
 เรื่องสักกวัตถุว่าด้วยเรื่องท้าวสักกะ (ขุ.ธ. 25/206-208/96-97)พระศาสดาทรงปรารภท้าวสักกะ 
ด้วยพระธรรมเทศนาว่า “การพบเห็นพระอริยะทั้งหลายเป็นความดี” (ขุ.ธ.อ. 2/206-208/253-255) เป็นเรื่อง
ที่ท่านท้าวสักกเทวราชได้ทรงทราบความที่พระศาสดาได้มาอยู่เป็นอุปัฏฐากองค์พระศาสดา เมื่อครั้งพระ
ศาสดาทรงอาพาธ หลังทรงปลงอายุสังขาร จึงทำให้ภิกษุทั้งหลายสรรเสริญท้าวสักกะ ที่พระองค์ทรงละทิพย
สมบัติ และมาอุปัฏฐากองค์พระศาสดาโดยมิได้มีความรังเกียจแม้เป็นถังมูล พระองค์ทรงยกไว้เหนือเศียรของ



156  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวกิสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

พระองค์เป็นประจำเมื่อนำไปทิ้ง ด้วยความรัก ความศรัทธาของท้าวสักกะที่มาอยู่เป็นอุปัฏฐากต่อองค์พระ
ศาสดา เพราะถึงแม้ว่าท้าวสักกเทวราชนี้ได้ฟังธรรมแล้วได้บรรลุเป็นพระโสดาบัน แต่ก็มิได้แสดงตนว่าเป็นผู้มี
ความรู้แก่กล้าเป็นท้าวสักกะแก่ แต่กลับปฏิบัติตนเป็นเยี่ยงท้าวสักกะหนุ่ม ในเรื่องนี้ความสุขได้เกิดจากการอยู่
ร่วมกับพระอริยะ และโดยที่สุดหมายถึงนิพพาน เพราะการอยู่ร่วม นี้หมายถึงภาวะเป็นต้นว่าการนั่งร่วมกับ
พระอริยะบุคคลเหล่านั้น ณ ที่เดียวกันก็ดี คือ ความที่จะได้ทำวัตรปฏิบัติแก่พระอริยะเหล่านั้นเป็นความดีโดย
แท้ หากเปรียบเทียบกับการไปอยู่ร่วมกับสมาคมคนพาล ก็จะมีแต่ความทุกข์ มีแต่ความเศร้าโศก ทุกข์เข็ญ 
เพราะคนพาลจะนำไปในทางที่ทำความชั่ว เหมือนอยู่กับอสรพิษ ที่จะต้องมีความระวังตลอดเวลา ฉันใดก็ฉัน
นั้น การอยู่ร่วมกับนักปราชญ์ มีแต่ให้เกิดสุข เป็นการอยู่ร่วมกับนักปราชญ์เปรียบเสมือนกับการได้อยู่ร่วมกับ
ญาติสนิท ที่ไม่มีความทุกข์ ไม่นำเรื่องเดือดร้อนมาให้ เพราะฉะนั้นการอยู่ร่วมกับคนพาล มีแต่ทำให้เกิดทุกข์ 
การอยู่ร่วมกับบัณฑิต จึงพาสู่ความสุข สมบูรณ์พร้อมด้วยปัญญา เป็นพหูสูต มีศีล มีวัตรปฏิบัติที่ดี เพราะพระ
อริยะเป็นผู้ที่ไกลจากกิเลสแล้วทั้งปวง ดังนั้น ความสุขที่เกิดจากการอยู่ร่วมกับพระอริยะ จึงเป็นความสุขที่
นำไปสู่ความสุขที่สุด คือ พระนิพพาน (ขุ.ธ.อ. 2/206-208/257-258) ความสุขนี้จึงจัดอยู่ในระดับโลกุตตรสุข  
6. ข้อเสนอแนะ 
 การทำวิจัยนี้ ผู้วิจัยได้เห็นถึงประเด็นการวิจัยที่สามารถจะนำไปพัฒนาต่อยอดและประยุกต์กับการ
พัฒนาความสุขในลักษณะต่าง ๆ และคาดว่าจะเป็นประโยชน์สำหรับการทำวิจัยในครั้งต่อไปด้วย 
 6.1 ควรนำวิธีปฏิบัติของความสุขในคัมภีร์ธรรมบทกับความสุขในคัมภีร์ของศาสนาอิสลามมา
เปรียบเทียบ เพ่ือศึกษาวิเคราะห์ความเหมือนและความแตกต่างในวิธีการปฏิบัติของความสุขระหว่างความสุข
ในคัมภีร์ธรรมบทกับคัมภีร์ของศาสนาอิสลามมาเปรียบเทียบ โดยมีจุดมุ่งหมายในการพัฒนาความสุขของแต่วิธี
เพ่ือเป็นการปฏิบัติที่เป็นไปเพ่ือสันติวิธีของการอยู่ร่วมกันในสังคมปัจจุบัน เพ่ือให้เกิดความสุขของบุคคลที่ต่าง
ศาสนาที่อยู่ร่วมกันโดยไม่มีความขัดแย้งทางศาสนา 
 6.2 ควรนำผลของความสุขไปใช้ในสถานศึกษา เพ่ือตอบสนองการทำงานขององค์กรผลของความสุข
มีผลต่อการนำไปประเมินการทำงานในองค์กรที่เป็นสถานศึกษา เพ่ือประเมินความสุขในการทำงานของ
พนักงานในองค์กรว่ามีความสุขต่อการทำงานในประเด็นไหน มีความสุขมากน้อยเพียงใด มีประเด็นไหนที่
ทำงานแล้วมีความสุข เพ่ือประโยชน์ต่อองค์กรในการพัฒนาบุคลากรในการทำงานให้มีความสุข และการ
เจริญเติบโตขององค์กรในอนาคต 
 6.3 การศึกษาความสุขในทัศนะของชาวตะวันตกสมัยใหม่ ปัจจุบันสังคมได้เปลี่ยนไป คนรุ่นใหม่เข้า
มาแทนที่คนรุ่นเก่า สิ่งแวดล้อมเปลี่ยนไป อุดมคติของคนแต่ละรุ่นก็จะเปลี่ยนไป ดังนั้น การศึกษาทัศนะใหม่ ๆ 
ของคนรุ่นก็น่าสนใจที่ศึกษาหาข้อมูล เพ่ือการพัฒนาจิตใจของคน โดยเฉพาะอย่างยิ่งชาวตะวันตก เพราะมี
พฤติการณ์ที่รุนแรง ความคิดสุดโต่ง จึงน่าที่จะศึกษา 
 
บรรณานุกรม 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2556). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์  (ป .อ.ปยุตฺ โต). (2561). พจนานุกรมพุทธศาสน์  ฉบับประมวลศัพท์ . 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.   
 


