
140  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวกิสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

การพัฒนามนุษย์ในวัชชีปุตตสูตร 
THE HUMAN DEVELOPMENT IN VAJJIPUTTA SUTTA 

 
 

พระธนัท คุณสํวโร (สุทธิเมธีกร) 
Phra Thanat Kunasamvaro 

พระมหายุทธนา นรเชฏฺโฐ  
Phramaha Yutthana Narajettho  

พระมหาสุขสันติ์ สุขวฑฺฒโน 
Phramaha Sooksan Sukhawatthano 

สาขาวิชาพระไตรปิฎกศึกษา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Tipitaka Studies, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

E-mail: phrathanat2496@gmail.com 
วันที่รับบทความ (Received) : 20 พฤษภาคม 2564 
วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 21 มิถุนายน 2564 

วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 21 มิถุนายน 2564 
 

 
บทคัดย่อ 
 การศึกษานี้ มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ 1) ศึกษาแนวคิดการพัฒนามนุษย์ในพระไตรปิฎก         
2) ศึกษาโครงสร้างและเนื้อหาหลักไตรสิกขาวัชชีปุตตสูตร และ 3) ศึกษาและวิเคราะห์การพัฒนามนุษย์ตาม
หลักไตรสิกขาวัชชีปุตตสูตร ซึ่งเป็นการวิจัยเชิงคุณภาพโดยรวบรวมข้อมูลคัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา 
เอกสารเชิงวิชาการ และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 
 ผลการศึกษา พบว่า 1. แนวคิดการพัฒนามนุษย์ในพระไตรปิฎก เป็นการพัฒนาคุณสมบัติในตัว
บุคคล จากปุถุชนผู้มีกิเลสไปสู่ความเป็นอริยชน โดยใช้ปัญญาอย่างถูกต้องตามหลักพระพุทธศาสนา            
2 . โค รงสร้ า งแ ละ เนื้ อห าหลั ก ไตรสิ กขา ใน วัชชี ปุ ตตสู ต ร  เป็ นหลั ก ธรรมของมนุ ษย์  แบ่ ง เป็ น  
3 อย่าง คือ 1) ศีล คือ การมีพฤติกรรมที่ถูกต้องกับเพ่ือนมนุษย์และสิ่งแวดล้อม 2) สมาธิ การฝึกจิตให้มีความ
มั่นคง หนักแน่น ไม่หวั่นไหวต่อกิเลสต่าง ๆ และ 3) ปัญญา การมีความรู้ความเป็นจริงของโลกและชีวิต        
มีความรู้อย่างแจ้งชัด ไม่ตกอยู่ภายใต้การครอบงำของสิ่งทั้งหลาย 3. แนวทางการพัฒนามนุษย์ตามหลัก
ไตรสิกขาวัชชีปุตตสูตร แบ่งเป็น 3 ด้าน คือ 1) ด้านศีล หมายถึง พฤติกรรมทางกาย การอยู่ร่วมกันในสังคม
และสิ่งแวดล้อม (อธิศีลสิกขา) 2) ด้านสมาธิ มุ่งพัฒนาจิตใจและอารมณ์ การควบคุมจิตให้ตั้งมั่น จิตสงบ
ปราศจากสิ่งเศร้าหมอง (อธิจิตสิกขา) 3) ด้านปัญญา มุ่งเน้นพัฒนาสติปัญญา เพ่ือให้เกิดความรู้แจ้ง เห็นสิ่ง
ต่าง ๆ ตามความเป็นจริง เป็นสัมมาทิฏฐิ (อธิปัญญาสิกขา) และปัญญาในพระพุทธศาสนา แบ่งเป็น 2 ประเภท 
คือ โลกิยปัญญา และโลกุตตรปัญญา 
คำสำคัญ:  การพัฒนามนุษย์, ไตรสิกขา, วัชชีปุตตสูตร 
ABSTRACT 

 The objectives of this research were to 1) study concepts of human development 
based on Tipitaka, 2) study structures and contents of Trisikkha principle following Vajjiputta 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา สำนักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564)  141 

Sutta, and 3) analyze the approaches of human development based on Trisikkha principle 
following Vajjiputta Sutta. This study uses a qualitative research methodology with the data 
searching of Tipitaka, a sub-commentary, academic documents, and related research. 

 The research findings were as follows: 1. The concepts of human development 
based on Tipitaka were to develop the qualities of human from impurity toward virtuous 
persons and used wisdom according to Buddhism. 2. The structures and contents of 
Trisikkha principle following Vajjiputta Sutta were the Dhamma principle of human 
development, divided into 3 items 1) Sīla or morality; means the basic behaviors among 
human and environment. 2) Samādhi or concentration or meditation means practicing to be 
strength, secured and resisted impurity, and 3) Paññā or wisdom means understanding in 
reason, known reality of the world and life. 3. The approaches of human development 
based on Trisikkha principle following Vajjiputta Sutta divided into 3 approaches as follows: 
1) Sīla approach; emphasized the control of behaviors such as body, and living together 
(Adhisīlasikkhā) 2) Samādhi or concentration approach; emphasized on the correction, 
developing mind and emotion (Adhicittasikkhā) 3) Paññā or wisdom approach; emphasized  
on mindfulness (Adhipaññāsikkhā) Adhipaññāsikkhā were mundane wisdom and 
transcendental wisdom. 
Keywords:  The Human Development, Threefold Prainciples, Vajjiputta Sutta 
 
1. บทนำ 
 สภาพสังคมในปัจจุบันมีการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วและซับซ้อนมากยิ่งขึ้น ซึ่งกระทบต่อคุณภาพชีวิต
และการพัฒนาศักยภาพของมนุษย์อย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ โดยเฉพาะการขาดศีลธรรม และคุณธรรมจริยธรรม ทำให้
สังคมปัจจุบันเสียสมดุล ทำให้เกิดพฤติกรรมของความเลื่อมต่าง ๆ นั้นเกิดจากการประพฤติปฏิบัตินั้นเกิดขึ้นได้ 
ท่าทาง คือ ทางกาย ทางวาจา และทางใจ สิ่งเหล่านี้ได้ส่งผลต่อมนุษย์เป็นประเด็นหลัก ที่สำคัญคือ 1) เป็น
อันตรายต่อชีวิตของมนุษย์เอง ทั้งทางรางกายและจิตใจ 2) เป็นอันตรายต่อการอยู่ร่วมกับของมนุษย์ในสังคม และ 
3) เป็นอันตรายต่อธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), ถึงเวลามารื้อปรับระบบพัฒนา
คนกันใหม่, (กรุงเทพมหานคร: การศาสนา, 2543), หน้า 26)  ซึ่งเป็นสิ่งย้ำเตือนว่า มนุษย์นั้นเป็นสัตว์ที่ต้อง
ฝึกฝน อบรม หรือต้องศึกษา (สิกขา) อยู่ตลอดเวลา เพ่ือสามารถที่จะรู้เท่าทันต่อภาวการณ์เปลี่ยนแปลงต่าง ๆ ได้ 
และมีพฤติกรรมการดำเนินชีวิตเป็นไปในทางสร้างสรรค ์คิดเป็น ทำเป็น แก้ปัญหาเป็น มีความรู้คู่คุณธรรม   
 การพัฒนามนุษย์ให้มีคุณภาพในทางพระพุทธศาสนา ต้องมีการพัฒนาคุณธรรมและจริยธรรมโดยใช้
หลักไตรสิกขา ที่มีกระบวนการในการฝึกฝนเพ่ือพัฒนา 3 ด้าน คือ 1) พัฒนาด้านพฤติกรรม ระเบียบ เรียกว่า ศีล 
2) พัฒนาจิตใจ ที่ตั้งใจมั่น เรียกว่า สมาธิ และ 3) พัฒนาด้านปัญญาแก้ไขปัญหาจนสำเร็จตามเป้าหมายชีวิต 
เรียกว่า ปัญญา  สิกขา 3 ประการนี้ ผู้มีความเพียร ความเข้มแข็ง มีปัญญา เพ่งพินิจ มีสติ คุ้มครองอินทรีย์ 
ครอบงำทุกทิศด้วยอัปปมาณสมาธิ ประพฤติตามอธิศีลสิกขา อธิจิตสิกขา และอธิปัญญาสิกขา มีความประพฤติ
บริสุทธิ์ จึงเป็นผู้ถึงที่สุดแห่งการปฏิบัติในโลกนี้และโลกหน้า (องฺ.ติก. (ไทย) 20/91/320) ไตรสิกขาตามแนวทาง
พระพุทธศาสนาเป็นหลักธรรมปฏิบัติที่พัฒนาทางกาย วาจา และใจ ให้ผู้ปฏิบัติสมบูรณ์พร้อมด้วยสติและปัญญา 
ไตรสิกขา คือ หลักการพัฒนาชีวิตเพ่ือประสบความสำเร็จเป็นคนสมบูรณ์แบบตามแนวพุทธ ไตรสิกขาจึงจัดอยู่ใน



142  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวกิสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

มรรค (ธรรมที่ควรเจริญ) คือ ควรทำให้เกิดมีขึ้น เพื่อใช้เป็นเครื่องมือพัฒนาชีวิต ไตรสิกขา แปลว่า สิกขา 3 
หมายถึง ข้อปฏิบัติที่ต้องศึกษา 3 อย่าง คือ 1) อธิศีลสิกขา ศึกษาศีลอันยิ่ง 2) อธิจิตสิกขา ศึกษาจิตอันยิ่ง และ 
3) อธิปัญญาสิกขา ศกึษาปัญญาอันยิ่ง (องฺ.ทุก. (ไทย) 20/87/312) 
 ไตรสิกขา คือ หลักการพัฒนาชีวิตเพ่ือประสบความสำเร็จเป็นคนสมบูรณ์แบบตามแนวพุทธ ไตรสิกขา
จึงจัดอยู่ในมรรค (ธรรมที่ควรเจริญ) คือ ควรทำให้เกิดมีขึ้น เพ่ือใช้เป็นเครื่องมือพัฒนาชีวิต ไตรสิกขา แปลว่า 
สิกขา 3 หมายถึง ข้อปฏิบัติที่ต้องศึกษา 3 อย่าง คือ 1) อธิศีลสิกขา ศึกษาศีลอันยิ่ง 2) อธิจิตสิกขา ศึกษาจิตอัน
ยิ่ง และ 3) อธิปัญญาสิกขา ศึกษาปัญญาอันยิ่ง 

 ไตรสิกขาในวัชชีปุตตสูตร เป็นหลักธรรมคำสอนที่มีการศึกษาเป็นลำดับขั้นตอน  โดยยกหลักธรรมเป็น
ข้อ ๆ และให้ศึกษาหลักธรรมที่สามารถปฏิบัติได้ ก็คือ ให้ศึกษาไตรสิกขา หรือสิกขา 3  

 การพัฒนามนุษย์ตามหลักการในทางพระพุทธศาสนาเป็นการพัฒนาองค์ความรู้เกี่ยวกับบุคคล โดยการ
นำหลักธรรมคำสอนเรื่องไตรสิกขามาประยุกต์ใช้กับบุคคลแต่ละประเภทเพ่ือให้มีคุณภาพชีวิตที่ดี มีความสมดุล
ทั้งด้านสังคม จิตใจ และสติปัญญา ส่งผลดีกับสังคมและประเทศชาติ โดยมีหลักการทางการศึกษา (สิกขา)         
ที่สำคัญยิ่งสิ่งหนึ่ง ที่เรียกว่า “หลักไตรสิกขา” ซึ่งเป็นหลักการพัฒนามนุษย์ที่มีความสมดุล ทั้งทางร่างกายและ
จติใจ  

 ผู้วิจัยจึงมีความสนใจที่จะทำการศึกษาเรื่องการพัฒนามนุษย์ในวัชชีปุตตสูตร ที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์
พระไตรปิฎก ที่ว่าด้วยการพัฒนามนุษย์ไปสู่ความเจริญ สามารถละกิเลส และสามารถนำไปปฏิบัติตามหลักธรรม
คำสอนตามหลักไตรสิกขาในวัชชีปุตตสูตร เพ่ือให้บังเกิดผลดีต่อไป 
2. วัตถุประสงค์การวิจัย 

 1. เพ่ือศึกษาแนวคิดการพัฒนามนุษย์ในพระไตรปิฎก 
 2. เพ่ือศึกษาโครงสร้างและเนื้อหาหลักไตรสิกขาวัชชีปุตตสูตร 
 3. เพ่ือศึกษาและวิเคราะห์การพัฒนามนุษย์ตามหลักไตรสิกขาในวัชชีปุตตสูตร 

3. วิธีดำเนินการวิจัย 
 การศึกษาแนวคิดการพัฒนามนุษย์ตามหลักไตรสิกขาในคัมภีร์พระไตรปิฎกและคัมภีร์อ่ืน ๆ ที่

เกี่ยวข้อง และศึกษาค้นคว้าข้อมูลเอกสารเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยศึกษารวบรวม เอกสาร
ดังต่อไปนี ้

 1. เอกสารชั้นปฐมภูมิ (Primary Sources) ได้แก่ พระไตรปิฎก ภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย พ.ศ. 2535 และพระไตรปิฎก ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย พุทธศักราช 2539 

 2. เอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary Sources) อรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา รวมทั้งหนังสือ เอกสารเชิง
วิชาการ และงานวิจัยต่าง ๆ เอกสารรายงานต่าง ๆ และเอกสารอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้องกับหลักไตรสิกขา เป็นต้น 
4. ผลการวิจัย 

 1. แนวคิดการพัฒนามนุษย์ในพระไตรปิฎก การพัฒนามนุษย์ในพระไตรปิฎก คือการที่มนุษย์ดำเนิน
ชีวิตในวิถีที่เรียกว่า “อริยมรรค” ด้วยวิธีแห่งการศึกษาหรือพัฒนาที่เรียกว่า “สิกขา” จนถึงเป้าหมายสูงสุด
ของชีวิตตามหลักพระพุทธศาสนา คือ อิสรภาพ ภาวะไร้ทุกข์ หรือภาวะไร้ปัญหา ที่เรียกว่า นิพพาน จาก
การศึกษาแนวคิดการพัฒนามนุษย์นี้ ได้ทราบถึงความสำคัญของการพัฒนามนุษย์โดยเริ่มจากฝึกฝนตนเอง 
การพัฒนามนุษย์เบื้องต้นย่อมสร้างความสุขพ้ืนฐานคือการอบรมฝึกฝนนำเอาความรู้เพ่ือการประกอบอาชีพ 
(สัมมาอาชีวะ) ถือเป็นการก่อร่างสร้างฐานะทางเศรษฐกิจ จากนั้นให้ดำรงอยู่ปฏิบัติตัวต่อเพ่ือนมนุษย์อย่าง
เมตตา รู้จักการแบ่งปันแก่ผู้ อ่ืน รู้จักกติการักษามารยาทต่อการอยู่ร่วมกันในสังคม มีจิตใจที่เข้มแข็ง และ
สติปัญญาอันจะสร้างความสงบร่มเย็นแก่มนุษย์ได้ เหล่านี้ล้วนเป็นศักยภาพที่มนุษย์สามารถสร้างให้เกิดขึ้น



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา สำนักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564)  143 

หากได้มีการลงมือปฏิบัติ เพราะการที่มนุษย์พบกับเหตุการณ์ที่ทำให้เกิดความทุกข์ขึ้นในชีวิตนั้นถือได้ว่า 
เหตุการณ์ที่เกิดขึ้นนี้เป็นตัวทดสอบให้มนุษย์ผู้นั้นได้ดึงศักยภาพของตนเองออกมา เพ่ือคิดหาทางแก้ปัญหา
อย่างใช้ปัญญาเป็นทางแก้ท่ีถูกต้องตามแบบแห่งพระพุทธศาสนา  

 2. โครงสร้างและเนื้อหาของหลักไตรสิกขาวัชชีปุตตสูตร ไตรสิกขาปรากฏในวัชชีปุตตสูตร ทุติย
สิกขัตตยสูตร และตติยสิกขาสูตร เห็นได้ว่าไตรสิกขาเป็นหลักธรรมสำหรับการศึกษาในพระพุทธศาสนาที่มี
ความหมายกว้างขวางครอบคลุมหลักปฏิบัติธรรมทั้งหมดในพระพุทธศาสนา จากข้อความในวัชชีปุตตสูตร 
หลักไตรสิกขา คือ ข้อที่จะต้องศึกษา ข้อปฏิบัติที่เป็นหลักสำหรับศึกษาฝึกอบรม กาย วาจา จิต และปัญญา ให้
มีความเจริญงอกงามยิ่งขึ้นไปตามลำดับจนบรรลุถึงพระนิพพานอันเป็นจุดหมายสูงสุดในพระพุทธศาสนา หาก
ได้ศึกษาตามหลักไตรสิกขา คือ (1) อธิศีลสิกขา คือ ศีลอันยิ่ง ข้อปฏิบัติสำหรับฝึกอบรมในทางความประพฤติ
อย่างสูง (2) อธิจิตตสิกขา คือ จิตอันยิ่งข้อปฏิบัติสำหรับฝึกอบรมจิตเพ่ือให้เกิดคุณธรรม (3) อธิปัญญาสิกขา 
คือ ปัญญาอันยิ่ง ข้อปฏิบัติสำหรับฝึกอบรมปัญญาเพ่ือให้เกิดความรู้แจ้งอย่างสูงให้บริบูรณ์แล้ว จะทำให้ละ
ราคะ โทสะ โมหะได้ ทำให้แจ้งเจโตวิมุตติ และปัญญาวิมุตติ ทำให้บรรลุนิพพานในปัจจุบันได้และยังมีการ
กล่าวความสำคัญของไตรสิกขาไว้ตามหลักโอวาทปาฏิโมกข์หรือพุทธโอวาทที่เป็นหลักใหญ่ 3 อย่าง คือ       
(1) การไม่ทำความชั่วทั้งปวง ทั้งกาย วาจา จัดเป็น ศีล (2) การบำเพ็ญความดีให้เพียบพร้อม จัดอยู่ในการ
ปฏิบัติจิตขั้นที่เรียกว่า สมาธิ (3) การทำจิตของตนให้ ผ่องใส จัดเป็นการฝึกปฏิบัติในขั้นสูงสุดเรียกว่า ปัญญา 
หลักไตรสิกขาจากการศึกษาสรุปได้ว่า ไตรสิกขา เป็นหลักคำสอนในทางพระพุทธศาสนาที่รวมหลักธรรมทั้ง
หลักการศึกษาและวิธีปฏิบัติเพ่ือฝึกหัดอบรมกาย วาจา จิต และปัญญาให้เจริญยิ่ง ๆ ขึ้นไป จนบรรลุเป้าหมาย
สูงสุดคือพระนิพพาน จำแนกเป็น 3 อย่าง คือ (1) ศีล ขั้นตอนการประพฤติเบื้องต้นในการดำเนินชีวิต โดยมี
พฤติกรรมที่ถูกต้องกับเพ่ือนมนุษย์และสิ่งแวดล้อม ตั้งแต่การดู การฟัง การแสวงหาการบริโภคใช้สอยปัจจัยสี่ 
การพิจารณาซึ่งความหมายในที่นี้ คือ หมายถึง ปาริสุทธิศีล (2) สมาธิ การฝึกฝนจิตให้ยิ่งขึ้นด้วยสภาพจิตที่
หนักแน่น มีความสงบสุขแน่วแน่ มั่นคงไม่สั่นไหวไปตามแรงกิเลส เรียกว่า ใจจดจ่ออยู่กับกิจ จิตจดจ่ออยู่กับ
งาน เป็นต้น (3) ปัญญา ความรู้ความเขา้ใจเหตุผล รู้ความจริงของโลกและชีวิตจนกระทั่งสามารถทำจิตให้เป็น
อิสระได้ ไม่ตกอยู่ภายใต้การครอบงำของสิ่งทั้งหลาย 
 ไตรสิกขา จึงเป็นหลักธรรมใหญ่เพ่ือกำจัดกิเลสทั้งของภิกษุและบุคคลทั่วไป เป็นรากฐานสำคัญใน
พระวินัยและเป็นกระบวนการในการฝึกพฤติกรรมที่ดีของมนุษย์ให้ดียิ่งขึ้น เป็นหลักคำสอนที่พุทธศาสนิกชน
ทุกคนควรนำมาปฏิบัติเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิตตนเองให้ดีงาม เพ่ือจัดเตรียมปรับสภาพชีวิตตนเอง สังคม และ
สิ่งแวดล้อมให้อยู่ในภาวะที่เหมาะสม พร้อมที่จะก้าวไปสู่จุดหมายแห่งชีวิตของตน องค์กร สังคม และ
ประเทศชาติต่อไป การศึกษาตามหลักไตรสิกขาจึงเป็นไปเพ่ือประโยชน์ในปัจจุบัน คือการมีคุณภาพชีวิตความ
เป็นอยู่ที่ดีงาม ประโยชน์ในอนาคต คือการมีชีวิตที่มีคุณค่าที่ดีเจริญงอกงาม ด้วยการสร้างคุณงามความดีเพ่ือ
ตนเอง สังคมและประเทศชาติ และประโยชน์อย่างสูงสุด คือการทำจิตใจให้บริสุทธิ์ปราศจากความเศร้าหมอง
และความยึดติดในสรรพสิ่งทั้งปวงเป็นไปเพ่ือความสุขร่มเย็น 
 3. แนวทางการพัฒนามนุษย์ตามหลักไตรสิกขาวัชชีปุตตสูตร มี 3 แนวทาง ได้แก่  
 3.1 ด้านศีล มุ่งเน้นควบคุมแก้ไข พัฒนาพฤติกรรมทางกาย วาจา และการอยู่ร่วมกันในสังคม 
แนวทางเป็น อธิศีลสิกขา สำหรับฝึกอบรมในทางความประพฤติขั้นควบคุมอินทรีย์ต่าง ๆ ให้มีความสัมพันธ์กับ
สิ่งแวดล้อมทางสังคม ไม่ก่อความเดือดร้อนแก่ตนเองและผู้อ่ืน ดำเนินชีวิตที่เกื้อกูลสังคม เริ่มจากสมาทานใน
สิกขาบท รับเอาศีลมาปฏิบัติแล้วตั้งเจตนารักษาศีลโดยไม่ล่วงละเมิด  เป็นการฝึกศีลให้บริสุทธิ์หมดจด         
การฝึกอบรมขั้นอธิศีลสิกขา มุ่งเน้นการสำรวมกาย วาจา ใจ ไม่ให้หมกมุ่นกับความสุขท่ีเกิดจากรูป เสียง กลิ่น 
รส สัมผัส เพราะกามสุขเป็นความสุขที่ต้องอิงอาศัยวัตถุ จึงเป็นความสุขที่ไม่ยั่งยืน เมื่อความสุขลดน้อยลงย่อม



144  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวกิสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

แสวงหาความสุขอ่ืนมาทดแทน ด้วยการแย่งชิงกอบโกยวัตถุที่  เบียดเบียนตนเองและผู้ อ่ืน การขัดเกลา
พฤติกรรมและความเป็นอยู่ มีปฏิสัมพันธ์กับสังคมที่เหมาะสมทำให้เป็นผู้มีระเบียบ ตั้งอยู่ในกุศลธรรมทำให้ไม่
เดือดร้อนใจจากการกระทำของตน ส่งผลให้เกิดความเบิกบานใจ การฝึกอบรมอินทรีย์จึงทำให้รู้คุณค่าของการ
ต้ังตนอยู่ในศีล มีความละอายและเกรงกลัวต่อบาป รู้จักประมาณตนทำให้เกิดปัญญา รู้ประโยชน์และคุณค่า
ของสิ่งต่าง ๆ ตามเป็นจริง ศีลจึงไม่ใช่จุดหมายสูงสุดในพระพุทธศาสนา แต่เป็นพ้ืนฐานในการประพฤติปฏิบัติ
ขั้นต่อไปที่สูงกว่า คือ สมาธิ เพราะการมีศีลบริสุทธิ์จะทำให้จิตใจสงบ เกดิสมาธิ กล่าวได้ว่า จุดมุ่งหมายของศีล
ก็คือ สมาธิ นั่นเอง 
 3.2  ด้ านสมาธิ  มุ่ งเน้ นการแก้ ไข  พัฒ นาจิต ใจและอารมณ์  แนวทางเป็ น  อธิจิ ตสิ กขา  
ข้อปฏิบัติสำหรับฝึกอบรมจิตเพ่ือให้เกิดสมาธิอย่างสูง ฝึกอบรมจิตใจให้เข้มแข็งมั่นคง มีคุณธรรม เป็นการ
ควบคุมจิตให้ตั้งมั่น ไม่หวั่นไหวตามแรงราคะ ทำให้จิตสงบมั่นคง ปราศจากสิ่งเศร้าหมอง การฝึกฝนศึกษาใน
ขั้นนี้เป็นการศึกษาด้านจิตหรือระดับจิตใจ ซึ่งเป็นขั้นที่ละเอียดประณีตกว่าศีล การพัฒนาจิตในด้านต่าง ๆ การ
ฝึกอบรมขั้นอธิจิตสิกขา เน้นฝึกฝนอบรมให้เกิดคุณสมบัติที่เป็นประโยชน์ต่อการบรรลุจุดมุ่งหมายสูงสุดของ
ชีวิตขึ้นในจิตใจ โดยให้รู้จักอารมณ์ของจิต สภาพของจิต รู้จักระวังจิตให้เหมาะต่อการใช้งาน ด้วยการเจริญ
สมถะและวิปัสสนา เพ่ือชำระจิตให้บริสุทธิ์ ไม่เศร้าหมอง ทำให้จิตมีสมรรถภาพ คือ มีความเพียร อดทน มีสติ 
รู้จักยับยั้งชั่งใจ มีความแน่วแน่ให้จิตมีคุณภาพ เพราะสุขภาพจิตที่ดีจะทำให้สุขภาพกายดี จิตที่สงบในสมาธิ 
ตั้งมั่นด้วยสติสัมปชัญญะย่อมไม่คิดเบียดเบียนผู้อ่ืน เกิดการเรียนรู้จากสภาวะที่ทำให้เกิดปัญญา รู้และเข้าใจ
คุณค่าของการรักษาสภาพจิตและโทษของการปล่อยให้จิตถูกครอบงำด้วยอำนาจกิเลส การพัฒนาจิตใจหรือ
การเจริญสมาธิ เกิดประโยชน์ที่แท้จริงคือ ทำให้จิตที่ได้รับการพัฒนาอย่างเหมาะสมควรแก่การงานทางปัญญา 
เกื้อหนุนให้ปัญญาปฏิบัติการอย่างได้ผลดีที่สุด จิตมีสภาวะตั้งมั่นเพ่ือให้เกิดปัญญาที่รู้และเข้าใจสิ่งทั้งหลาย
ตามความเป็นจริง แสดงให้เห็นว่าปัญญาจะเจริญงอกงามได้ต้องอาศัยจิตที่เข้มแข็ง ยิ่งต้องใช้ปัญญาคิด
พิจารณาเรื่องที่มีความละเอียดอ่อนมากก็ต้องมีสมาธิจิตสูงขึ้น จิตที่ฝึกดีแล้วจึงเป็นฐานให้ปัญญาพัฒนา 

 3.3 ด้านปัญญา มุ่งเน้นการพัฒนาสติปัญญา แนวทางเป็น อธิปัญญาสิกขา ข้อปฏิบัติสำหรับอบรม
ปัญญาเพ่ือให้เกิดความรู้แจ้งอย่างสูง มองเห็น   สิ่งทั้งหลายตามเป็นจริง จนจิตใจหลุดพ้นเป็นอิสระปราศจาก
ความทุกข์ ซึ่งเป็นความรู้ที่บริสุทธิ์บริบูรณ์ไม่เจือปนด้วยกิเลส ปัญญาในอริยมรรคเป็นปัญญาที่รู้ชัดตามความ
เป็นจริงในอริยสัจ 4 คือ สัมมาสติ สัมมาสมาธิ จนทำให้แจ้งทั้งเจโตวิมุตติและปัญญาวิมุตติ สามารถทำลายอา
สวะกิเลสให้หมดไป ปัญญาในพระพุทธศาสนาจะต้องเป็นปัญญาที่ประกอบด้วยสัมมาทิฏฐิ จึงเรียกได้ว่า อธิ
ปัญญา 

 แนวปฏิบัติที่สำคัญในข้ันอธิปัญญาสิกขา มี 2 ประเภท คือ โลกียปัญญา และ โลกุตตรปัญญา 
 การฝึกอบรมขั้นปัญญาสิกขา มุ่งเน้นให้เกิดความคิดเห็นที่ถูกต้องบริสุทธิ์ รู้และเข้าใจสิ่งทั้งหลาย

ตามจริง เกิดความรู้แจ้งในอริยสัจ 4 รู้และเข้าใจในสภาวะที่แท้จริงของขันธ์ 5 ธาตุ 6 ที่ประกอบขึ้นเป็นชีวิต 
เมื่อเกิดขึ้นแล้วย่อมตั้งอยู่ดับไป สามารถทำลายอาสวกิเลสให้หมดไปเพ่ือความเป็นอิสระพ้นทุกข์ มองปัญหาที่
เกิดขึน้ด้วยเหตุผลความเป็นจริง แก้ไขได้อย่างเหมาะสมกับเหตุปัจจัย รู้เท่าทันกามสุขแล้วโน้มใจไปหาความสุข
อ่ืนที่ประณีตยิ่งกว่า มีความเป็นผู้มีกัลยาณธรรม มีกุศลธรรม ปฏิบัติเพ่ือช่วยเหลือเกื้อกูลคนหมู่มาก รู้เท่าทัน
สิ่งทั้งหลายทำให้เกิดปัญญา ไม่ยึดติดถือมั่นปราศจากการปรุงแต่ง จึงเกิดความสุขสงบ การฝึกฝนอบรมปัญญา
ในระดับต่าง ๆ จึงเป็นการพัฒนาความรู้ความเข้าใจให้ถูกต้อง รู้แนวทางในการดำเนินชีวิต เข้าใจสิ่งทั้งหลาย
ตามความเป็นจริง รู้ความเป็นไปของเหตุปัจจัย รู้ถึงเหตุ รู้ถึงผล รู้แนวทางแก้ไขปัญหาในการดำเนินชีวิต  

 การฝึกฝนศึกษาตามหลักไตรสิกขาจึงต้องเริ่มด้วยสัมมาทฏฐิซึ่งเป็นปัญญาเบื้องต้น จากคำแนะนำ
ของกัลยาณมิตร แล้วพิจารณาด้วยโยนิโสมนสิการ จากนั้นจึงฝึกฝนปฏิบัติตามหลักไตรสิกขา เริ่มตั้งเจตนา



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา สำนักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564)  145 

รักษาศีล มีความสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมทางสังคม คือ เพ่ือนมนุษย์ สัตว์ และสิ่งแวดล้อมทางวัตถุ ด้วยอินทรีย์
หรือกาย วาจาที่ถูกต้อง ประกอบอาชีพสุจริต มีพฤติกรรมทางกายเป็นปกติ พัฒนาคุณภาพจิตใจให้มี
สมรรถภาพ คุณภาพและสุขภาพที่ดี จิตสงบ สะอาด ตั้งมั่นเป็นสมาธิถึงขั้นฌานในระดับต่าง ๆ ส่งผลให้ดำเนิน
ชีวิตได้อย่างมีประสิทธิภาพ สามารถวางใจต่อสิ่งทั้ งหลายได้อย่างถูกต้อง จิตใจหลุดพ้นเป็นอิสระได้โดย
สมบูรณ์ 

 การพัฒนามนุษย์ในวัชชีปุตตสูตรตามนัยแห่งไตรสิกขาเพ่ือพัฒนาบุคคลนั้น ไม่ว่าจะเป็นหลักธรรม
ข้อใด ผู้รับการพัฒนาจะต้องเป็นผู้มีบทบาทสำคัญในฐานะที่เป็นผู้เลื่อมใสศรัทธาและสร้างปัญญาให้เกิดขึ้นแก่
ตน ต้องเป็นผู้มีส่วนร่วม เป็นผู้ได้กระทำและปฏิบัติเองให้มากที่สุด เพราะเป็นการพัฒนาแบบบูรณาการ ทำให้
บุคคลเกิดการพัฒนาแบบองค์รวมอย่างมีดุลยภาพทั้งกายและจิต มีระเบียบในการดำเนินชีวิตอยู่ร่วมในสังคม
อย่างเกื้อกูล พัฒนาจิตให้มีคุณภาพ มีสุขภาพจิตที่สุขสงบ เข้าใจ ตระหนักรู้สิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง และ
จะต้องมีการวัดผลประเมินผลของการพัฒนา     คือ ด้านกาย ด้านศีล ด้านจิต และด้านปัญญา มีเป้าหมาย
สุดท้ายคือ คุณภาพชีวิตที่มีคุณค่าต่อตนเอง ต่อสังคมและประเทศชาติ นั้นคือชีวิตที่พัฒนาแล้วอุดมไปด้วยศีล 
สมาธิ และปัญญาอย่างแท้จริง 
5. สรุปผลการวิจัย 
 สรุปผลการศึกษาเรื่องการพัฒนามนุษย์ในวัชชีปุ ตตสูตร จากการศึกษาวิจัยหลักคำสอนทาง
พระพุทธศาสนา ทำให้ทราบว่าหลักไตรสิกขาในพระพุทธศาสนานั้นมีคุณค่าและประโยชน์อย่างยิ่ง สามารถนำมา
ประยุกต์ใช้ในชีวิตได้จริง หลักไตรสิกขา (สิกขา 3) เป็นหลักการพัฒนามนุษย์ประกอบด้วยหลัก 3 ประการ คือ      
1) อธิศีลสิกขา 2) อธิจิตสิกขา และ 3) อธิปัญญาสิกขา หลักทั้ง 3 ประการนี้ เป็นหลักที่มีการเชื่อมโยงสัมพันธ์และ
เป็นบาทฐานในการเป็นกำลังในการสนับสนุนให้เกิดพลังแห่งการพัฒนาศักยภาพของมนุษย์ หลักการพัฒนามนุษย์
อย่างมีความสมดุล เพราะประกอบด้วยการพัฒนามนุษย์ทั้ง 2 ด้าน คือ ด้านกาย และด้านจิตใจ หรือที่เรียกว่า รูป
และนามไปพร้อม ๆ กัน มิใช่เป็นการพัฒนาเฉพาะด้านใดด้านหนึ่งเท่านั้น หลักการพัฒนามนุษย์ในพระไตรปิฎก 
สามารถใช้ในการพัฒนามนุษย์ได้ในทุกกลุ่ม ไม่ว่าเป็นฝ่ายบรรพชิตหรือฝ่ายคฤหัสถ์ อุปสรรคการใช้หลักไตรสิกขา 
(สิกขา 3) บุคคลโดยทั่วไปนั้น มีความเข้าใจว่าเป็นเรื่องการพัฒนาในฝ่ายเพศบรรพชิตหรือของฝ่ายทางศาสนาเสีย
มากกว่า ฝ่ายคฤหัสถ์ไม่ควรนำมาใช้ และการใช้หลักไตรสิกขา (สิกขา 3) ในการพัฒนามนุษย์นั้นต้องใช้เวลาในการ
พัฒนาอย่างต่อเนื่องและใช้เวลานาน ไม่สามารถเล็งเห็นผลได้ในทันที 
6. ข้อเสนอแนะ 

 1. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
 1.1 การพัฒนามนุษย์ในวัชชีปุตตสูตรนี้ สามารถนำไปสู่นโยบายเชิงปฏิบัติการของการพัฒนา

คุณภาพชีวิตตามหลักไตรสิกขาสำหรับหน่วยงานอ่ืน ๆ ที่เกี่ยวข้องกับการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามห ลัก
ไตรสิกขาสาได้อย่างยั่งยืนต่อไป 

 1.2 หน่วยงานต่าง ๆ ควรส่งเสริมและสนับสนุนให้บุคลากรในหน่วยงานศึกษาหลักไตรสิกขาและ
น ำ ไป ป ร ะ ยุ ก ต์ ใ ช้ ใน ชี วิ ต ป ร ะ จ ำ วั น  โ ด ย เฉ พ า ะ ห น่ ว ย ง า น ที่ เ กี่ ย ว ข้ อ ง กั บ ก า ร ศึ ก ษ า 
ทุกระดับ ควรประยุกต์หลักไตรสิกขาเพ่ือการพัฒนามนุษย์อย่างสมดุล 

 1.3 หน่วยงานที่เกี่ยวข้องกับการพัฒนาบุคคลและสังคม ควรเผยแพร่องค์ความรู้ด้านการประยุกต์ใช้
หลักไตรสิกขาสู่สาธารณชน โดยให้ถือเป็นภาระงานงานหนึ่ง 

 2. ข้อเสนอแนะในการนำผลวิจัยไปใช้ 
 การศึกษาวิจัยครั้งนี้ เป็นการศึกษาการพัฒนามนุษย์ในวัชชีปุตตสูตร ซึ่งมีความจำเป็นที่จะต้องอาศัย

หลักการ แนวคิด ทฤษฎี การพัฒนามนุษย์ในพระไตรปิฎก โดยนำหลักไตรสิกขาอันเป็นหลักธรรมทาง



146  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวกิสิตาราม ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

พระพุทธศาสนา มาสู่แนวทางการพัฒนามนุษย์ การดำเนินการจึงเป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ ผู้วิจัยได้ศึกษา
แนวคิดการพัฒนามนุษย์ในพระไตรปิฎก จึงได้ศึกษาข้อมูลและสังเคราะห์ข้อมูลที่ เกี่ยวข้องกับหลักไตรสิกขา 
เป็นแนวทางสู่การพัฒนามนุษย์โดยยึดหลักไตรสิกขาสู่การนำไปปฏิบัติให้รู้เท่าทันการเปลี่ยนแปลงทางสังคม 
ผลการศึกษาวิจัยชี้ให้เห็นว่า การพัฒนามนุษย์ในวัชชีปุตตสูตรนี้ เป็นเครื่องยืนยันว่าคุณภาพมนุษย์ตามหลัก
ไตรสิกขานี้  ต้องอาศัยรูปแบบในการดำเนินชีวิตของแต่ละคนเป็นปัจจัยสำคัญ เช่น พฤติกรรมตาม
สัญชาตญาณ ความคิดพฤติกรรมที่เกิดจากอุปนิสัยประจำตัว ความคิดและพฤติกรรมที่ได้รับและเรียนรู้จาก
สังคมและสิ่งแวดล้อม เป็นต้น จึงจะสามารถดำเนินการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามหลักไตรสิกขาได้ ดังนั้น การที่
จะนำแนวทางการพัฒนามนุษย์ตามหลักไตรสิกขาไปประยุกต์ใช้ จะต้องมีการศึกษาบริบทและปัจจัยต่าง ๆ 
เพ่ือให้เกิดการพัฒนามนุษย์ที่มีประสิทธิภาพต่อไป 

 3. ข้อเสนอแนะการทำวิจัยต่อไป 
 3.1 ควรมีการวิจัยเรื่องแนวทางการพัฒนาคุณภาพมนุษย์ตามหลักไตรสิกขา หน่วยงานต่าง ๆ 

เพ่ือให้บุคลากรได้ฝึกปฏิบัติ ศีล สมาธิ และ ปัญญา อย่างต่อเนื่องให้เกิดประสิทธิภาพต่อการเปลี่ยนแปลง
พฤติกรรมในทางท่ีพึงประสงค์และทำงานอย่างมีประสิทธิภาพต่อไป 

 3.2 ควรมีการวิจัยเรื่องแนวทางการพัฒนาคุณภาพมนุษย์ตามหลักไตรสิกขา สำหรับ องค์กรต่าง ๆ 
เพ่ือนำผลการศึกษาไปปรับปรุง แก้ไขและพัฒนา เพ่ือให้บุคลากรมีความรู้ ความเข้าใจในหลักธรรมและการ
ปฏิบัติตนตามหลักไตรสิกขาในชีวิตประจำวันมากยิ่งขึ้น 

 
บรรณานุกรม 
พระธรรมปิฎก (ป .อ. ปยุตฺ โต ). (2543). ถึงเวลามารื้อปรับระบบพัฒนาคนกันใหม่ . กรุงเทพฯ:  

การศาสนา. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . (2535). พระไตรปิฎกภาษาบาลี  ฉบับมหาจุฬาเตปิฏกํ  2500. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
________. (2539 ). พระไตรปิ ฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬ าลงกรณ ราช วิทยาลั ย .  กรุ งเทพฯ : 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2525). พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับสฺยามรฏฺ เตปิฏกํ 2525. กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
________. (2528). วิสุทธิมรรคแปล ภาค 1 ตอน 2. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
________. (2 534 ). พ ระไต รปิ ฎ กพ ร้ อมอรรถกถา  แปล  ชุ ด  91  เล่ ม . ก รุ ง เท พ ฯ : โรงพิ ม พ์  

มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2532). อรรถกถาภาษาบาลี  ฉบับมหาจุฬาอฏฺ กถา. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
________. (2539). ปกรณวิเสสภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาปกรณวิเสโส. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์วิญญาณ. 
________. (2 5 3 9 ) . ฎี ก า ภ า ษ า บ า ลี  ฉ บั บ ม ห า จุ ฬ า ฎี ก า .  ก รุ ง เท พ ฯ : โ ร ง พิ ม พ์ ม ห าจุ ฬ า 

ลงกรณราชวิทยาลัย. 
 

 
 

 


