
248  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 

ความเพียรและคติธรรมในมหาชนกชาดก 
Effort and Morals in the Mahajanaka Jataka 

 
พระครูสังฆรักษ์สุริยะ ปภสฺสโร  

Phrakhru Sangkharak Suriya Pabhassaro 
พระครูวินยัธรเจริญ ทนฺตจิตฺโต 

Phrakhruvinaithon Charoen Thantachitto 
บุญร่วม คำเมอืงแสน  

Boonruam Khammuangsaen 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 

Mahamakut Buddhist University 
พระมหาพจน์ สุวโจ 

Phramaha Phocana Suvaco 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
E-mail: suriya.sap@mcu.ac.th 

วันที่รับบทความ (Received) : 19 กันยายน 2564 
วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 20 ธันวาคม 2565 

วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 20 ธนัวาคม 2565 
 
บทคัดย่อ 
 บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์ เพื่ออภิปรายคติธรรมเรื่องความเพียรที่ปรากฎในมหาชนกชาดก  
ผลการศึกษาพบว่า คติธรรมในมหาชนกชาดก เกี่ยงข้องกับการดำเนินชีวิตของมนุษย์มีเหตุปัจจัยในการส่งเสริม 
หรือขัดขวางในการบำเพ็ญบารมี แต่ทั้งนี้ทั้งนั้นขึ้นอยู่กับตัวบุคคลเป็นสำคัญว่า  รู้เข้าใจและปฏิบัติตามหลัก
คุณธรรมหรือไม่ มีความคิด ความเชื่อและการปฏิบัติตามหลักคำสอนของศาสนาหรือไม่ วุฒิภาวะของบุคค ล  
การสั่งสมในอดีตชาติ ความมุ่งมั่นตั้งใจในการทำความดี และความรับผิดชอบ เป็นต้น และเมื่อบำเพ็ญบารมี
ตามแนวทางโพธิสัตว์จะทำให้การดำเนินชีวิตในปัจจุบัน มีความทุกข์ลดลง มีความสุขกาย และสุขใจ ในมิตินี้
แสดงให้เห็นความสำคัญของวิริยะบารมีอันเป็นแนวคิดสำคัญของคติธรรมในมหาชนกชาดก เป็นกลวิธีการสื่อ
แนวคิดให้ตระหนักว่าความปิติสุขจากการบวชของพระมหาชนกในที่นั้น ความเพียรของพระมหาชนกชาดก
เรื่องนีใ้ห้คติว่า ความพากเพียรนำไปสู่ความสำเร็จ ได้นั้นต้องเป็นความเพียร ที่ประกอบด้วย ความรัก ความเข้าใจ 
และความมุ่งมั่น ต่องานอย่างแท้จริง 
คำสำคญั: คติธรรม, ความเพียร, มหาชนกชาดก 
 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565)  249 

ABSTRACT 
 This academic article aims to to discuss the dharma of perseverance that appears in 
Mahajanaka Jataka. The results of the study found that: Ethics in the Mahajanaka Jataka related 
to human life, there are reasons to promote or obstruction in performing the prestige but it 
all depends on the person. Whether they know, understand and follow the principles of morality 
or not. Do you have any thoughts, beliefs and practices of religious doctrines? maturity of a person 
accumulation in the past commitment to doing good and responsibility, etc., and when performing 
the prestige according to the Bodhisattva way, the present life There is less suffering, physical 
happiness and happiness. In this dimension, it shows the importance of persistence, which is 
an important concept in the morality of the Mahajanaka Jataka. It is a method of conveying 
the concept to realize that the happiness from the ordination of Mahajanaka monks there. 
The persistence of the Mahajanaka Jataka in this regard believes that perseverance leads to 
success must be perseverance. That consists of true love, understanding and commitment to work. 
Keywords: Moral, Diligence, Mahajanaka Jataka 
 
1. บทนำ 
 ความเพียรของพระมหาชนก ประกอบด้วย 3 สิ่ง คือ 1. ความอดทนต่อความไม่ดี เรื่องไม่ดี 2. ความตั้งใจ 
หรือปณิธานอันแน่วแน่ในการที่จะกระทำความดี หรือเรื่องดีๆ ให้สำเร็จ 3. ความพยายามหรือก็คือการลงมือ
ทำและปฏิบัติให้สำเร็จทำให้สุดความสามารถ ที่ทำได้และทำให้ดีที่สุด ซึ่งพระมหาชนกน้ันมีความเพียรเป็นเลิศ
พระมหาชนกได้บำเพ็ญ วิริยบารมีสัมพันธ์กับบารมีข้ออื่นๆ ทุกข้อ คือ ทานบารมี ศีลบารมี เนกขัมมบารมี 
ปัญญาบารมี ขันติบารมี สัจจบารมีอธิษฐานบารมี เมตตาบารมี และอุเบกขาบารมีในมหาชนกชาดก มีแนวคิด
การบำเพ็ญวิริยบารมีที่เป็นสารัตถะสำคัญ 2 ประการ คือ การใช้วิริยปรมัตถบารมีควบคู่กับปัญญาบารมี การบำเพ็ญ
บารมีของพระมหาชนกจัดเป็นปรมัตถบารมีคือ บารมีขั้นสูงย่ิง เพราะการว่ายน้ำข้ามมหาสมุทรนั้น ไม่ใช่วิสัยที่
กระทำได้ง่าย ความเพียรในมหาชนกชาดกนั้น มี 2 ประเภท ได้แก่ ความเพียรทางกายและความเพียรทางใจ 
ความเพียรทางกายของพระมหาชนก เช่น การว่ายน้ำข้ามมหาสมุทร ส่วนความเพียรทางใจ คือ ความตั้งใจที่
จะทำ การออกบวชหรือเนกขัมมะก็จัดเป็นความเพียรทางใจอย่างหนึ่ง เพราะการบวชจัดเป็นการออกจากกาม 
เป็นกระบวนการสลัดออกจากกาม ในการบำเพ็ญวิริยบารมีนั้นจะต้องเป็นไปเพื่อความสุขเท่านั้น เมื่อมีค วาม
ทุกข์เกิดขึ้น หากมีเป้าหมายคือความสุข ไม่ว่าเรื่องนั้นจะสำเร็จผลตามเป้าหมายหรือไม่ก็ตาม ผู้มีปัญญาควร
บำเพ็ญวิริยบารมีนั้นอย่างน้อยที่สุด ขณะทำจะมีความสุขที่ได้ทำ และเมื่อทำแล้วจะได้รับผลเป็นความสุข 
 ผู้เขียนเห็นว่าในยุคปัจจุบันนี้ ประโยชน์การบำเพ็ญบารมีที่นำมาใช้กับการดำเนินชีวิต เพื่อให้งาน
สำเร็จลุล่วงไปได้นั้น เป็นกิริยาแห่งกายกับจิตของบุคคลที่เป็นไปเหมือนอย่างเรื่องมหาชนกชาดก ที่กล่าวถึง 
วิริยะ หรือ ความเพียรนี้ มีความจำเป็นสำหรับการปฏิบัติงานหรือการกระทำต่อสิ่งหนึ่งสิ่งใดในขณะนั้น เพราะ
หากต้องการความสำเร็จตามจุดมุ่งหมายที่ตั้งไว้ก็ต้องจำเป็นต้องมีความพยายามเป็นสำคัญ แต่ความพยายามนี้ 



250  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 

มิใช่หมายครอบคลุมถึงการปฏิบัติหรือการกระทำที่ไม่มีวันหยุด หรือไม่รู ้ซึ ่งพื้นฐานของตนเองที่มาจาก
หลักธรรมแห่งโยนิโสมนสิการ คือ การรู้จักคิดวิเคราะห์อย่างมีเหตุ และผลในคันรองคลองธรรม และมีความ
เพียรซึ่งเป็นคุณธรรมประจำตัว 
2. มหาชนกชาดก 
 มหาชนกชาดก มีเค้าเรื่องว่า พระโพธิสัตว์เสวยพระชาติเป็นพระมหาชนก โอรสของพระเจ้าอริฏฐชนก 
แห่งนครมิถิลา เมื่อยังอยู่ในครรภ์พระมารดานั้น พระบิดาได้ทำสงครามกับกับ พระอนุชาของพระองค์เองจน
สิ้นพระชนม์ พระมารดาจึงหนีไปอยู่นครกาลจัมปากะ ต่อมาก็ประสูติพระมหาชนก เมื่อพระมหาชนกเติบใหญ่ขึ้น 
ทราบเรื่องราวของพระบิดา จึงทรงตั้งใจศึกษาศิลปวิทยาทุกแขนงจนแตกฉาน เมื่อพระชนม์ครบ 16 พรรษา 
จึงขอทุนทรัพย์จากพระมารดา นำไปทำการค้าทางเรือสำเภา เพื่อหาทุนไปชิงเมืองคืนมา แต่ขณะเดินทางกลาง
มหาสมุทร เรือสำเภาอับปางลง ผู้คนทั้งหลายบ้าก็จมน้ำตาย บ้างก็ตกเป็นเหยื่อของสัตว์ทะเล พระมหาชนก 
อดทนว่ายน้ำในมหาสมุทรถึง 7 วัน 
 นางมณีเมขลาผู้รักษามหาสมุทร เห็นแล้วเกิดความเลื่อมใส จึงช่วยพาส่งขึ้นฝั่งในอุทยานของพระเจ้า
โปลชนก ซึ่งเสด็จสวรรคตไปแล้ว ในขณะนั้นพระธิดากำลังทรงหาคู่ครองด้วยการเสี่ยงรถ จนพระมหาชนก            
ไขปริศนาได้ จึงได้เป็นผู้ครองราชสมบัตินั้น วันหนึ่งเสด็จประพาสอุทยาน ทรงเห็นต้นมะม่วง 2 ต้น ต้นหนึ่ง
ออกผลเต็มต้น อีกต้นไม่มีผล ครั้นพอเสด็จกลับมาอีกครั้งพบว่ามะม่วงต้นที่มีผลเต็มนั้นถึงดึงหักโค่นลงหมด 
ส่วนต้นที่ไม่มีผลยังอยู่ดี ทำให้พระองค์ทรงเห็นโทษของการครองราชสมบัติ ว่าเปรียบเหมือนต้นมะม่วงที่มีผลก็มี
ภัย หากไม่มีผลก็ไม่มีภัย การสละราชสมบัติออกผนวชก็เหมือนต้นมะม่งที่ไม่มีผลย่อมไม่มีภัย จึงทรงออกผนวช 
เรื่องนี้เน้นการบำเพ็ญบารมีในเรื่องความเพียรพยายาม คือ “วิริยบารมี” (ขุ.ชา. 28/445-446/112-124) 
 ธรรมะข้อแรก ที่ได้จากเรื่องพระมหาชนก ก็คือการต้ังสัตยาธิษฐานของพระโปลชนกที่ว่า “ถ้าข้าพเจ้า
คิดไม่ซื่อกับพระเชษฐาจริง ขอให้เครื่องจองจำจงคงตรึงมือและเท้าของข้าพเจ้าไว้ แม้ประตูก็จงปิดสนิท แต่ถ้า
ข้าพเจ้ามิได้มีจิตคิดทรยศ ขอให้เครื่องจองจำจงหลุดจากมือและเท้าของข้าพเจ้า แม้ประตูก็จงเปิดออก” คำว่า 
“สัตยาธิษฐาน” (ขุ.ชา. 28/445-446/112-124) แยกได้สองคำดังนี้คือ  สัจจะ + อธิษฐาน หมายความว่า             
ให้ตั้งสัจจะขึ้นมาก่อนแล้วจึงอธิษฐานตามหลัง ดังเช่นที่พระโปลชนกตั้งสัจจะว่า “ถ้าข้าพเจ้าคิดไม่ซื่อกับพระ
เชษฐาจริง” แล้วจึงอธิษฐานตามหลังว่า “ขอให้เครื่องจองจำจงตรึงมือและเท้าของข้าพเจ้า แม้ประตูก็จงปิด
สนิท” ดังนี้เป็นต้น การตั้งสัตยาธิษฐานของผู้มีศีลมีธรรมย่อมสำเร็จสมประสงค์เป็นแน่แท้ แม้ในสมัยปัจจุบัน 
ถ้าหากเรากำลังประสบกับอุปสรรคหรือปัญหาชีวิต ก็สามารถที่จะตั้งสัตยาธิษฐาน เพื่อให้ผ่านพ้นวิกฤตการณ์
นั้นได้ โดยการตั้งสัตยาธิษฐานดังนี้ ที่พึ่งอย่างอื่นของข้าพเจ้าไม่มี พระรัตนตรัยเป็นที่พึ่งอันประเสริฐของ
ข้าพเจ้า ด้วยการกล่าวคำสัตย์นี้ ขอให้ความสวัสดี (ความปลอดภัย) จงมีแก่ข้าพเจ้าฯ ธรรมะข้อที่สอง เมื่อเรือ
ใกล้จะแตกกลางทะเล หมู่ชนกลัวมรณภัย ร้องไห้คร่ำครวญ กราบไหว้เทวดาทั้งหลาย แต่พระมหาชนกไม่ทรง
กันแสงคร่ำครวญและไม่ไหว้เทวดาทั้งหลาย แต่ทรงคลุกน้ำตาลกับเนย เสวยจนเต็มท้องแล้วชุบผ้าเนื้อเกลี้ยง
สองผืนด้วยน้ำมันจนชุ่ม ทรงนุ่งผ้าให้มั่นแล้วขึ้นไปบนเสากระโดงเรือกระโดดลงมา เพื่อให้พ้นจากบริเวณที่เรือ
แตก ข้อคิดจากตรงนี้ก็คือ การที่พระมหาชนกไม่มัวแต่กราบไหว้เทวดาเหมือนคนอื่น เพราะถ้ามัวแต่กราบไหว้
อ้อนวอนเทวดา ก็คงจะต้องตายอยู่กลางทะเลเป็นแน่แท้ แต่พระองค์ทรงใช้หลักการพึ่งตนเอง ดังพุทธพจน์



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565)  251 

ที่ว่า “ตนแลเป็นที่พึ่งแห่งตน บุคคลอื่นใครเล่าจะเป็นที่พึ่งให้เราได้ตลอดไป” (ขุ.ขุ. 27/22/30-31) ธรรมะข้อที่สาม 
ซึ่งถือกันว่ามีความสำคัญที่สุดของเรื่องนี้ อันแสดงถึงพระวิริยปรมัตถบารมีที่พระมหาชนกทรงบำเพ็ญ คือ           
คำโต้ตอบระหว่างนางมณีเมขลากับพระองค์กลางทะเลประเด็นเพิ่มเติม  
 ความเพียร สามารถประยุกต์ใช้ได้กับการทำงาน การเรียน เพื่อมุ่งสู่ความสำเร็จการมีความเพียรหรือ
วิริยะบารมี คือ 1. กล้าตัดใจเลิกทำความชั่วกล้าเผชิญกับความจริง ไม่โกหก ไม่บิดบัง กล้าตัดสินใจทำสิ่งที่
ถูกต้อง 2. กล้าหักห้ามใจไม่ไปข้องแวะกับความชั่วที่เข้ามายั่วยวน เมื่อไรที่ เราได้ทำความชั่วนั้นไปแล้ว เราก็
มักจะทำผิดซ้ำเดิมไปอีก เพราะคิดว่าเป็นเรื่องปกติธรรมดา ดังนั้น  จึงควรมีสติก่อนที่จะตัดสินใจทำสิ่งใดที่
เกี่ยวข้องกับความชั่ว เพราะคุณอาจตกเป็นทาสของมันอย่างไม่ทันตั้งตัว 3. กล้าหาญเบิกบานที่จะทำความดี
ใหม่ที่ยังไม่เคยทำเช่น รู้ทั้งรู้ว่าการนั่งสมาธิเป็นสิ่งที่ดี แต่ไม่กล้าทำไม่กล้าชวนเพื่อน เพราะเห็นว่าเป็นเรื่องน่า
อายแต่เมื่อไหร่ที่คุณมีใจเบิกบาน ยอมรับถึงความดีที่จะบังเกิดขึ้น คุณก็จะนั่งสมาธิได้อย่างมีความสุขและเห็น
ว่ามันเป็นเรื่องปกติ 4. กล้าหาญเบิกบานที่จะทำความดีที่เคยทำแล้วให้ยิ่งๆ ขึ้นไป มั่นพยายามพัฒนาตนเอง
อยู่เสมอ ทั้งด้านปริมาณและคุณภาพ เมื่อคุณทำความดีบ่อยๆ คุณก็จะเห็นมันเป็นเรื่องง่าย และไม่เกิดความ
เขินอายที่จะทำความดีอีกทั้งถ้ามีโอกาส ควรเชื่อเชิญผู้อื่นให้ร่วมทำดีด้วยกัน เพื่อความสงบสุขของสังคม            
ถ้าคนไทยสามารถปฏิบัติได้ครบทั้ง 4 ประการ สังคมที่ตกต่ำทางศีลธรรม หรือปัญหาด้านต่างๆ ก็จะสามารถ
พลิกฟื้นกลับมาเจริญงอกงามยิ่งขึ้นบังเกิดคุณงามความดีที่เป็นประโยชน์ต่อตนเองคร อบครัว สังคมและ
ประเทศชาติได้โดยอัตโนมัต ิ
3. คติธรรมเรื่องความเพียร  
 วิริยบารมีในพระพุทธศาสนาเถรวาท หมายถึง สภาพแห่งวิริยะ สภาพที่เป็นมูลแห่งวิริยะ สภาพที่เป็น
บาทแห่งวิริยะ สภาพที่เป็นประธานแห่งวิริยะ สภาพที่สำเร็จแห่งวิริยะ สภาพที่น้อมไปแห่งวิริยะ สภาพที่
ประคองไว้แห่งวิริยะ สภาพที่ตั้งมั่นแห่งวิริยะ สภาพที่ไม่ฟุ้งซ่านแห่งวิริยะ สภาพที่เห็ นแห่งวิริยะ ควรรู้ยิ่งทุก
อย่างฯ (ขุ.ป. 31/42/16) คำว่า วิริยะ หรือความเพียร มีความหมายตามพจนานุกรมว่า ความบากบั่น ความ
กล้าแข็ง ความพยายาม จนกว่าจะสำเร็จ บากบั่น ตรงกับภาษาสันสกฤตว่า วิรฺย ตรงกับภาษาบาลีว่า วิริย”  
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2546: 802) นักปรัชญาการศึกษาท่านได้ให้ความหมายวิริยะไว้ว่า “หมายถึง ความเพียร 
ความบากบั่น ความเพียงเพื่อจะละความชั่ว ประพฤติความดี ความพยายามทำกิจ ไม่ท้อถอยเป็นข้อที่ 5                
ในบารมี 10 ข้อ 1 ในโพชฌงค์ 7 ข้อ 2 ในอิทธิบาท 4” (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต), 2546: 236) 
 นอกจากนี้ คัมภีร์พระพุทธศาสนาได้กล่าวถึงหลักของความเพียร ในลักษณะความอาจหาญในการ
ทำงาน หรือกิริยาของผู้อาจหาญในการงาน ความจริงบุคคลที่ประกอบวิริยะเป็นผู้อาจหาญในการงานย่อม
สำคัญการงานที่แม้จะใหญ่ว่าเล็ก แม้จะยากว่าง่าย แม้จะหนักว่าเบาไม่คำนึงถึงความยากลำบากข องตน
ประคับประคองกายกับจิตอยู่เสมอ เพื่อให้งานสำเร็จลุล่วงไปได้ วิริยะจึงทำให้บุคคลเป็นไปอย่างนั้น และเป็น
กิริยาแห่งกายกับจิตของบุคคลที่เป็นไปเหมือนอย่างนั้น (พระคันธสาราภิวงศ์, 2546: 264) วิริยะตามความหมาย 
อีกนัยหนึ่งคือ สภาวะพึงให้เกิดขึ้นด้วยวิธี คือ นัย กล่าวคือ อุบาย ได้แก่ การกระตุ้นเตือนในเบื้องแรกว่า          
“ผู้มีวิริยะจะไม่สำเร็จอะไรหรือ” วิริยะ คือ สภาวะทำให้ผู้ ถึงพร้อมด้วยวิริยะนั้นขวนขวายเป็นพิเศษ โดยมี
ประโยชน์ตนและประโยชน์ท่านเป็นเหตุ วิริยะ ความเป็นแห่งบุคคลผู้กล้าหาญ อีกอย่างหนึ่ง ธรรมชาติใด             



252  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 

อันบุคคลพึงดำเนินไปตามวิธี เพราะฉะนั้น ธรรมชาตินั้นชื่อว่า วิริยะ” (คณะกรรมการแผนกตำรา , 2529: 85) 
คำว่าวิริยะ (ความเพียร) คือ ขยันหมั่นประกอบสิงนั้นด้วยความพยายามเข้มแข็งอดทน เอาธุระไม่ท้อถอย 
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2548: 160) คำว่า วิริยะหรือความเพียร ยังหมายถึงการสู้งาน (ความเพียรเห็นเป็นความ
ท้าทายใจสู้ขยัน) คือ พากเพียรทำขยันหมั่นประกอบหมั่นกระทำสิงนั้นด้วยความพยายามเข็มแข็ง อดทนเอา
ธุระไม่ทอดทิ้งไม่ท้อถอยก้าวไปข้างหน้าจนกว่าจะสำเร็จ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโ ต), 2545: 40) 
นอกจากนี้ วิริยะหรือความเพียรยังหมายถึง ความยันหมั่นประกอบสิงนั้นด้วยความพยายามเข้มแข็งอดทน 
(พระเทพดิลก (ระแบบ ฐิตญาโณ), 2548: 166) นักวิชาการศึกษาท่านหนึ่งได้กล่าวถึง วิริยะ ด้วยกาบ่งความ
เพียรความขยันในการทำงานการใช้ความเพียรมากหรือน้อย ขึ้นอยู่กับประเภทของงานวิริยะเกิดขึ้นตามระดับ
ของฉันทะ ยิ่งมีฉันทะเพิ่มขึ้นวิริยะก็จะเพิ่มขึ้นตามอุปสรรคของวิริยะคือความเกียจคร้านไม่ยอมสู้ กับอุปสรรค
หรือเหตุการณ์สิงแวดล้อมแล้วจึงเลิกไม่ทำงานวิธีแก้ไขคือสร้างฉันทะให้เกิดขึ้นมากๆ ฉันทะจะช่วยหนุนวิริยะ
ให้กล้าแข็งขึ้นเช่นการคบเพื่อนที่ขยัน ละเว้นการมั่วสุมกับคนที่เกียจคร้าน (ปรีชา ช้างขวัญยืน และวิจิตร เกิดวิสิษฐ์, 
2533: 29-31) 
 วิริยะเป็นบารมีอย่างหนึ่ง เพราะต้องมีการสั่งสม เรียกว่า วิรยะปารมิตา หมายถึง ความพากเพียร             
มีพลังในการบำเพ็ญธรรมของโพธิสัตว์เป็นธรรมรากฐาน เป็นธรรมที่บ่มเพาะภูมิ เป็นธรรมที่โพธิสัตว์ทั้งหลายผู้
ปรารถนาพุทธภูมิต้องบำเพ็ญเพื่ออบรมบ่มให้พุทธภูมิถึงความแก่รอบ โพธิสัตว์เป็นผู้ที่มีวิริยะอุตสาหะในการ
ต่างๆ โดยไม่สนใจว่าตนเองจะเป็นอย่างไร มี 3 ประการ ได้แก่ 1) เพียรให้ทำความดี ไม่ปฏิบัติชั่ว ไม่พอใจคุณ
ความดีที่ทำเล็กน้อยมีความตั้งใจทำความดีให้มากเท่าโพธิสัตว์ในอดีต ทำดีอยู่เป็นนิจ 2) ความเพียรใน
การศึกษา ต้องแตกฉานในคำสั่งสอนของพุทธเจ้า และ 3) เพียรในการทำประโยชน์เพื่อผู้อื่น มุ่งมั่นช่วยเหลอืผู้อื่น 
บากบั่นช่วยเหลือจนลุล่วง ไม่เกรงกลัวอุปสรรคและอันตราย เป็นผู้เห็นผู้อื่นเสมอตน บำเพ็ญธรรมไม่เหนื่อย
หน่าย และมีความสุขในการบำเพ็ญธรรม (เสถียร โพธินันทะ, 2548: 6-7) 
 ดังนั้น วิริยบารมี จึงถือเป็นบารมีที่สำคัญที่จะช่วยสร้างและหล่อหลอมอุปนิสัยของพระโพธิสัตว์ให้มี
ความกล้าและ มีความมุ่งมั่นในการสร้างความดีให้ยิ่งๆ ขึ้นไป ผู้เขียนจึงมีความเห็นว่า ความสำคัญของวิริย
บารมี ความเพียรไม่ท้อถอยในสิงที่แม้จะยากลำบากสักเท่าไรก็ตาม ซึงทุกคนที่เพียรในเรื่องอื่น มีความสามารถ
ในเรื่องอ่ืนมาแล้ว ก็จะเห็นได้ว่า ไม่มีอะไรที่จะยากกว่าความเพียร ที่จะละความชั่ว ประพฤติดี และชำระจิตใจ
ให้บริสุทธิ์จากอกุศล เพราะฉะนั้นก็จะเห็นได้ว่า ความสำเร็จทุกอย่างทั้งในทางโลกและทางธรรม ถ้าไม่มีความ
เพียรแล้ว ไม่มีทางจะสำเร็จได้เลย แต่ความเพียรในทางโลก ซึงเต็มไปด้วย ความต้องการ กับความเพียรในกุศล 
ซึงจะขัดเกลากิเลส ความเพียรในกุศลเพื่อขัดเกลากิเลส ก็ย่อมจะต้องมีความเพียรมากกว่า เพราะว่าปกติแล้ว 
ก็เป็นผู้ที่ เพียรในอกุศล เป็นผู้ที่เพียรในอกุศลคือ เพียรด้วยความติดข้อง ต้องการในรูปในเสียงในกลิ่น ในรส    
ในโผฏฐัพพะ ซึงทุกคนก็พิสูจน์ได้ว่า เพียรอย่างนี้มาโดยตลอด คือเพียรที่จะได้รูป ด้วยความต้องการ ในรูปนั้น 
เพียรที่จะได้ลาภ ได้ยศได้สรรเสริญ ได้สุข เพราะว่ากว่าจะมีกำลังในความเพียรที่จะละ ไม่ใช่เพียรที่จะได้ แต่
เพียรที่จะละความติดข้องในรูปในเสียงในกลิ่น ในรส ในสัมผัส ในทุกอย่าง ในลาภ ในยศ ในสรรเสริญสุข ก็จะ
เห็นได้ว่าตอ้งเป็นเวลาที่ยาวนานมาก กว่าจะเปลี่ยนความเพียรใน อกุศลเป็นความเพียรที่เป็นกุศล 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565)  253 

 นอกจากนั้น ยังพบเห็นวิริยะในองค์ธรรมหลายแห่ง เช่น อิทธิบาท 4 ดังพุทธพจน์ว่า “ดูกรภิกษุ
ทั้งหลาย เราได้มีการความคิดอย่างนี้ว่า ภิกษุในธรรมวินัยนี้ ย่อมเจริญอิทธิบาท อันประกอบด้วยฉันทสมาธิ
และปธานสังขาร ดังนี้ ว่าฉันรึยังของเราจักไม่ย่อหย่อนเกินไป ไม่ต้องประคองเกินไป ไม่หดหู่ในภายใน                
ไม่ฟุ้งซ่านไปในภายนอก และเธอมีความสำคัญในเบื้อง หลังและเบื้องหน้าอยู่ว่า เบื้องหน้าฉันใด เบื้องหลังก็ฉันนั้น 
เบื้องหลังฉันใด เบื้องหน้าก็ฉัน นั้น เบื้องล่างฉันใด เบื้องบนก็ฉันนั้น เบื้องบนฉันใด เบื้องล่างก็ฉันนั้น กลางวัน
ฉันใด กลางคืนก็ฉันนั้น กลางคืนฉันใด กลางวันก็ฉันนั้น เธอมีใจเปิดเผย ไม่มีอะไรหุ้มห่อ อบรม จิตใจให้สว่างอยู่” 
(สํ.ม. 19/1137/277) อีกแห่งหนึ่ง ความว่า “วิริยะ (ความเพียร) คือ ขยันหมั่นประกอบสิ่งนั้นด้วยความพยายาม 
เข้มแข็ง อดทน เอาธุระไม่ท้อถอย ภิกษุย่อมเจริญอิทธิบาทอันประกอบด้วยวิริยสมาธิและปธานสังขาร ดังนี้ว่า 
วิถานะยะของเราจักไม่ย่อหย่อนเกินไป ไม่ต้องประคองเกินไป ไม่มีอะไรหุ้มห่อ อบรมจิตให้ สว่างอยู่ จิตตะ 
(ความคิด) คือ ตั้งจิตรับรู้ในสิ่งที่ทำ และทำสิ่งนั้นด้วยความคิด เอาจิตฝักใฝ่ ไม่ปล่อยใจให้ฟุ้งซ่านเลื่อนลอยไป 
ภิกษุย่อมเจริญอิทธิบาทอันประกอบด้วยจิตตสมาธิและปธานสังขาร ดังนี้ว่า จิตของเราจักไม่ย่อหย่อนเกินไป 
ไม่ต้องประคองเกินไป ไม่มีอะไรหุ้มห่อ อบรมจิตให้สว่างอยู่ วิมังสา (ความไตร่ตรอง หรือทดลอง) คือ หมั่นใช้
ปัญญา พิจารณาใคร่ครวญ ตรวจหาเหตุผล และตรวจสอบข้อยิ่งหย่อนในสิ่งที่ทำนั้น มีการวางแผน วัดผล 
คิดค้นวิธีแก้ไขปรับปรุง เป็นต้น (สํ.ม. 19/1139/277.) 
 ภิกษุย่อมเจริญอิทธิบาทอันประกอบด้วยวิมังสาสมาธิและปธานสังขารดังนี้ว่า วิมังสาของเราจักไม่ย่อ
หย่อนเกินไป ไม่ต้องประคองเกินไป ไม่หดหู่ในภายใน ไม่ฟุ้งซ่านไปภายนอก และเธอมีความสำคัญในเบื้องหลัง
และเบื้องหน้าอยู่ว่า เบื้องหน้าฉันใด เบื้องหลังก็ฉันนั้น เบื้องหลังฉันใด เบื้องหน้าก็ฉันนั้น เบื้องล่างฉันใด เบื้อง
บนก็ฉันนั้น เบื้องบนฉันใด เบื้องล่างก็ฉันนั้น กลางวันฉันใด กลางคืนก็ฉันนั้น กลางคืนฉันใด กลางวันก็ฉันนั้น 
เธอมีใจเปิดเผย ไม่มีอะไรหุ้มห่อ อบรมจิตให้สว่างอยู่ ในหนังสือพจนานุกรมพุทธศาสตร์ มีใจความว่า อิทธิบาท 
คือ ธรรมที่เป็นเหตุให้ถึงความสำเร็จ ฌาน อภิญญา มรรค ผล ความสำเร็จโดย บริบูรณ์ช่ือว่า อิทธิ ได้แก่ ฌาน 
อภิญญา มรรค ผล ผู้ใดผู้หนึ่งย่อมถึงด้วยอาศัยธรรมนั้นฉะนั้น ธรรมที่เป็นเหตุให้ถึงของผู้นั้นชื่อว่าปาทได้แก่ 
องค์ธรรมของอิทธิบาท 4 ธรรมที่เป็นเหตุให้ถึงความสำเร็จ คือ ฌาน อภิญญา มรรค ผล ชื่อว่า อิทธิบาท อิทธิบาท 
มีองค์ประกอบ 4 ประการ คือ (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต), 2546: 186-187) 
 วิริยะ หรือความเพียรที่สำคัญได้แก่ ปธาน (ความเพียรเป็นเหตุประคองจิตใจ) ดังปรากฏในปธานสูตร 
(อง.จตุกก. 21/69/113-114.) ซึงมีองค์ประกอบ 4 ประการ ได้แก่ 1) เพียรระวัง มิให้กิเลสหรือความชั่วที่ยังไม่เกิด 
เกิดขึ้น (สังวรปธาน) 2) เพียรละกิเลส หรือความชั่วที่มีอยู่ก่อนให้หมดสินไป (ปหานปธาน) 3) เพียรก่อสร้าง
คุณความดีที่ยังไม่เกิด ให้เกิดมีขึ้น (ภาวนาปธาน) และ 4) เพียรรักษาคุณความดีที่เกิดขึ้นแล้ว มิให้เสึอมไป   
(อนุรักขนาปธาน) วิริยะหรือความเพียร มีความสำคัญต่อความสำเร็จของบุคคลผู้มุ่งนั้นกระทำสิงใดสิงหนึ่ง 
ดังเช่น พระพุทธองค์ไม่ทรงย่อท้อในการบำเพ็ญเพียรได้บรรลุอนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณ เป็นที่ พึ่งแก่สรรพสัตว์ 
เป็นแสงสว่างให้แก่โลกที่มืดมน ก็เพราะทรงอาศัยความไม่ย่อท้อในการบำเพ็ญเพียรและอาศัยความไม่สันโดษ
ในกุศลธรรมทั่งหลาย (องฺ.ทุก. 20/178/129.) เพราะในคราวที่พระองค์บำเพ็ญเพียรอยู่กับอาจารย์ฝ่ายโยคะ 
จนได้สมาธิ ได้ฌานสมาบัติ ถ้าพระองค์ทรงย่อท้อ และพอพระทัย (สันโดษ) อยู่เพียงแค่นั้น ก็มิอาจบรรลุธรรม

https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%89%E0%B8%B1%E0%B8%99%E0%B8%97%E0%B8%AA%E0%B8%A1%E0%B8%B2%E0%B8%98%E0%B8%B4&action=edit&redlink=1
https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%89%E0%B8%B1%E0%B8%99%E0%B8%97%E0%B8%AA%E0%B8%A1%E0%B8%B2%E0%B8%98%E0%B8%B4&action=edit&redlink=1
https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%9B%E0%B8%98%E0%B8%B2%E0%B8%99%E0%B8%AA%E0%B8%B1%E0%B8%87%E0%B8%82%E0%B8%B2%E0%B8%A3&action=edit&redlink=1


254  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 

เป็นพระสัมมาส้มพุทธเจ้าได้ ฉะนั้น จึงกล่าวได้ว่า พระพุทธองค์ทรงเป็นบุคคลตัวอย่าง แห่งผู้มีวิริยะ คือ ความ
พากเพียรที่แท้จริง  
 อีกแห่งหนึ่ง วิริยะพบเห็นในหลักธรรมสัมมัปปธาน 4 กล่าวคือ สัมมัปปธาน คือ ธรรมที่มีความพยายาม
โดยชอบธรรม มีอรรถวิเคราะห์ว่า สัมปยุตต์ ธรรมทั้งหลาย มีความพยายามโดยชอบธรรม ด้วยการอาศัย
ธรรมชาตินั้น ฉะนั้น ธรรมชาติที่เป็นเหตุแห่งความพยายามนั้น จึงชื่อว่าสัมมัปปธานได้แก่วิริยเจตสิก ซึ่ งต้อง
เป็นวิริยะอย่างแรงกล้า (ไม่ใช่อย่างสามัญ) ที่อยู่ในกุศลชวนะเท่านั้น วิริยะที่อยู่ในกิริยาชวนะ ไม่เป็นสัมมัปปธาน 
เพราะพระอรหันต์ทั ้งหลาย ย่อมพ้นจากหน้าที่การงานที่เกี ่ยวกับการประหาณอกุศลและกระทำให้กุศล         
เกิดเสียแล้ว วิริยะที่อยู่ในผลจิต ไม่เป็นสัมมัปปธาน เพราะไม่เกี่ยวข้องกับหน้าที่ทั้ง 4 ของวิริยะ เป็นสัมมัปปธาน
และตัวเองเป็นวิบากอยู่แล้ว องค์ประกอบของสัมมัปปธาน 4 คือ (อง.จตุกฺก. 14/20 , 13/19) 1) สังวรปธาน 
ได้แก่เพียรระวังไม่ให้บาปเกิดขึ้นภายในจิตใจ ในขั้นของการปฏิบัตินั้น ทรงสอนให้ปลูกฝังความพอใจในการที่
จะสำรวมระวัง เพื่อไม่ให้บาปเกิดขึ้นภายในจิต อันได้แก่ การสำรวมอินทรีย์ทั้ง 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ 
เวลาเห็นรูปฟังเสียง ดมกลิ่น ลิ้มรส ถูกต้อง โผภฐัพพะ รู้ธรรมารมณ์ด้วยใจ ไม่มีความยินดียินร้ายเกิดขึ้น
ครอบงำจิตได้ แต่การปฏิบัติเช่นนี้ จะต้องอาศัยความพยายาม ปรารภความเพียร คือมีการกระทำที่ติดต่อ
สืบเนื่องกันไป สามารถ สำรวจได้มากน้อยแค่ไหนเพียงใด ก็ประครองจิตไว้ คือ รักษาคุณภาพจิตไว้ในฐานะนั้น 
รู้แล้วพยายามสำรวมระวังต่อไป 2) ปหานปธาน เพียรพยายามที่ละบาป ละอกุศล ซึงมีอยู่แล้วภายในจิตใจ             
โดยอาศัยการ พิจารณาเห็นโทษของบาป ของอกุศลที่มีอยู่ภายในจิตแห่งตนแล้ว ปลูกฝังความพอใจในอันที่  
จะละบาปอกุศลเหล่านั้นไปจากจิต และใช้ความพยายาม ปรารภความเพียรมีการกระทำติดต่อ สามารถละ
บาปอกุศลได้ จะมากหรือน้อยก็ตาม ก็พยายามรักษาคุณภาพจิตเอาไว้ในจุดนั้น 3) ภาวนาปธาน เพียรพยายาม
ที่จะกระทำให้กุศลเกิด ได้แก่ ความดีทั้งหลายที่ยังไม่เกิด ให้เกิดขึ้น โดยไม่จำเป็นว่า กุศลความดีเหล่านั้นจะ
มากหรือน้อยก็ตาม ให้ปลูกฝังความพอใจใน การที่จะเสริมสร้างกุศลคุณงานความดีให้บังเกิดขึ้นแล้วใช้ความ
พยายามในการสร้างกุศลโดยมี ความเพียรที่ติดต่อกันไปไม่ทำๆ หยุดๆ เมื่อสามารถทำความดีได้มากน้อยแค่
ไหนเพียงใดก็ตาม ก็พยายามรักษาคุณภาพจิตไว้สม่ำเสมอ และ 4) อนุรักขนาปธาน การพยายามรักษากุศลที่
เกิดขึ้นแล้วไม่ให้เลื่อมไปในขั้นนี้ก็มีนัย เช่นเดียวกัน คือ ต้องปลูกฝังความพอใจให้กุศลความดีมีอยู่ เป็นอยู่
ภายในจิต และใช้ความพยายามที่จะรักษาไว้โดยมีการกระทำสืบต่อกันไปและเมื่อปฏิบัติได้ถูกตองสมบูรณ์
เช่นนี้แล้ว ปริมาณของบาปอกุศลที่ยังไม่เกิดก็ไม่เกิด ที่เกิดแล้วก็จะถูกลดลงไปตามลำดับ ปริมาณของกุศลที่ยัง
ไม่เกิดก็เกิดขึ้น เมื่อเกิดขึ้นแล้วก็จะดำรงอยู่ตลอดไป ผู้เขียนเห็นด้วยคำกล่าวข้างต้นว่า วิริยะ คือความแกล้ว
กล้าในกิจที่ทำ ไม่ย่อท้อ ย่อหย่อนทำกิจด้วยกำลังทั้งหมด มีความบากบั่นมั่นคง ไม่ทอดธุระเสียกลางคัน                
มีความเพียรสม่ำเสมอไม่จับจด เป็นความเพียรกล้าไม่ระอาในการช่วยเหลือสัตว์ไม่รู ้สึกย่อท้อต่อพุทธภูมิ            
ถ้าโพธิสัตว์ขาดวิริยะหรือความเพียร ก็จะไม่สามารถจะก้าวสู่คุณธรรมเบื้องสูงได้ จึงไม่ควรหยุดยั้งพอใจในขั้น
ใดขั้นหนึ่ง ควรประกอบกิจให้ก้าวล่วงขึ้นไปสู่ภูมิธรรมขั้นสูง วิริยะบารมีและขันติบารมีเป็นคุณธรรมที่เกื้อกูล
กันคือให้มีความเพียรและอดทนในการประกอบกิจให้บรรลุคุณธรรมขั้นสูง และส่วนสมาธิบารมีและปัญญา
บารมีทำให้เกิดความสงบและมีความเห็นที่ถูกต้อง (ปัญญา) ซึ่งบารมีนี้พระโพธิสัตว์ต้องบำเพ็ญให้บริบูรณ์เต็มที่
แล้วเมื่อใดเมื่อนั้นก็ย่อมบรรลุแก่พระสัมมาสัมโพธิญาณได้ วิธีการบำเพ็ญบารมี  



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565)  255 

3. คติธรรมในมหาชนกชาดก  
 ตนเป็นที ่พึ ่งแห่งตน สุภาษิตโบราณที่หมายถึง จะทำการใดๆ พยายามทำด้วยตัวเองอย่างสุด
ความสามารถ และเพียรพยายามตนเป็นที่พึ่งแห่งตนนั้น เป็นพุทธพจน์ที่มุ่งให้มนุษย์มีความเพียรในการทำสิ่ง
ต่างๆ ด้วยตนเอง เชื่อมั่นในศักยภาพของการเป็นมนุษย์ที่สามารถลงมือทำได้ ดังเช่นพระพุทธองค์ที่ทรงเป็น
มนุษย์ธรรมดา แต่ยังสามารถพัฒนาจนพ้นทุกข์ ล่วงรู้ธรรมมากมาย และทรงนำพาผู้อื่นให้พ้นทุกข์ได้ตามไป
ด้วยเมตตา ความปรารถนาให้เขามีความสุข ฝึกจิตให้สงบ ฝึกเป็นผู้ให้โดยไม่หวังผลตอบแทน เมื่อเป็นที่พึ่งได้ 
คนอื่นก็สามารถพุ่งพาได้ด้วนเพราะความเมตตาก็เป็นอีกหนึ่งคุณสมบัติของคนที่มี อตฺตา หิ อตฺตโน นาโถ            
“ตนเป็นที่พึ่งแห่งตน” (ขุ.ธ. 25/160/82) เป็นสภาวะเป็นความจริง ไม่ใช่ข้อปฏิบัติ ยามเมื่อนำไปใช้เป็นข้อ
ปฏิบัติ เช่น เห็นคนยากไร้ ก็บอกเขาว่า ตนเป็นที่พึ่งแห่งตน ให้เขาช่วยเหลือตนเอง เพราะตนจำพุทธพจน์นี้
ที ่ว่า ตนเป็นที่พึ ่งแห่งตน ถ้าทุกคนยึดกันแบบนี้และพากันปฏิบัติแบบนี้ สังคมก็เป็นแบบตัวใครตัวมัน                  
จะพึ่งตนเองได้นั้น ตนต้องมีการฝึกตนเสียก่อน แล้วจึงได้ที่พึ่งอันบุคคลพึงได้โดยยาก  การฝึกตนก็ต้องอาศัย
ผู้อื่นมาช่วยฝึกให้ เพราะมนุษย์เป็นสัตว์ที่อ่อนแอมาก เกิดมาไม่สามารถช่วยเหลือตนเองได้เลย ต้องมีบุพการี
คอยเลี้ยงดูสั่งสอน จึงสามารถเติบใหญ่ ดังนั้นการมีกัลยาณมิตรจึงเป็นสิ่งจำเป็น เด็กที่เกิดในครอบครัวที่
บุพการีไม่เป็นกัลยาณมิตร จึงต้องตกลงสู่ที่ต่ำ มาดูภาพรวมของสังคมก็เช่นกัน บุพการีที่คอยดูแลประชาชน  
ไม่ว่าจะเป็นราชาก็ดี นายกรัฐมนตรีก็ดี ประธานาธิบดีก็ดี หรือผู้มีอำนาจใดๆ ในการบริหารประเทศก็ต้องจัดสรร
เอื้ออำนวยสิ่งที่เป็นสัปปายะ (สบาย) ทั้งหลายเพื่อให้ทวยราษฎร์มีความสุขสวัสดีในการดำเนินชีวิต มีความเป็น
ธรรมในสังคม จัดสรรทรัพยากรให้กระจายถ้วนทั่ว นี่จึงเป็นการช่วยเหลือให้มีการฝึกตนได้ 
 การมีเป้าหมายของชีวิต เข็มทิศช่วยชี้ทางที่ชัดเจนในชีวิต การต้ังเป้าหมายที่ดีในการทำงาน การใช้
ความเพียรมากหรือน้อยขึ้นอยู่กับประเภทของงาน พระพุทธศาสนามุ่งส่งเสริมให้บุคคลได้เข้าใจถึงความเป็น
จริงของชีวิตมีเกิดขึ้น เป้าหมายในชีวิต (Life Goals) คือ สิ่งที่ตนเองให้ความสำคัญ และปรารถนาจะให้เกิดขึ้น
ในอนาคต และเป็นแรงจูงใจให้ตนเองมีพลังมุ่งไปสู่อนาคต โดยต้องอาศัย “วิริยะ” ความมุ่งมั่นทุ่มเท เป็นความ
มุ่งมั่นทุ่มเททั้งกายและใจที่จะเรียนรู้และทำให้เข้าถึงแก่นแท้ของสิ่งนั้นเรื่องนั้น ถ้าหากทำก็จะทำจนเชี่ยวชาญ
จนเป็นผู้รู้ ดังนั้น คำว่า “วิริยะ” จึงหมายถึงความเพียรพยายามอย่างสูงที่จะทำตามฉันทะหรือศรัทธาของ
ตัวเอง หากเราไม่มีความเพียรแล้วก็อนุมานได้ว่า เรามีฉันทะหลอกๆ หรือศรัทธาหลอกๆ วิริยะนี้มาคู่กับความ
อดทนอดกลั้น เป็นความรู้สึกไม่ย่อท้อต่อปัญหา และมีความหวังที่จะเอาชนะอุปสรรคทั้งปวง โดยมีศรัทธาเป็น
เครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจ หากถามว่า “ความวิริยะมันเกิดจากอะไร” คำตอบก็คือ “เกิดจากศรัทธาหรือฉันทะ
นั่นเอง ดังนั้น การปลูกฝังให้คนมีเป้าหมายแห่งชีวิตที่ชัดเจน ถือเป็นคติธรรมอีกข้อหนึ่งที่สำคัญสำหรับการ
พัฒนามนุษย์  
 ความเพียรส่งเสริมการมีความรู้มีปัญญา ฐานของความเพียร คือ ปัญญา พระพุทธเจ้าท่านตรัสสรุป
ไว้ว่า ไม่มีอะไรเอาชนะความเพียรพยายามของมนุษย์ได้ค่านี้คำเดียว ถ้าเราเจาะเข้าไปแล้วก็หนาวเลยนะ 
หมายความว่า ถ้าเอาความเพียรพยายามมาต้ังเป็นหลักปฏิบัติไม่ว่าทางโอกหรือทางธรรม ถ้าเราขยันหมั่นเพียร 
เราจะทำได้ทุกสิ่งไม่ว่าในทางโลกหรือทางธรรม เราต้องรู้เหตุที่เราจะทำทั้งทางบวกและทางอบ มันถึงจะคุ้มค่า 
ความเพียรจะเกิดขึ้นได้ต้องมีองค์ประกอบ คือ 1. มีปัญญา 2. เป้าหมาย 3. มีศรัทธา เมื่อเรามีปัญญา รู้ว่าการท่อง



256  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 

ไม่เที่ยงเกิดดับ เป็นเหตุให้รู้ความจริง ในธรรมชาติทั้งปาง เป็นข้อมูลที่สร้างสุขดับทุกข์ได้ แล้วเรารู้เป้าหมาย
ของชีวิตว่า คือ สุขถาวร คือ นิพพาน เราจึงจะมีศรัทธาในพระธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้า เราจะต้องเอาจริง
เอาจังฝึกฝนให้ได้ ความเพียรพยายามจึงเกิดขึ้น เพราะฉะนั้น ศรัทธาเป็นกระบวนการเบื้องต้นในการพัฒนา
ปัญญาเพราะเป็นตัวเร้าให้เกิดความมั่นใจ โดยความเชื่อด้วยเหตุผล และความเป็นจริง มีคุณค่าควรแก่การที่
ตนจะดำเนินไปให้ถึง เป็นที่มาของความรู้สูงสุดเข้าถึงวิริยะ (ความเพียร) ชักนำให้เกิดความพยายามทดลอง
ปฏิบัติให้เห็นผลประจักษ์ ซึ่งนำไปสู่โลกุตรปัญญา คือ ความฉลาดที่จะละทิ้งตัวตนเพื่อมุ่งสู่หนทางพ้นทุกข์
อย่างแท้จริง อันเป็นเป้าหมายสูงสุด และเป็นการหมดภาระของศรัทธาไปโดยสิ้นเชิง หลักศรัทธาที่จะทำให้
ไปสู่จุดหมายเช่นนี้ได้ ต้องเป็นศรัทธาญาณสัมปยุต คือ เป็นศรัทธาที่ประกอบด้วยปัญญา และศรัทธาญาณ
สัมปยุตนี้เท่านั้น ที่ทำเกิดประโยชน์สูงสุดได้จริงตามความหมายของพระพุทธศาสนานั่นเอง (พระมหาดนัย            
ธมฺมาราโม, 2560: 459) 
4. บทสรุป 
 คติธรรมเรื่องความเพียรตามแบบพระมหาชนกนั้นเป็นการพัฒนาชีวิต เป็นการทำให้ชีวิตเจริญงอก
งามขึ ้นไป โดยมีคุณภาพเพิ ่มขึ ้นไปถึงจุดมุ ่งหมายของชีวิต ตามนัยของพระพุทธศาสนาก็อาจจะพูดว่า 
จุดมุ่งหมายของชีวิต คืออิสรภาพ หรือ ภาวะไร้ปัญหา ไร้ทุกข์ ความเต็มอิ่มที่ชีวิตไม่มีความบกพร่อง ไม่มีความ
ขาดแคลน เป็นชีวิตที่มีความเต็มในตัวของมันเอง ถ้ามองในความหมายอย่างนี้ การพัฒนาชีวิตก็คือการทำชีวิต
ให้เจริญงอกงามขึ้นไปจนกว่าจะถึงจุดมุ่งหมายแห่งความเป็นอิสระ ไร้ปัญหา ไร้ทุกข์ นี้เป็นการให้คำจำกัด
ความซึ่งแม้จะยังไม่ชัดเจนแต่ก็ยังเห็นขอบเขต 
 นอกจากนั้นคติธรรมในมหาชนกชาดกยังได้กล่าวถึง การพัฒนาชีวิตสามารถกระทำได้ 2 ทาง คือ  
ทางกายและทางจิต ทางกาย ได้แก่ การให้ทาน การรักษาศีล ส่วนทางจิต ได้แก่ การเจริญกรรมฐาน หากกว่า
รวมๆ แล้วนั่นก็คือการสั่งสมบารมีใน 10 ประการ หรือทศบารมีของพระพุทธเจ้านั่นเอง การพัฒนาทางกายก็
คือการสร้างกุศลกรรมบถ เช่น การถือปฏิบัติตามบุญกิริยาวัตถุ 10 ได้แก่ การให้ทาน การรักษาศีล การบวช
เนกขัมมะ เป็นต้น ดังที่พระมหาชนกได้สร้างโรงทานและการสอนธรรมะให้กับประชาชนของพระองค์และให้มี
การรักษาศีลเป็นต้น ส่วนการพัฒนาศีลภาวนา ก็คือการพัฒนาจิตหรือสมาธิ พระมหาชนกได้พัฒนาศีลด้วยวิรัติ 
3 ประการ ได้แก่ (1) สัมปัตตวิรัติ คือ การงดเว้นเฉพาะหน้า เช่น เว้นการฆ่าสัตว์เพราะด้วยความสงสาร เป็นต้น 
(2) สมาทานวิรัติ คือ การงดเว้นด้วยการสมาทาน คือตั้งเจตนาไว้ก่อนหรือโดยการรับศีลแล้ว งดเว้นตามนั้น 
เรียกอีกอย่างว่า เจตนาวิรัติเพราะพระองค์มีเจตนาในการรักษาศีลไว้ก่อนแล้วในขณะที่ว่ายน้ำ ด้วยการคิดที่จะ
รักษาศีลในขณะนั้นไปด้วย (3) สมุจเฉทวิรัติ คือ การงดเว้นด้วยการตัดขาด ไม่มีความคิดล่วงละเมิดใดได้อีก 
เพราะกิเลสที่ทำให้คิดละเมิดถูกละได้แล้ว วิรัตินี้เป็นของพระอริยเจ้า เพราะพระองค์คิดว่าตนเองคงจะต้อง
ตายแน่นอนจึงไม่คิดที่จะละเมิดหรือขาดจากศีลเพื่อมิให้ด่างพร้อยจากจิตใจของพระองค์เองในขณะนั้ นและ
ตลอดไป 
 นอกจากหลักการในการพัฒนาชีวิตดังกล่าวแล้ว พระมหาชนกยังเป็นตัวอย่างแนวทางที่สำคัญในนำ
หลักการไปใช้ในการพัฒนาชีวิตด้วยความเพียรเพื่อสร้างบารมี คือ พระองค์ได้ใช้หลักทศพิธราชธรรมมี 10 
ประการ ได้แก่ ทาน (การให้) ศีล (ประพฤติดีงาม) ปริจจาคะ (ความเสียสละ) อาชชวะ (ความซื่อตรง) มัททวะ 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565)  257 

(ความอ่อนโยน) ตบะ (ความทรงเดชเผากิเลสตัณหา) อักโกธะ (ความไม่กริ้วโกรธ) ขันติ (ความอดทนเข้มแข็ง
ไม่ท้อถอย) และ อวิโรธนะ (ความไม่คลาดธรรม) ซึ่งหลักการที่พระมหาชนกใช้ และเป็นกลวิธีการสื่อแนวคิดให้
ตระหนักว่าความปิติสุขจากการบวชของพระมหาชนกในที่นั้น ความเพียรของพระมหาชนกชาดกเรื่องนี้ ให้คติว่า 
ความพากเพียรนำไปสู่ความสำเร็จได้นั้น ต้องเป็นความเพียรที่ประกอบด้วยความรัก ความเข้าใจ และความ
มุ่งมั่นต่องานอย่างแท้จริง 
บรรณานุกรม  
กรมการศาสนา กระทรวงศึกษาธิการ. (2525). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับหลวง. เล่มที่ 11, 14, 19, 20, 

21, 23, 27, 28, 31 และ 35. พิมพค์รั้งที่ 4. กรุงเทพฯ: กระทรวงศึกษาธิการ. 
คณะกรรมการแผนกตำรา. (2529). อภิธัมมัตถสังคหบาลีและอภิธัมมัตถวิภาวินีฏีกา. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์

มหามกฏุราชวิทยาลัย. 
ณัฐกาญจน์ นาคนวล. (2560). พระราชนิพนธ์ พระมหาชนก : การสืบทอดและการสร้างสรรค์วรรณคดี

ชาดกในบริบทสังคมไทยร่วมสมัย. วารสารไทยศึกษา. 
ปรีชา ช้างขวัญยืน และวิจิตร เกิดวิสิษฐ์. (2533). หนังสือเรียนสังคมศึกษาส 019 พระพุทธศาสนาสำหรับ 

มัธยมศึกษาตอนต้น. กรุงเทพฯ: ไทยวัฒนาพานิช. 
พระคันธสาราภิวงศ์ (แปล). (2546). อภิธัมมัตถสังคหและปรมัตถทีปนี. พิมพ์โดยเสด็จพระราชกุศลออกเมรุ 

พระราชทานเพลิงศพ พระธรรมราชานุวัตร. กรุงเทพฯ: ห้างหุ้นส่วนจำกัดไทยรายวัน กราฟฟิคเพลท. 
พระเทพดิลก (ระแบบ ฐิตญาโณ). (2548). อธิบายหลักธรรมตามหมวดจากนวโกวาท. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์

ธรรมสภา. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต). (2546). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 11. กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2545). ธรรมนูญชีวิต. พิมพ์ครั้งที่ 46. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์กรมการศาสนา. 
พระมหาดนัย ธมฺมาราโม. (2560). วิเคราะห์เรื่องศรัทธาในพระพุทธศาสนาเถรวาท. วารสาร มจร สังคมศาสตร์

ปริทรรศน์. 6(2) (ฉบับพเิศษ). 
มหามังคลาจารย์, พระ. (2521). คัมภีร์วิสุทธิมรรค. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์อักษรเจริญทัศน์. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542. กรุงเทพฯ: คิริวัฒนา 

อินเตอร์พริ้นท์. 
          . (2546). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542. กรุงเทพฯ: ราชบัณฑิตยสถาน. 
          . (2548). พจนานุกรมศัพท์ศาสนาสากลอังกฤษ-ไทย. พิมพ์ครั ้งที ่ 14. กรุงเทพฯ: นานมีบุคส์

พับลิเคช่ันส์. 
เรณู ศรีภาค์. (2544). การวิเคราะห์บารมีในพุทธศาสนาเถรวาท. วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต, สาขา

ปรัชญา, บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยขอนแก่น. 
วศิน อินทสระ. (2544). อธิบายมิตินทปัญหา. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์บรรณาคาร. 



258  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 

สมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี. (2524). ทศบารมีในพระพุทธศาสนาเถรวาท. วิทยานิพนธป์ริญญา
อักษรศาสตรมหาบัณฑิต, ภาควิชาภาษาตะวันออก, บัณฑิตวิทยาลัย, จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

เสถียร โพธินันทะ. (2548). ปรัชญามหายาน. พิมพค์รั้งที่ 5. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
 
 
 


