
วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565)  259 

ไตรสิกขากับการพัฒนาคุณภาพชีวิต 

Trisikkha to Improve Quality of Life 

 

เสาวลักษณ์ สทุธิพรโอภาส 
Soawaluk Suttiponopas 

บุญร่วม คำเมอืงแสน 
Boonruam Khammuangsaen 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
Mahamakut Buddhist University 

พระมหาพจน์ สุวโจ 
Phramaha Phocana Suvaco 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

E-mail: sounwaluk@gmail.com 
วันที่รับบทความ (Received) : 19 กันยายน 2564 
วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 20 ธันวาคม 2565 

วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 20 ธนัวาคม 2565 
 
บทคัดย่อ 
 บทความวิชาการนี้ มีวัตถุประสงค์ เพื่อวิเคราะห์ความสัมพันธ์ไตรสิกขากับการพัฒนาคุณภาพชีวิต 
พบว่า หลักไตรสิกขา หมายถึง ศีล สมาธิ ปัญญา เป็นการศึกษาและปฏิบัติ เพื่อฝึกอบรม กาย วาจา จิตใจและ
สติปัญญาให้สูงขึ้น โดยพัฒนาด้านพฤติกรรม คือ ศีล เพื่อให้มีความรับผิดชอบต่อหน้าที่ ไม่สร้างความเดือดร้อน 
และพัฒนาด้านจิตใจ คือ สมาธิ เพื่อให้เกิดสติสัมปชัญญะในการดำเนินชีวิตที่ถูกต้องดีงาม เกิดปัญญาสามารถ
เผชิญกับสถานการณ์การแพร่ระบาดทั่วโลกของโรคโควิด-19 มีผลกระทบต่อคุณภาพชีวิต ด้านสุขภาพกาย จิต 
อารมณ์ สังคมในปัจจุบัน  
 ไตรสิกขาจึงมีความสัมพันธ์การพัฒนาคุณภาพชีวิต หากบุคคลหมั่นศึกษาและฝึกฝนปฏิบัติตาม
หลักธรรมไตรสิกขา พัฒนาศีลให้สะอาด ระบบการอยู่ร่วมกันใหม่ พัฒนาจิตให้บริสุทธิ์  มีสติ ระลึกรู้ก่อนและ
ขณะที่คิด พูดหรือกระทำ มีจิตสํานึกใหม่ พร้อมเผชิญปัญหาอย่างมีสติ เกิดเป็นปัญญา มีวิธีคิดใหม่ รอบรู้ 
สามารถแก้ปัญหาตนเองในครอบครัวและสังคม นอกจากนี้สมาธิยังส่งผลต่อการ มีสุขภาพทางร่างกายและ  
ทางจิตใจที่ดี ไตรสิกขาจึงพัฒนาคุณภาพชีวิต เพื่อคุณภาพชีวิตที่มีสมบูรณ์ทั้งสุขภาพกาย จิต อารมณ์ สังคม 
และปัญญา สามารถปรับตัวได้ดี รับมือกับปัญหาต่างๆ ได้อย่างเหมาะสม มีความสงบสุขในสังคม เกิดสันติสุข
ทั้งในปัจจุบันและอนาคต 



260  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 

คำสำคัญ: ไตรสิกขา, การพัฒนา, คุณภาพชีวิต 
ABSTRACT 
 The objective of this academic paper is to analyze the relationship between the Trisikkha 
and the improvement of quality of life. The findings were as follows: the trisikkha principles 
refer to morality, concentration, and wisdom, which is education and practice to train the body, 
speech, mind and intellect to be higher. Behavioral development is morality to be responsible 
for duties. Not causing trouble and mental development, namely concentration, in order to 
create awareness of living a life that is right and good. People have wise and able to face the 
global epidemic situation of COVID-19 affect quality of life Physical, mental, emotional, social 
health at present. Therefore, there is a relationship with the development of quality of life. If 
a person is diligent in studying and practicing according to the Threefold Dharma. Develop precepts 
to be clean and have a new coexistence system. Develop the mind to be pure, conscious, 
aware before and while thinking, speaking or acting, a new consciousness. That is ready to face 
problems consciously born to be wise have a new way of thinking, knowledgeable, and able 
to solve problems on their own in family and society concentration also affects have good 
physical and mental health. Trisikkha is improving the quality of life for a quality of life that is 
complete in physical, mental, emotional, social and intellectual health and able to adapt well 
deal with different problems appropriately. So that has peace in society bring peace both now 
and in the future. 
Keywords: Threefold Training, Development, quality of life 
 
1. บทนำ 
 การพัฒนาคุณภาพชีวิตเป็นการสร้างรากฐานของระดับการดำรงชีวิตของคนให้ดี จากการจัดอันดับ
ดัชนีความก้าวหน้าทางสังคม ด้านคุณภาพชีวิตของแต่ละประเทศ พบว่า ประเทศไทยอยู่ในอันดับที่ 79 จาก
ทั้งหมด 163 ประเทศ ในกลุ่มอาเซียนไทยอยู่ในอันดับที่ 3 เป็นรองจากประเทศสิงคโปร์และมาเลเซีย ปัจจัย
สังคมและสิ่งแวดล้อมที่ต่ำสุดคือ ปัจจัยด้านการเข้าถึงการศึกษาขั้นพื้นฐาน ความปลอดภัยและความมั่นคง 
และด้านสิทธิและเสรีภาพส่วนบุคคล อันดับ 98 119 และ 136 ตามลำดับ ส่วนอันดับสูงสุด ได้แก่ ปัจจัยด้าน
สุขภาพและอนามัย ด้านโอกาสการเข้าถึงการศึกษาขั้นสูง และด้านที่อยู่อาศัย อยู่ในอันดับที่ 43 54 และ 74 
ตามลำดับ (คุณภาพชีวิตคนไทย, 2564) การแพร่ระบาดทั่วโลกของโรคโควิด-19 ในระลอกที่ 3 นี้ส่งผลกระทบ
ต่อคุณภาพชีวิตของมนุษย์ ทุกเพศ ทุกวัย จนเกิดปัญหาการพัฒนาเด็กและเยาวชน ปัญหาสังคม  ปัญหา
ครอบครัว ปัญหาเศรษฐกิจ ปัญหาวัฒนธรรม ปัญหาสุขภาพอนามัย ร่างกายเจ็บป่วยเรื้อรัง เช่น ปอดอั กเสบ 
โรคเบาหวาน โรคหัวใจ และโรคความดันโลหิตสูง นอกจากนั้นยังเกิดปัญหาสภาพจิตใจ เกิดภาวะความเครียด 
เกิดโรคซึมเศร้า และการฆ่าตัวตาย จากปัจจัยผลกระทบต่อ สรุปปัญหาคุณภาพชีวิตของมนุษย์โดยภาพรวม 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565)  261 

กล่าวคือ ด้านกาย จิต อารมณ์ ที่อยู่อาศัย เศรษฐกิจ -สังคม สภาพแวดล้อม ปัญหาคุณภาพชีวิตในสังคม
ปัจจุบัน ที่มีผลต่อสุขภาพกาย จิต อารมณ์ สังคม ปัญญา มาจากสาเหตุปัญหา ที่พบบ่อยคือการแพร่ระบาด
ของการติดเชื้อไวรัส โควิด-19 ส่งผลกระทบปัญหาการพัฒนาเด็กและเยาวชน ปัญหาสังคม ปัญหาครอบครัว 
ปัญหาเศรษฐกิจและปัญหาวัฒนธรรมแบบเดิม ดังนั้น สังคมควรพัฒนามนุษย์ตามหลักไตรสิกขา เพราะศีลทำ
ให้มีความสำรวมระวังกาย วาจา มีระเบียบ มีความเคารพและอ่อนน้อมถ่อมตนสมาธิ ทำให้มีความแน่วแน่ 
มั่นคง มีสติ มีความอิ่มเอิบใจ และปัญญา ทำให้มีเหตุ มีผล คิดอะไรก็คิดโดยแยบคาย รอบคอบ พิจารณา
ไตร่ตรองอย่างถ่องแท้ (พระครูวินัยธรอำนาจ พลปญฺโญ: 2561)  
2. หลักธรรมไตรสิกขา  
 ไตรสิกขา หรือ สิกขา 3 (ข้อที่จะต้องศึกษา, ข้อปฏิบัติที่เป็นหลักสำหรับศึกษา คือ ฝึกหัดอบรมกาย 
วาจา จิตใจ และปัญญา ให้ยิ่งขึ้นไปจนบรรลุจุดหมายสูงสุดคือพระนิพพาน คือ 1. อธิศีลสิกขา 2. อธิจิตสิกขา 
3. อธิปัญญาสิกขา ส่วนคำว่า ติ หรือ ไตร นั้น หมายถึง องค์ประกอบ 3 ประการ คือ อธิศีลสิกขา.อธิจิต สิกขา.
และอธิปัญญาสิกขา หรือ ศีล สมาธิ และปัญญา โดยมีความหมายตามพระไตรปิฎก ดังนี ้
 1) อธิศีลสิกขา คือศึกษาเรื่องศีล อบรมปฏิบัติให้ถูกต้องดีงาม ให้ถูกต้องตามหลักจุลศีล มัชฌิมศีล 
และมหาศีล ตลอดถึงปฏิบัติอยู่ในหลักอินทรียสังวร สติสัมปชัญญะ และสันโดษ หมายถึง ข้อปฏิบัติสำหรับ
ฝึกอบรมในทางความประพฤติอย่างสูง ดังคำอธิบายในคุหัฏฐกสุตตนิเทส คัมภีร์มหานีทเทสว่า อธิศีลสิกขาเป็น
อย่างไร คือ ภิกษุในพระธรรมวินัยนี้ เป็นผู้มีศีล สำรวมด้วยความสังวรในพระปาติโมกข์ สมบูรณ์ด้วยอาจาระ
และโคจร เห็นภัยในโทษเพียงเล็กน้อย สมาทานศึกษาในสิกขาบททั้งหลายอยู่คือ สีลขันธ์เล็ก สีลขันธ์ใหญ่ ศีล
เป็นที่พึ่ง เป็นเบื้องต้น เป็นความประพฤติ เป็นความสำรวม เป็นความระวัง เป็นหัวหน้า เป็นประธานเพื่อความ
ถึงพร้อมแห่งธรรมที่เป็นกุศล ภิกษุในพระธรรมวินัยนี้ เป็นผู้มีศีล สำรวมด้วยความ สังวรในพระปาติโมกข์ 
สมบูรณ์ด้วยอาจารและโคจรเป็นต้น และอธิบายว่า ขั้นศีล ได้แก่ การเว้นชั่ว ประพฤติดี ปฏิบัติเพื่อความเป็น
ปกติสงบเรียบร้อย ไม่ทำให้ตนและผู้อื่นเดือดร้อน หลักศีล 5 เป็นหลักมนุษยธรรมใช่ได้กับ บุคคลทุกคน คำว่า 
มนุษยธรรม หมายถึง ธรรมที่ทำให้คนเป็นมนุษย์สมบูรณ์คือเป็นมนุษย์ทั้งร่างกายและจิตใจ หากสังคมมนุษย์ไม่
มีศีลเป็นเครื่องคุ้มครองจิตใจแล้ว มนุษย์ก็จะมีพฤติกรรมและการดำเนินชีวิต ไม่ต่างอะไรจากสัตว์ทั่วๆ ไป            
หาชื่อว่าเป็นสัตว์ประเสริฐไม่ เพราะเมื่อไม่มีศีลแล้วมนุษย์ย่อมก่อความเดือดร้อน ให้กันและกันเสมอหาความ
สงบในชีวิตได้ยาก 
 2) อธิจิตสิกขา คือศึกษาเรื่องจิต อบรมจิตให้สงบมั่นคงเป็นสมาธิ ได้แก่การบำเพ็ญสมถกรรมฐานของ
ผู้สมบูรณ์ด้วยอริยศีลขันธ์จนได้บรรลุฌาน 4 เพื่อให้เกิด คุณธรรม เช่น สมาธิอย่างสูงการสงัดจากกามและ
อกุศลธรรมทั้งหลายดังคำอธิบาย ในคุหัฏฐกสุตตนิเทส คัมภีร์มหานิทเทสว่า อธิจิตสิกขา เป็นอย่างไรคือ ภิกษุ
ในธรรมวนิัยนี้ สงัดจากกามและอกุศลธรรมทั้งหลาย บรรลุปฐมฌานที่มีวิตก วิจาร ปีติและสุข อันเกิดจากวิเวกอยู่ 
เพราะวิตกวิจาร สงบ ระงับไปแล้ว บรรลุติยฌาน มีความผ่องใสในภายใน มีภาวะที่จิตเป็นหนึ่งผุดขึ้น ไม่มีวิตก 
ไม่มีวิจาร มีแต่ปีติและสุขที่เกิดจากสมาธิอยู่เพราะปีติจางคลายไป มีอุเบกขา มีสติสัมปชัญญะ เสวยสุขด้วย
นาม กาย บรรลุตติยฌาน ที่พระอริยะทั้งหลายสรรเสริญว่า ผู้มีอุเบกขา มีสติอยู่เป็นสุขเพราะละสุขและทุกข์ได้แล้ว 
เพราะโสมนัสและโทมนัสดับไปก่อนแล้ว บรรลุจตุตถฌานที่ไม่มีทุกข์ ไม่มีสุข มีสติบริสุทธิ์ เพราะอุเบกขาอยู่นี่



262  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 

ชื่อว่า อธิจิตสิกขา (ขุ.ม.29/10/48-49) สมาธินั้นมิใช่เป็นข้อปฏิบัติในทางศาสนาเท่านั้น แต่เป็นข้อที่พึงปฏิบัติ
ในทั่วๆ ไปด้วย เพราะสมาธิ เป็นข้อจำเป็นจะต้องมีในการกระทำทุกอย่าง ไม่ว่าจะเป็นทางด้านการดำเนินชีวิต
ทั่วไปหรือทางด้านปฏิบัติธรรม กรรมฐาน คือที่ตั้งของการงานทางใจไว  2 อย่าง คือ สมถกรรมฐาน แปลว า 
ที่ตั้งของการงานทางใจ ซึ่งจะทำใจให เป็นสมถะคือให สงบ และวิปัสสนากรรมฐาน แปลว า ที่ตั้งของการ
งานทางใจ อันจะทำใจให เกิดเป็นวิปัสสนา คือ ความรู แจ งเห็นจริง สมาธิจึงต้องมีในกิจการที่จะทำทุก
อย่าง ไม่ว่าจะเป็นการเล่าเรียนศึกษา หรือว่าการงานอย่างใดอย่าง หนึ่ง ดั่งที่เรียกว่าตั้งใจอ่าน ตั้งใจเขียน 
ตั้งใจฟัง และตั้งใจทำงาน เป็นต้น ในการทำการงานทุกอย่างก็เหมือนกัน ไม่ว่าจะเป็นการงานที่ทำทางกาย 
ทางวาจา แม้ใจที่คิดอ่านการงานต่างๆ ก็ต้องมีสมาธิอยู่ในการงานที่ทำนั้น เมื่อเป็นดั่งนี้จึงทำการงานสำเร็จได้ 
ฉะนั้น สมาธิเป็นสิ่งจำเป็นต้องมีในการทำงานทุกอย่าง สมาธิ คือ การพัฒนาด้านจิตใจ ที่มีความตั้งมั่น เข้มแข้ง 
พร้อมกล้าต่อการเผชิญปัญหาอุปสรรคและช่วยส่งเสริมให้ปัญญาได้ทํางานอย่างอิสระ คล่องแคล่ว สามารถ
แก้ไขปัญหาต่างๆ  ได้ด้วยดี 
 3) อธิปัญญาสิกขา คือ ศึกษาเรื่องปัญญาอบรมตนให้เกิดปัญญา แจ่มแจ้ง ได้แก่ การบำเพ็ญวิปัสสนา
กรรมฐานของผู้ได้ฌานแล้วจนได้บรรลุวิชชา 8 คือเป็นพระอรหันต์ เพื่อให้เกิดความรู้แจ้งอย่างสูง การรู้ชัดตาม
ความเป็นจริงในอริยสัจ 4 เป็นลำดับไป จนทำให้แจ้งทั้งเจโตวมิุติ และปัญญาวมิุติสามารถทำลายอาสวะกิเลส
ให้หมดไป ดังคำอธิบายในคุหัฏฐกสุตตนิเทส คัมภีร์มหานิทเทสว่า อธิปัญญาสิกขา เป็นอย่างไร คือ ภิกษุใน
ธรรมวินัยนี้ เป็นผู้มีปัญญา ประกอบด้วยปัญญาอันประเสริฐหยั่งถึงความเกิดและความดับ เพิกถอนกิเลสให้
บรรลุถึงความสิ้นทุกข์โดยชอบเธอ รู้ตามความเป็นจริงว่า “นี้ทุกข์ นี้สมุทัย (เหตุเกิดทุกข์ นี้ทุกข์์นิโรธ (ความดับทุกข์)” 
“นี้ทุกข์นิโรธคามินีปฏิปทา (ข้อปฏิบัติเครื่องดำเนินไปสูความดับทุกข์)” เธอรู้ตามความเป็นจริงว่า “เหล่านี้อาสวะ” 
“นี้อาสวสมุทัย” นี้อาสวนิโรธ” “นี้อาสวนิโรธคามินีปฏิปทา” นี้ชื่อว่า อธิปัญญสิกขา (ขุ.ม. 29/10/49)  
 พระพุทธเจ้าให้ความสำคัญไตรสิกขามาก ดังมีพุทธพจน์แสดงความสัมพันธ์แบบต่อเนื่องกันของ 
ไตรสิกขาไว้ ดังนี้ “ศีลเป็นอย่างนี้ สมาธิเป็นอย่างนี้ ปัญญาเป็นอย่างนี้ สมาธิที่ศีลบ่มแล้ว ย่อมมีผลมาก                 
มีอานิสงส์มาก ปัญญาที่สมาธิบ่มแล้ว ย่อมมีผลมาก มีอานิสงส์มาก จิตที่ปัญญาบ่มแล้ว ย่อมหลุดพ้นจาก          
อาสวะโดยสิ้นเชิง คือ จากกามาสวะ ภวาสวะ และอวิชชาสวะ” (ที.ม. 10/111/125) การประพฤติปฏิบัติธรรม
ในหลักไตรสิกขา เพื่อผลในทางโลกหรือผลทางสังคมอันเป็นผลที่จะทำให้สังคมโลกเกิดความเป็นระเบียบ
เรียบร้อย ดีงาม เป็นผลทางด้านจิตใจโดยตรง อันเป็นผลที่จะทำให้เกิดความสงบสุขในชีวิตประจำวัน สมดังที่
พระพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า “ธมฺโม หเว รกฺขติ ธมฺมจารี ธมฺโม สุจิณฺโณ สุขมาวหาติ เอสานิสโสธมฺเม สุจิณฺเณ น            
ทุคฺคติ คจฺฉติ  ธมฺมจารีติ” (ขุ.วิ. 26/332/314) ซึ่งแปลความอธิบายได้ว่า “ธรรมแลย่อมรักษาผู้ประพฤติธรรม
เป็นปกติวิสัย ธรรมที่บุคคล ประพฤติดีแล้ว ย่อมนำสุขมาให้ นี่เป็นผลแห่งธรรมที่ประพฤติดีแล้วผู้ประพฤติเป็น
ปกติวิสัยย่อมไม่ไปสู่ทุคติ” ไตรสิกขา คือ การศึกษาและปฏิบัติเพื่อฝึกกาย วาจา  และจิตใจหรือสติปัญญาให้
สูงขึ้น ทำให้คนมีการพัฒนาอย่างบูรณาการที่มีคุณภาพ บางทีก็ใช้ศัพท์แทน เป็นคำว่า “ภาวนา” ซึ่งก็เป็นเรื่อง
ของสิกขานั่นเอง (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2539) 
 สำหรับอานิสงส์ของไตรสิกขานั้น ดังนี้ 1) การพัฒนาคน ให้เป็นผู้มีคุณภาพ ที่สำคัญที่สุดก็คือการ
ปลูกฝังให้คนเป็นพลเมืองดี มีคุณธรรม จริยธรรม เพื่อก่อให้เกิดความสงบสุขในสังคม 2) พัฒนาด้านพฤติกรรม 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565)  263 

เรียกว่า ศีล เพื่อทำให้คน มีความรับผิดชอบต่อหน้าที่ ไม่สร้างความเดือดร้อน ให้แก่หมู่คณะ 3) พัฒนาด้าน
จิตใจ เรียกว่า สมาธิ เพื่อให้เกิดความเมตตา ความเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ ความเข้มแข็งมั่นคง ความเพียรพยายาม 
ความแน่วแน่ มั่นคง และ 4) พัฒนาด้านปัญญา เรียกว่า ปัญญา เป็นกระบวนการหนึ่งของการฝึกอบรมทำให้
เกิดความรู้ความเข้าใจอันถูกต้องสมบูรณ์รู้ เข้าใจเหตุผล รู้จักวินิจฉัย คิดเป็น แก้ปัญหาเป็น ทั้งนี้ก็เพ่ือให้บุคคล
มีการดำเนินชีวิตไปในวิถีที่ถูกต้องดีงาม การฝึกให้ตนเจริญงอกงามเช่นนี้เป็นหนทางที่นำเขาเหล่านั้นเข้าสู่ถึง
อิสรภาพทางจิตและเกิดสันติสุข อย่างแท้จริง การเรียนรู้หรือกระบวนการฝึกปฏิบัติที่ทำให้มีคุณภาพชีวิตที่ดี
มาจากการประยุกต์ใช้หลัก “ไตรสิกขา” ในขณะที่การดำเนินชีวิตที่ดีที่ถูกต้องมาจากการปฏิบัติตามหลักมรรค
ดังนั้น คุณค่าของการปฏิบัติ ตามหลักไตรสิกขาและมรรคจะก่อให้เกิดปัญญา อันส่งผลให้บุคคลประสบ
ผลสำเร็จทั้งในด้านครอบครัว การทำงานและสังคม (องฺ.จตุกฺก. 21/248/332) 
3. แนวคิดเชิงทฤษฎีเกี่ยวกับคุณภาพชีวิต 
 ความหมายคุณภาพชีวิต  
 คำว่า “คุณภาพชีวิต” (Quality of Life) ในสมัยก่อน คุณภาพชีวิตในสังคมไทย หมายถึง กินดี อยู่ดี 
หรืออยู่ดี มีสุข ซึ่งตรงกับภาษาอังกฤษว่า well-being แต่ในปัจจุบันจากกระแสการพัฒนาที่มุ่งให้คนเป็น
ศูนย์กลางของการพัฒนาและเป็นการพัฒนาที่ยั่งยืน จึงมีผู้ขยายความคำว่า “คุณภาพชีวิต” ซึ่งมีองค์ประกอบ
ในหลายๆ ด้าน มากขึ้น โดยเฉพาะอย่างยิ่งในส่วนที่เกี่ยวข้องกับสภาพแวดล้อม และความรู้สึกทางด้านอารมณ์
และจิตใจของบุคคลในสภาวะนั้นๆ ซึ่งผู้วิจัยได้รวบรวมความหมายไว้ ดังนี ้
 Campbell (1976) ได้ให้ความหมายคุณภาพชีวิตไว้ว่า “คุณภาพชีวิตเป็น เรื่องที่เกี่ยวข้องกับสุขภาวะ 
(Well-being) ไม่เพียงแต่หมายถึง ความอุดมสมบูรณ์ทางด้านวัตถุ เช่น การมีอาหารเพียงพอ หรือมีที่อยู่อาศัย
อย่างดีเท่านั้น หากรวมถึงสิ่งที่มีคุณค่าทางจิตใจ หรือความรู้สึกที่จับต้องไม่ได้ เช่น ความรู้สึก มีส่วนร่วมเป็น
เจ้าของชุมชน ความสำเร็จในหน้าที่การงาน และความปลอดภัย เป็นต้น” 
 องค์การอนามัยโลก (World Health Organization [WHO], 1994) ให้ความหมายว่า “คุณภาพชีวิต
เป็นแนวคิดผสมผสานการรับรู้ของบุคคลในด้านร่างกายและจิตใจ มีความเป็นอิสระ มีความสัมพันธ์ทางสังคม 
สิ่งแวดล้อม และด้านความเช่ือส่วนบุคคล ภายใต้วัฒนธรรม ค่านิยม เป้าหมายในชีวิตของบุคคล” 
 UNECO (1981: 89) ได้สรุปแนวคิดเกี่ยวกับคุณภาพชีวิตไว้ว่า คุณภาพชีวิตเป็นความรู้สึกของการอยู่
อย่างพอใจ มีความสุขความพอใจต่อองค์ประกอบต่างๆ ของชีวิตที่มีส่วนสำคัญต่อบุคคลนั้นๆ โดยได้ชี้ให้เห็น
ว่ามีปัจจัยหลายประการที่มีความสัมพันธ์กับคุณภาพชีวิตอันได้แก่ อาหาร สุขภาพอนามัย โภชนา การศึกษา 
สิ่งแวดล้อมและทรัพยากรที่อยู่อาศัย รายได ้
 พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้กล่าวไว้ว่า “คุณภาพชีวิต มีความหมายครอบคลุมลักษณะที่เป็น
ความต้องการทางวัตถุ และทางจิตใจของบุคคล และลักษณะที่เป็นคุณค่าที่มีความสำคัญ และจำ เป็นต่อการ
ดำรงชีวิตที่ดีของบุคคล  
 สรุปได้ว่า คุณภาพชีวิต หมายถึงความพึงพอใจในชีวิต  ความรู้สึกว่าตนเองมีคุณค่า ภาวะสุขภาพ
อนามัยที่ดี สามารถปรับตัวอย่างมีประสิทธิภาพ เกิดความสุขสบายทางกายและจิตใจ ชีวิตมีความหมายและ            
มีคุณค่าในภาระหน้าที่ของบุคคล ประกอบด้วย 4 ด้าน คือ 1) คุณภาพชีวิตด้านร่างกาย คือ สุขภาพ การดำรงชีวิต 



264  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 

อยู่ในสภาพแวดล้อมที่ดี 2) คุณภาพชีวิตด้านอารมณ์ จิตใจ หมายถึง สติสัมปชัญญะ คุณธรรมประจําใจ ความ
ชื่อสัตย์สุจริต ความเมตตากรุณา ความช่วยเหลือเกื้อกูล ความกตัญญูกตเวที ความจงรักภักดี ความศรัทธาใน
หลักธรรม ความเสียสละ ความมุ่งมั่นต่อการละเว้นจากอกุศลกรรมและอบายมุข 3) คุณภาพชีวิตด้านสังคม 
หมายถึง โอกาสในการศึกษา พึงพอใจในอาชีพ การมีส่วนร่วมในกิจกรรมสาธารณะ ความปลอดภัยในทรัพย์สิน 
การปกครองที่ให้สิทธิเสรีภาพและความเสมอภาค ความร่วมมือร่วมใจในชุมชน ความเป็นระเบียบวินัย ค่านิยม
ที่สอดคล้องกับหลักธรรมของศาสนา จริยธรรมของการทำงาน 4) คุณภาพชีวิตด้านสติปัญญา ซึ่งสามารถ
ตอบสนองความต้องการ ตามลำดับ 5 ขั้นตามหลักทฤษฎีของมาสโลว์ เพื่อการก้าวไปสู่การมีคุณภาพชีวิตที่ดี  
 การพัฒนาคุณภาพชีวิต  
 การพัฒนาคุณภาพชีวิตเป็นการสร้างรากฐานของระดับการดำรงชีวิตของคนให้ดีขึ้น เพื่อให้สามารถ
ดำรงชีวิตที่เป็นประโยชน์ให้ตนเอง สังคม และประเทศชาติ ด้วยคุณภาพชีวิตครอบคลุมมิติต่างๆ ดังนี้ 1) การ
พัฒนาคุณภาพชีวิตทางด้านร่างกาย ได้แก่ การให้ความสำคัญกับสุขภาพ รู ้จักบริโภคอาหารอย่างถูก
สุขลักษณะและครบ 5 หมู่ หาเวลาพักผ่อนและออกกำลังเป็นประจำ เพื่อสุขภาพร่างกายที่แข็งแรงสมบูรณ์          
2) การพัฒนาคุณภาพชีวิตทางด้านอารมณ์ เป็นการสร้างเสริมสุขภาพจิตที่ดี รู้จักควบคุมอารมณ์โดยการ หมั่น
ฝึกให้ทาน การทำงานอดิเรก การเข้าร่วมกิจกรรมสันทนาการ การฝึกสมาธิ เป็นต้น 3) การพัฒนาคุณภาพชีวิต
ทางด้านสังคม เป็นการสร้างการยอมรับ และยกย่องจากสังคม ได้แก่ การเข้าร่วมกิจกรรมกับเพื่อนๆ หรือจาก
หน่วยงานต่างๆ ที่จัดขึ้น การใช้เวลาว่างบำเพ็ญประโยชน์เพื่อชุมชน และการปฏิบัติตนโดยยึดหลักคุณธรรม 
จริยธรรม เป็นต้น 4) การพัฒนาคุณภาพชีวิตทางด้านสติปัญญา เป็นการเพิ่มทักษะทางด้านความรู้ให้กับ
ตนเอง อาทิเช่น การอ่านหนังสือ การเข้ารับการอบรมเพื่อเพิ่มพูนความรู้ ทักษะและประสบการณ์ในด้านต่างๆ 
การศึกษาข้อมูลด้วยตนเองจากสื่อสารสนเทศ วิทยุ โทรทัศน์ อินเตอร์เน็ต รวมไปถึงการหัดสังเกตและติดตาม
การเปลี่ยนแปลงของสิ่งแวดล้อม เป็นต้น นอกจากนั้นแล้วการศึกษาก็นับว่าเป็นตัวชี้วัดคุณภาพชีวิตอีกข้อที่
สำคัญ เพราะทั่วโลกจะถือว่า “ประเทศที่มีอัตราการศึกษาของประชากรภายในประเทศอยู่ในระดับการศึกษา
ขั้นพื้นฐานสูงนั้น ย่อมถือว่า ประชากรในประเทศนั้นมีคุณภาพชีวิตที่ดีด้วย” เช่น ประเทศ สหรัฐอเมริกา 
แคนาดา อังกฤษ เป็นต้น 
 ทฤษฎีของมาสโลว์ กล่าวว่า มนุษย์ทุุกคนมีความต้องการเป็นพื้นฐาน เพื่อการก้าวไปสู่การมีคุณภาพ
ชีวิตที่ด ีหรือลำดับขั้นความต้องการ (Maslow’s Hierarchy of Needs) โดยชี้ว่ามนุษย์มีความต้องการทั้งหมด 
5 ขั้นด้วยกัน มนุษย์จะมีความต้องการในขั้นต่ำสุดไปหาสูงสุด เมื่อได้รับการตอบสนองจนพอใจแล้วก็จะเกิด
ความต้องการขั้นสูงต่อไป ความต้องการของบุคคลจะเกิดขึ้น 5 ขั้นเป็นลำดับ ดังนี้ 1) ความต้องการพื้นฐาน
ทางด้านร่างกาย (Physiological Needs) เป็นความต้องการลำดับต่ำสุดและเป็นพื้นฐานของชีวิต ได้แก่ ความ
ต้องการเพื่อตอบสนองความหิว ความกระหาย ความต้องการเพื่อความอยู่รอดของชีวิต เรียกง่ายๆ ก็คือ ปัจจัยสี่ 
อาหาร เครื่องนุ่งห่ม ยารักษาโรค ที่พักอาศัย รวมถึงสิ่งที่ทำให้การดำรงชีวิตสะดวกสบาย นั่นเอง 2) ความต้องการ
ความมั่นคงปลอดภัย (Safety Needs) เป็นความต้องการที่จะเกิดขึ้นหลังจากที่ความต้องการทางร่างกายได้รับ
การตอบสนองจนเป็นที่พอใจแล้ว ความต้องการขั้นนี้ถึงจะเกิดขึ้น ได้แก่ ความต้องการความปลอดภัยมีที่ยึด
เหนี่ยวทางจิตใจ ปราศจากความกลัว การสูญเสียและภัยอันตราย เช่น ความต้องการความมั่นคงปลอดภัย 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565)  265 

ส่วนบุคคล สุขภาพและความเป็นอยู่ ระบบรับประกัน-ช่วยเหลือ ในกรณีของอุบัติเหตุความเจ็บป่วย 3) ความ
ต้องการความรักและสังคม (Belonging and Love Needs) ความสัมพันธ์กับผู้อื่นมีความต้องการเป็นเจ้าของ
และมีเจ้าของ ความรักในรูปแบบต่างกัน เช่น ความรักระหว่าง คู่รักพ่อ แม่ ลูก เพื่อน สามี ภรรยา 4) ความต้องการ
การได้รับการยกย่องนับถือในตนเอง (Esteem Needs) เมื่อความต้องการความรัก และการยอมรับได้รับการ
ตอบสนองแล้ว คนเราจะต้องการสร้างสถานภาพของตัวเองให้สูงขึ้น เด่นขึ้น มีความภูมิใจและสร้างความนับ
ถือตนเอง ชื่นชมในความสำเร็จของงานที่ทำ ความรู้สึกมั่นใจในตนเองและมีเกียรติ ความต้องการเหล่านี้ เช่น 
ยศ ตำแหน่ง ระดับเงินเดือนที่สูง งานที่ท้าทาย ได้รับ การยกย่องจากผู้อื่น มี ส่วนร่วมในการตัดสินใจในงาน 
โอกาสแห่งความก้าวหน้าในงานอาชีพ ฯลฯ และ 5) ความต้องการพัฒนาศักยภาพของตน (Self-actualization) 
เป็นความต้องการขั้นสูงสุด ของมนุษย์และความต้องการนี้ยากต่อการบอกได้ว่าคืออะไร เราเพียงสามารถกล่าว
ได้ว่า ความต้องการพัฒนาศักยภาพของตนเป็นความต้องการที่มนุษย์ต้องการจะเป็น ต้องการที่จะได้รับ
ผลสำเร็จในเป้าหมายชีวิตของตนเอง และต้องการความสมบูรณ์ของชีวิต (Maslow, A.H. 1970) 
 การวัดคุณภาพชีวิต 
 จากการศึกษา พบว่า เกณฑ์ในการวัดคุณภาพชีวิต ส่วนใหญ่นั้นพิจารณาจากความพึงพอใจของคนต่อ
สภาพความเป็นอยู่ในปัจจุบัน เมื่อได้รับการตอบสนองในสิ่งที่ตนเองต้องการ ซึ่งอาจเป็นได้ทั้งความต้องการ
ทางด้านวัตถุและจิตใจ ในการประเมินค่าดัชนีคุณภาพชีวิตของประชาชนในแต่ละพื้นที่นั้น  เพื่อให้ได้ค่าดัชนี
คุณภาพชีวิตที่เหมาะสมที่สุด จึงควรมีการศึกษาเชิงลึกถึงปัจจัยชี้วัด  คุณภาพชีวิต ก่อนทำการประเมิน 
เนื่องจากในแต่ละพื้นที่มีลักษณะทางกายภาพและสภาพปัญหาที่แตกต่างกัน 
 Escap (1990: 9-12) แนวคิดการวัดคุณภาพชีวิตขององค์การเอสแคปได้มีการปรับปรุงตลอดมาล่าสุด
ได้มีการกำหนดตัวแปรหลัก 7 ตัว ได้แก่ 
 1. ความมั่นคงปลอดภัยทางเศรษฐกิจ ได้แก่ รายได้ การใช้จ่ายการออม และความยากจน 
 2. สุขภาพ ได้แก่ อายุขัยเฉลี่ย การเป็นโรค การตาย โภชนาการ ภัยพิบัติ หรือความหายนะ 
 3. ชีวิตด้านการใช้สติปัญญา ได้แก่ การอ่านออกเขียนได้ การศึกษานอกโรงเรียน การเรียนรู้ตลอด
ชีวิตเชิงวัฒนธรรมมีชีวิต ด้านการใช้หลักเหตุผล 
 4. ชีวิตการทำงาน ได้แก่ การว่างงาน อุบัติเหตุจากการทำงาน ความขัดแย้งทางอุตสาหกรรมสภาพ
การทำงาน 
 5. สภาพแวดล้อมทางกายภาพ ได้แก่ ที่อยู่อาศัย โครงสร้างพื้นฐานในการคมนาคม และการติดต่อสื่อสาร
สภาพแวดล้อมทางธรรมชาติ 
 6. ชีวิตครอบครัวได้แก่ เด็กวัยรุ่น ผู้ใหญ่และความแตกแยกในครอบครัว 
 7. ชีวิตในชุมชน ได้แก่ การมีส่วนร่วมในสังคม การมีส่วนร่วมทางการเมือง ความวุ่นวายในชุมชนอัตรา 
การเกิดอาชญากรรม 
 Laar, D, Edwards, J & Easton, S (2007) ได้ใช้ 6 ปัจจัยหลักในการวัดคุณภาพชีวิตการทำงาน คือ 
1) ความพึงพอใจในงานและอาชีพ (Job and Career Satisfaction) 2) สภาพแวดล้อมในงาน (Working Conditions) 



266  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 

3) ความเป็นอยู่ที่ดีๆ โดยทั่วไป (General Well-Being) 4) ขอบเขตของงานและครอบครัว (Home-Work 
Interface) 5) ความเครียดจากงาน (Stress at Work) และ 6) การควบคุมได้ในงาน (Control at Work)  
 การใช้แบบประเมินคุณภาพชีวิต  
 เป็นการศึกษาเชิงคุณลักษณะ (quantitative assessment) ที่ใช้กันอย่างแพร่หลาย แบบประเมิน
คุณภาพที่นิยมใช้ แบ่งเป็น2 กลุ่ม คือ 
 1. แบบประเมินคุณภาพชีวิตแบบ Health -related quality of life (HRQOL) แบบประเมินคุณภาพ
ชีวิตในกลุ่มนี้ประเมินผลกระทบของสุขภาพที่ผิดปกติ เช่น ภาวะเป็นโรค หรือความพิการที่มีต่อองค์ประกอบ
ของคุณภาพชีวิตที่ผู้ประเมินเลือกมาศึกษาอาจกล่าวได้ว่า เป็นการประเมินผลกระทบของโรคต่อโครงสร้างการ
ทำงานของร่างกาย (body structure and body function) และการประกอบกิจกรรม (activity) แบบประเมิน
ในกลุ่มนี้ สามารถแบ่งออกเป็นสองกลุ่มย่อยคือ 1) แบบประเมิน HRQOL แบบเฉพาะเจาะจง (specific 
HRQOL questionnaire) 2) แบบประเมิน HRQOL แบบทั่วไป (Generic HRQOL questionnaire) 
 2. แบบประเมินคุณภาพชีวิตแบบองค์รวม (Holistic quality of life) เป็นการประเมินที่ครอบคลุมปัจจัย 
พื้นฐานสำคัญที่มีอิทธิพลต่อคุณภาพชีวิตตามที่ผู ้ศึกษาได้ให้คำจำกัดความไว้ก่อนการศึกษา ประกอบด้วย
องค์ประกอบด้านร่างกาย จิตใจ ความสามารถในการทำกิจกรรม การมีส่วนร่วมทางสังคม ฐานทางเศรษฐกิจ 
สภาพแวดล้อมทางกายภาพ สิ่งแวดล้อม ทางสังคม ความเชื่อทางศาสนาจิตวิญญาณ เป็นต้น 
 สรุปได้ว่า การพัฒนาคุณภาพชีวิตมีองค์ประกอบสำคัญ ผู้ศึกษา วิเคราะห์ออกเป็น 4 ด้าน คือ 1. ด้าน
ร่างกาย 2. ด้านอารมณ์ จิตใจ 3. ด้านสังคม 4. ความสามารถในการทำกิจกรรม เกณฑ์ในการวัดคุณภาพชีวิต 
ส่วนใหญ่นั้นพิจารณาจากความพึงพอใจของคนต่อสภาพความเป็นอยู่ในปัจจุบัน เป็นการศึกษาเชิงคุณลักษณะ 
ซึ่งการใช้แบบประเมินคุณภาพชีวิต แบบประเมินคุณภาพที่นิยมใช้ แบ่งเป็น2 กลุ่ม คือ  แบบประเมินคุณภาพ
ชีวิตแบบ Health -related quality of life (HRQOL) และแบบประเมินคุณภาพชีวิตแบบองค์รวม (Holistic 
quality of life) 
4. ประยุกต์หลักธรรมไตรสิกขาเพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิต  
 จากสภาวการณ์ปัจจุบัน พบปัญหาคุณภาพชีวิตที่มีผลต่อสุขภาพกาย จิต อารมณ์ สังคม ปัญญา 
ผู้เขียนได้วิเคราะห์สาเหตุของปัญหา คือ การแพร่ระบาดของการติดเชื้อไวรัส โควิด-19 ส่งผลกระทบต่อปัญหา
การพัฒนาเด็กและเยาวชน ปัญหาสังคม ปัญหาครอบครัว ปัญหาเศรษฐกิจและปัญหาวัฒนธรรมแบบเดิม 
รวมทั้งปัญหาเป็นยุกต์โลกาภิวัตน์ ที่มีการเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจและสังคมอย่างรวดเร็ว ด้วยพลั งแห่ง
เทคโนโลยีสารสนเทศ (IT) อันเป็นยุคแห่งข้อมูลข่าวสารและโลกไร้พรมแดน ต้องมีการดำรงชีวิตที่เปลี่ยนไป
จากเดิม ตามหลักทฤษฎีของมาสโลว์ เมื่อมนุษย์ได้สิ ่งหนึ่งสิ่งใดก็ต้องการสิ่งที่ดีขึ ้นอีก โดยเริ่มจากความ
ต้องการขั้นพื้นฐานเพื่อความอยู่รอด เพื่อมุ่งสู่เป้าหมาย การมีคุณภาพชีวิตที่ดี ได้แก่ ปัจจัยสี่ ดังนั้น เมื่อมนุษย์
มีความต้องการไม่มีที่สิ้นสุด สำหรับผู้ที่ยังต้องการปัจจัยสี่ ได้แก่ อาหาร ที่อยู่อาศัย ยารักษาโรค ด้วยสถานการณ์
โควิดมีผลกระทบต่อการทำงาน เช่น ตกงาน ไม่มีรายได้ มีความโลภ ความโกรธ ความหลง ครอบงําจิ ตใจจน
เป็นทุกข์ก็จะทำให้การเนินชีวิตไม่เป็นปกติ จึงมีพฤติกรรมด้านทางกาย เช่น มีการเบียดเบียนซึ่งกันและกัน              
มีการลักทรัพย์ มีการทุจริตในหน้าที่ การประพฤติผิดในกาม ทางวาจา ทุกชีวิตต้องการความมั่นคงปลอดภัย 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565)  267 

ความต้องการความรักและสังคม ความต้องการการได้รับการยกย่องนับถือในตนเอง และความต้องการพัฒนา
ศักยภาพของตน ในทางตรงกันข้าม ผู้เขียนบทความ เชื่อว่าพฤติกรรมที่ดีเป็นพฤติกรรมที่แสดงออกมาต่อโลก
ภายนอกทางกาย วาจา ในรูปแบบของการกระทํา ที่ประกอบด้วยคุณธรรมและจริยธรรมเป็นที่ตั้ง เป็นบุคคลที่
ประกอบด้วยคุณงาม ความดี มีเมตตากรุณา มีหิริโอตตัปปะ มีความซื่อสัตย์สุจริตต่อตนเองและผู้อื่น ไม่กระทํา
ให้ตนเองและผู้อื่นในสังคมต้องเดือดร้อน เป็นผู้ที่ยังรู้จักยับยั้งช่างใจ ใฝ่ในการกระทําความดี รู้จักรับผิดชอบ 
ชั่วดีรู้จักยับยั้งช่างใจ และรู้จักอดทนอดกลั้นต่อกิเลสอยู่บ้าง  สอดคล้องกับอานิสงส์จากการรักษาเบญจศีล   
ด้วยการควบคุมกายและวาจา คือ 1) เว้นจากปาณาติบาตคือไม่ทําลายชีวิตไม่เบียดเบียนผู้อื่นทางด้านชีวิต
ร่างกาย ให้ครบสมบูรณ์ย่อมได้อานิสงส์ ทําให้อายุยืนปราศจากโรคภัยเบียดเบียน 2) เว้นจากการลักขโมยไม่
เบียดเบียนผู้อื่นทางด้านทรัพย์สินและกรรมสิทธิ์ ให้ครบสมบูรณ์ย่อมได้อานิสงส์ ทรัพย์สมบัติที่อยู่ในความ
ปกครองมีความปลอดภัยจากโจรผู ้ร ้ายมาราวีเบียดเบียนทําลาย 3) ไม่ประพฤติผิดในกามทั้งหลายไม่
เบียดเบียนผู้อื่นทางด้านคู่ครองบุคคลที่รักหวงแหนไม่นอกใจคู่ครองของตน ให้ครบสมบูรณ์ย่อมได้อานิสงส์ 
ระหว่างลูกหลานสามีภริยาอยู่ด้วยกันเป็นผาสุกไม่มีผู้คอยล่วงล้ำกล้ำกราย ต่างครองกันอยู่ด้วยความเป็นสุข     
4) เว้นจากการพูดเท็จไม่เบียดเบียนผู้อื ่นด้วยวาจาเท็จโกหกหลอกลวงตัดรอนประโยชน์หรือแกล้งทําลาย                 
ให้ครบสมบูรณ์ย่อมได้อานิสงส์ ย่อมพูดอะไรมีผู้เคารพเชื่อถือคําพูดมีเสน่ห์เป็นที่จับใจไพเราะด้วยสัตย์ด้วยศีล 
และ 5) เว้นจากของเมาคือสุราและเมรัยอันเป็นที่ตั้งแห่งความประมาทคือไม่เสพของมึนเมา สารเสพติดทั้งปวง
และที่รักษาศีล ให้ครบสมบูรณ์ย่อมได้อานิสงส์  ย่อมเป็นผู้มีสติปัญญาดีและ เฉลียวฉลาดไม่หลงลืมสติ               
หากพิจารณาหลักเบญจศีลหมายถึงพัฒนาพฤติกรรมที่ดี ต้องประยุกต์หลักศีล  5 ประการ เพื ่อพัฒนา
พฤติกรรมที่ดีให้ดีย่ิงขึ้น กล่าวคือเป็น การนําหลักศีลมาประพฤติปฏิบัติก็เพ่ือให้การแสดงออกมาทางพฤติกรรม
ทางกาย วาจา ที่เรียกว่ากายกรรม วจีกรรมให้เป็นสุจริตธรรม เพราะจุดมุ่งหมายสูงสุดในทางพระพุทธศาสนา 
ก็คือการพ้นจากทุกข์ทั้งปวง ดังนั้น รากเหง้าของการรักษาศีลให้เกิดความบริสุทธิ์ที่แท้จริง และพัฒนาพฤติกรรม
ให้ดียิ่งขึ้นไป ก็คือการนําหลักศีลที่ต้องประกอบด้วยธรรมหลาย ๆอย่างมาประพฤติปฏิบัติ กล่าวคือคือ (1) ต้อง
เป็นผู้มีเจตนาตั้งใจเว้น (2) ต้องเป็นผู้มีเจตสิกคือความงดเว้น (3) ต้องเป็นผู้มีความสังวรด้วยสติ (4) ต้องเป็นผู้
มีความไม่ก้าวล่วงกิเลสอย่างหยาบ ทางกายวาจา ธรรมเหล่านี้ จัดว่าเป็นศีลทุกข้อดังนั้นผู้ประพฤติปฏิบัติ               
พึงนําหลักการรักษาศีลไปใช้ในชีวิตประจําวัน เพื่อพัฒนาพฤติกรรมให้ดียิ่งขึ้นไป และมีพฤติกรรมที่พัฒนาแล้ว 
เป็นบุคคลที่พัฒนาห่างไกลจากอบายมุขต่างๆ 
 ส่วนการฝึกอบรมจิตให้มีสมาธิย่อมสามารถนำมาใช้ประโยชน์ในการดำเนินชีวิตได้จริง  ทั้งประโยชน์
ส่วนตน ครอบครัว สังคม ประเทศชาติและพระพุทธศาสนา การพัฒนาสมาธิได้อย่างมีประสิทธิภาพจะส่งผลให้
มนุษย์มีสุขภาพกายและสุขภาพจิตที่ดีมีความสุข นอกจากนี้ยังทำให้สังคมเกิดสันติสุขสมาชิกในสังคมเห็นอก
เห็นใจเข้าใจกัน มีความเมตตาต่อกัน ไม่เบียดเบียนกัน มีความรักใคร่สามัคคีกัน ส่งผล ให้ประเทศชาติมีความ
มั่นคงเป็นปึกแผ่น อีกทั้งเป็นการสืบทอดพระพุทธศาสนาให้เจริญรุ่งเรืองดังนั้น การฝึกสมาธิจึงมีคุณค่าอย่าง
มหาศาลต่อผู้ที่มีความรู้ความเข้าใจและนำไปประพฤติปฏิบัติซึ่งหากบุคคลได้นำไปปฏิบัติได้อย่างจริงจังและ
ถูกต้องแล้ว บุคคลผู้นั้นจะถึงความบริสุทธิ์หลุดพ้นจากความทุกข์ทั้งปวง พบความสุขที่แท้จริง” (กาญจนา 
หาญศรีวรพงศ์ และพระมหามิตร ฐิตปญฺโญ, 2562) การฝึกอินทรีย์ให้มีประสิทธิภาพในการใช้งานให้ตาดูเป็น 



268  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 

ให้หูฟังเป็นฯ อยู่ในหลักของ อินทรีย์สังวรนั่นเอง การเสพการบริโภคปัจจัย 4 การใช้ประโยชน์จากวัตถุจาก
อุปกรณ์ต่างๆ รวมทั้ง เทคโนโลยีด้วยปัญญาที่รู้ เข้าใจมุ่งคุณค่าที่แท้จริงตามความเป็นจริงของรูปนาม ซึ่งโดยภาพรวม 
แล้วการฝึกสมาธิเป็นสิ่งที่มีประโยชน์ต่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตมนุษย์เป็นอย่างยิ่ง สมาธิส่งผลดีหลายทาง เช่น  
1) ต่อตนเอง เป็นการส่งเสริมให้คุณภาพของใจดีขึ้น คือ ทำจิตใจ ผ่องใส สะอาดบริสุทธิ์สงบ เยือกเย็น ปลอดโปร่ง 
โล่ง เบาสบาย มีความจำและสติปัญญาดีขึ้น ส่งเสริมสมรรถภาพทางใจ ทำอะไรคิดอะไรได้รวดเร็วถูกต้อง 
เลือกคิดแต่ในสิ่งที่ดีเท่านั้น ทำให้เป็นผู้มีบุคลิกภาพดีกระฉับกระเฉง มีความองอาจสง่า ผ่าเผย มีผิวพรรณผ่องใส 
มีความมั่นคงทางอารมณ์ หนักแน่น เยือกเย็น และเชื่อมั่นในตนเองมี มนุษย์สัมพันธ์ดีวางตัวได้เหมาะสมกับ
กาลเทศะ เป็นผู้มีเสน่ห์ เพราะไม่มักโกรธ มีความเมตตา กรุณาต่อบุคคลทั่วไป ช่วยให้คลายเครียดเป็นเครื่อง
เสริมประสิทธิภาพในการทำงานและการศึกษาเล่าเรียน ช่วยเสริมให้มีสุขภาพร่างกายแข็งแรง เพราะร่างกาย
กับจิตใจย่อมมีอิทธิพลต่อกัน ถ้าจิตใจเข้มแข็งย่อมเป็นภูมิต้านทานโรคไปในตัว และเป็นผู้มีสัมมาทิฐิเชื่อ              
กฎแห่งกรรม สามารถคุ้มครองตนให้พ้นจากความชั่วทั้งหลายได้ เป็นผู้มีความประพฤติดีเนื่องจากจิตใจดีทำให้
ความประพฤติทางกายและวาจาดีตามไปด้วย เป็นผู้มีความมักน้อย สันโดษ รักสงบและมีขันติเป็นเลิศเป็นผู้มี
ความเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ เห็นประโยชน์สวนรวมมากกว่าประโยชน์ส่วนตัวเป็นผู้มีสัมมาคารวะและมีความอ่อนน้อม
ถ่อมตน 2) สมาธิมีผลต่อครอบครัว ผู้มีสมาธิทำให้ครอบครัวมีความสงบสุขเพราะสมาชิกในครอบครัวเห็น
ประโยชน์ของการประพฤติธรรม ทุกคนตั้งมั่นอยู่ในศีล ปกครองกันด้วยธรรม เด็กเคารพผู้ใหญ่ผู้ใหญ่เมตตา
เด็กทุกคนมีความรักใคร่สามัคคีเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกัน ทำให้ครอบครัวมีความเจริญก้าวหน้า เพราะสมาชิกต่าง
ก็ทำหน้าที่ของตนโดยไม่บกพร่อง เป็นผู้มีใจคอหนักแน่น เมื่อมีปัญหาครอบครัวหรือมีอุปสรรคอันใดย่อมร่วม
ใจกันแก้ไขปัญหานั้นๆ ให้ลุล่วงไปได้ 3) สมาธิมีผลต่อการเรียนการงาน ผู้มีสมาธิของผู เรียนจะทําให ใจเย็น
ลงมาก มีความอดทนและอดกลั้นมากขึ้นระบบความคิดคําพูดและการกระทําจะถูกเรียบเรียงให เป
นระบบระเบียบมีสมาธิในการศึกษา มีการพัฒนาศักยภาพทางด านร างกายควบคู ไปกับจิตใจ โดยผ าน 
กระบวนการเรียนรู  การคิดและการวางแผนอย างเป นระบบ พร อมเรียนรู เทคนิคการควบคุมสมดุล
ทางใจด วยสมาธิให มีพลังจิตที่เข มแข็ง  มีภูมิคุ มกัน พร อมที่จะต อสู กับป ญหาอุปสรรคต

างๆ ได ดียิ่งขึ้น (สมบูรณ์ วัฒนะ, 2560) ดังนั้น คุณค่าของหลักไตรสิกขาจะส่งผลดีต่อคุณภาพชีวิตของ
มนุษย์ ผู้ที่ประพฤติปฏิบัติตามหลักไตรสิกขา เพื่อตอบสนองความต้องการตามลำดับขั้น เป็นไปตามทฤษฎี
ความต้องการของมาสโลว์ เพื่อความหลุดพ้นจากความทุกข์ทั้งปวง  เมื่อได้รับการตอบสนองในสิ่งที่ตนเอง
ต้องการ ซึ่งอาจเป็นได้ทั้งความต้องการทางด้านวัตถุและจิตใจ สามารถใช้แบบประเมินคุณภาพชีวิต โดยการให้
ความรู้ การฝึกด้านคุณธรรม การส่งเสริมสุขภาพอนามัยการประกอบอาชีพรวมกันอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างมี
ความสุข ในประเทศไทยได้มีการสร้างเกณฑ์มาตรฐานของคุณภาพชีวิตเป้าหมายหลักในการ “พัฒนาคุณภาพ
ชีวิต” คือ การให้มีความสามารถในการ “พึ่งพาตนเอง” จุดเริ่มต้นของการพัฒนาคุณภาพชีวิต คือ เริ่มจากการ
พัฒนา “ตนเอง” ซึ่งเป็นหน่วยย่อยของสงัคม การพัฒนาความสัมพันธเ์ริ่มจากจุดเล็ก คือ ตนเอง จากตนเองไปสู่
ความสัมพันธ์ในครอบครัวกว้างออกไปอีก คือ สังคม ชุมชน สังคมโลก พฤติกรรมการสร้างความสัมพันธ์เป็น 
“ธรรมชาติ” ของมนุษย์ การพัฒนาตนตามแนวพุทธศาสนา ได้มีการวิเคราะห์พฤติกรรม (การกระทำของคน) 
ไว้ในสองลักษณะ คือ ลักษณะที่ 1 พฤติกรรมที่ก่อให้เกิดทุกข์ เกิดจากการไม่รู้หรืออวิชาตัณหา เช่น ความโลภ



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565)  269 

อยากได้ของคนอื่นเกิดการลักขโมย เป็นพฤติกรรมที่ก่อให้เกิดทุกข์ ลักษณะที่  2 พฤติกรรมสลายทุกข์ (การ
แก้ปัญหา) เมื่อคนเราเกิด ความทุกข์จะก่อให้เกิดพฤติกรรมในการแก้ปัญหา คือ สร้างปัญญาและฉันทะ เพื่อให้
เกิดการศึกษารู้วิธีการในการแก้ปัญหาจากพฤติกรรมดังกล่าว  
5. สรุป 
 หลักไตรสิกขา หมายถึง ศีล สมาธิ ปัญญา คือ ข้อที่จะต้องศึกษาและปฏิบัติเพื่อฝึกกาย วาจา และ
จิตใจหรือสติปัญญาให้สูงขึ้น เป็นระบบการศึกษาที่ทำให้คนมีการพัฒนาอย่างบูรณาการและทำให้มนุษย์เป็น
องค์รวมของการพัฒนาอย่างมีคุณภาพ โดยบุคคลทุกคนจะต้องมีศีล 5 พัฒนาบุคคลด้านพฤติกรรม มีความ
รับผิดชอบต่อหน้าที่ ไม่สร้างความเดือดร้อนให้แก่หมู่คณะ พร้อมกับหมั่นฝึกฝนพัฒนาจิตของตนให้เกิดสมาธิ  
มีสติ ก่อนและขณะที่จะคิด พูดและกระทำการใดๆ เพื่อให้เกิดความเมตตา ความเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ ความเข้มแข็ง
มั่นคง ความเพียรพยายาม ความแน่วแน่ มั่นคง ให้เป็นผู้มีคุณภาพ ปลูกฝังให้คนเป็นพลเมืองดี มีคุณธรรม 
จริยธรรม เพื่อก่อให้เกิดความสงบสุขในสังคม และพัฒนาด้านปัญญา เรียกว่า ปัญญา เป็นกระบวนการหนึ่ง
ของการฝึกอบรมทำให้เกิดความรู้ความเข้าใจอันถูกต้องสมบูรณ์รู้ เข้าใจเหตุผล รู้จักวินิจฉัย คิดเป็น แก้ปัญหาเป็น 
ดังนั้น ไตรสิกขาจงึพัฒนาคุณภาพชีวิตที่ดี ทำให้มีความเป็นอยู่ที่ดี พึงพอใจในชีวิต รู้สึกว่าตนเองมีคุณค่า ภาวะ
สุขภาพอนามัยที่ดี อยู่ในสิ่งแวดล้อมที่ดี สามารถปรับตัวอย่างมีประสิทธิภาพ เกิดความสุขสบายทางกายและ
จิตใจ ชีวิตมีความหมายและมีคุณค่าในภาระหน้าที่ของบุคคล มีสังคมที่ดี หน้าที่การงานดี มั่นคง และมีเงินใช้
เพียงพอ ดังนั้น ในการพัฒนาคุณภาพชีวิตเป็นการสร้างรากฐานของระดับการดำรงชีวิตของคนให้ดีขึ้น เพื่อให้
สามารถดำรงชีวิตที่เป็นประโยชน์ให้ตนเอง สังคม และประเทศชาติ ด้วยคุณภาพชีวิตครอบคลุมทุกมิติ  
สอดคล้องกับหลักทฤษฎีของมาสโลว์ เพื่อตอบสนองความต้องการเป็นพื้นฐานตามลำดับขั้น คือ ด้านร่างกาย 
ไปถึงสูงสุดคือ พัฒนาศักยภาพของตนให้พึ่งพาตนเองได้ เกิดผลสำเร็จในเป้าหมายชีวิตของตนเอง และต้องการ
ความสมบูรณ์ของชีวิต ซึ่งมีแนวการวัดคุณภาพชีวิต 7 ด้าน คือ ความมั่นคง ความปลอดภัยทางเศรษฐกิจ 
สุขภาพอนามัย ด้านการอ่านออกเขียนได้ ด้านชีวิต การทำงาน ด้านสภาพแวดล้อมทางกายภาพ ด้านชีวิต
ครอบครัวที่อบอุ่น ด้านการมีส่วนร่วมกับชุมชน ดังนั้น ไตรสิกขาจึงพัฒนาคุณภาพชีวิตให้มีสมบูรณ์ทั้งสุขภาพ
กาย จิต อารมณ์ สังคม ปัญญา สามารถปรับตัวให้เข้ากับสิ่งแวดล้อมและสังคมที่ตนอาศัยอยู่ได้ดี รับมือกับ
ปัญหาต่างๆ ได้อย่างเหมาะสม สังคมเกิดสันติสุข  
บรรณานุกรม 
กาญจนา หาญศรีวรพงศ์ และพระมหามิตร ฐิตปญฺโญ. (2562). สมาธิกับการพัฒนาคุณภาพชีวิตมนุษย. 

วารสารวิชาการธรรมทรรศน์. 19 (1). 
คุณาวุฒิ เดชเสถียร. (2557). การพัฒนาดชันีคุณภาพชีวิตการทำงานของข้าราชการครมูุสลิมในภาคกลาง.

วารสารมนุษย์ศาสตร์และสังคมศาสตร์วไลยอลงกรณ์ในพระบรมราชูปถัมป์. 9 (2)  
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. (2525). พระไตรปิฎกภาษาไทย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
ผุสดี โตสวัสดิ์. (2562). การบำบัดรักษาโรคด้วยวิธีการปฏิบัติกรรมฐาน. วารสารปรัชญาปริทรรศน์. 24 (2).  
พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2535). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



270  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 

พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2538). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 9. กรุงเทพฯ: 
สหธรรมิก. 

          .(2542). พุทธธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 8. กรุงเทพฯ: มูลนิธิพุทธธรรม. 
พระพงศ์พิณันป์ ปิ่นพาน. (2564). แนวความคิดในการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ตามหลักไตรสิกขา. วารสาร

ศิลปการจัดการ. 5 (1).  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2552). พุทธธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 15. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์บริษัท สหธรรมิก 

จำกัด. 
          .(2557). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. พิมพ์ครั้งที่ 39. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2559). อายุยืนอย่างมีคุณค่า. พิมพ์ครั้งที่ 34. กรุงเทพฯ: บริษัท

พิมพ์สวย จำกัด. 
สมบูรณ์ วัฒนะ. (2560). เปรียบเทียบผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนรายวิชาการฝึกสมาธิตามแนวพระพุทธศาสนา. 

วารสารบัณฑิตศึกษา.11 (1) 2560. 
สุมานพ  ศิวารัตน์. (2560). การพัฒนาคุณภาพชีวิตด้วยไตรสิกขา. วารสารสถาบันวิชาการป้องกันประเทศ. 

ปีที่ 8 (1)  
Campbell, A. (1976). Subjective measures of well-being. American Psychologist. 
ESCAP. (1990). Guidelines on Methodological Approaches to the Conduct of a Regional Survey 

of the Quality of Life as an Aspect of Human Resources Development. New York: 
McGraw-Hill. 

Larr, D.V. (2007). Improving employee Quality of working life. Summary report and data analysis 
of the Quality of working life survey carried out for University of Essex. 

Maslow, A.H. (1970). Motivation and Personality. 2ND. ed., New York: Harper & Row. 
Merton, H.C. (1977). A Look at factors affecting the quality of working life. Monthly Labour Review. 

No.100 (October 1977): 55. 
UNESCO. (1981). Quality of life. An Orientation of Population Education. Bangkok: UNESCO. 
World Health Organization. (1994). WHOQOL study protocol..(WHO). 
 

 


