
36  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 

บทบาทของพระครูปริยัติสุทธิวงศ์ 
กับการสร้างชุมชนคุณธรรมต้นแบบวถิีพุทธในจังหวัดสุรินทร ์

Role of Phrakhru Pariyadwisuttivong  
according to the Moral Buddhist Way Community Building in Surin Province 

 
 

พระครูสมุห์ประเสริฐ เสฏฐปตฺุโต (พัตรสิงห์) 
Phrakru SamuPrasirt Sethaputto (Patrsing) 

พระครูสังฆรักษ์สำเริง กตธุโร (มมุทอง) 
Phrakru Sangkaraksamrueng kataturo (Mumthong) 

ธนรัฐ สะอาดเอี่ยม 
Thanarat Sa-ard-iam   

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Surin Campas                                   

                  Email: sirt2555@gmail.com 
วันที่รับบทความ (Received) : 20 ตุลาคม 2564 

วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 17 มิถุนายน 2565 
วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 17 มิถุนายน 2565 

 
 
บทคัดย่อ 
 พระสงฆ์มีบทบาทสำคัญในการปลูกฝังคุณธรรมจริยธรรมให้กับชุมชน และเป็นเสาหลักสำคัญที่ช่วยให้
ชุมชนและสังคมไทยมีความเจริญทางด้านจิตใจและอยู่ด้วยกันอย่างสันติสุข แนวคิดการสร้างชุมชนคุณธรรม
ต้นแบบวิถีพุทธ เป็นวิธีการจัดการชุมชน โดยอาศัยหลักพุทธธรรมเป็นกระบวนการในการบูรณาการในแต่ละ
ด้าน เพื่อให้เป็นแนวทางในการประพฤติปฏิบัติในชุมชน และเพื่อให้เหมาะสมกับการจัดการวิถีพุทธในชุมชน มี
ความเป็นอยู่ที่ดีและสามารถพึ่งตัวเองได้อย่างยั่งยืน อนึ่ง ในจังหวัดสุรินทร์นั้น พระครูปริยัติสุทธิวงศ์มีบทบาท
สำคัญในการสร้างชุมชนคุณธรรมต้นแบบวิถีพุทธ ใน 3 บทบาทที่โดดเด่น คือ 1) บทบาทด้านพัฒนาจิต
วิญญาณ: มีการร่วมมือกับหน่วยงานภาครัฐและเอกชน อบรมคุณธรรมจริยธรรมและปลูกฝังค่านิยมไทยแก่
เยาวชนและประชาชน  2) บทบาทด้านการศึกษา: มีการอบรมคุณธรรมจริยธรรมอย่างต่อเนื่องให้แก่เยาวชน
และประชาชน และ 3) บทบาทด้านผู้นําการพัฒนาชุมชน: มีการจัดโครงการพัฒนาคุณธรรมแก่เยาวชนและ
พุทธศาสนิกชนทั่วไปตลอดทั้งปี ผลงานดังกล่าวนี้ ย่อมปรากฎจากเกียรติคุณจากองค์กรต่าง ๆที่มอบให้ จึงนับ
ได้ว่าเป็นพระครูปริยัติสุทธิวงศ์ได้มีบทบาทสำคัญในการสร้างชุมชนคุณธรรมต้นแบบวิถีพุทธในจังหวัดสุริ นทร์ 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565)  37 

และเป็นการพัฒนาคุณภาพชีวิตของประชาชนได้ในระดับหนึ่ง ทั้งนี้ เพื่อให้ประชาชนได้รับเอาแนวคิดสำคัญ
และตัวอย่างที่ดีนำมาเป็นต้นแบบในการดำเนินชีวิต และเพื่อพัฒนาสังคมและประเทศชาติต่อไป ดังนั้น ในบทความนี้ 
จึงมุ่งประสงค์ในการเสนอ 3 ประเด็น คือ 1) เพื่อศึกษาบทบาทพระสงฆ์และการพัฒนาชุมชน 2) เพื่อศึกษา
แนวคิดการสร้างชุมชนคุณธรรมต้นแบบวิถีพุทธ 3) เพื่อศึกษาประวัติและผลงานของพระครูปริยัติสุทธิวงศ์ 
ด้านการสร้างชุมชนคุณธรรมต้นแบบวิถีพุทธ โดยการศึกษาในเชิงเอกสาร และการสัมภาษณ์ผู้เกี่ยวข้องแล้ว
นำเสนอด้วยวิธีการพรรณนาเชิงวิเคราะห์ 
คำสำคญั : การสร้างชุมชน, คุณธรรมต้นแบบวิถีพุทธ, บทบาทด้านการศึกษา 
ABSTRACT 
 Buddhist monks play an important role in instilling moral ethics in the community. 
They are crucial pillars of helping Thai communities and society be mentally prosperous and 
living together in peace. The concept of building a virtuous community modeling the Buddhist 
way is a way of managing communities based on Buddhist principles as a process for 
integration in each area and for guiding the community practice to be suitable for controlling 
the Buddhist way in the community. There is a good, self-sufficient, and sustainable self-
sufficiency. On this connection, in Surin province, Phrakhru Pariyadwisuttivong played an essential 
role in creating a Buddhist virtue community in three memorable roles, namely: 1) spiritual 
development role: cooperation with public and private agencies, moral and ethical training, 
and instilling Thai values for youth and citizens, 2) educational role: continuous moral ethics 
training for youth and citizens, and 3) community development leadership Role: Moral 
Development Programs were organized for youths and Buddhists throughout the year. His 
works were represented by the honors of the organizations that have been given. Therefore, 
Phrakhru Pariyadwisuttivong played an essential role in building a prototype virtue community 
in Surin province,  and improving the quality of life of the people to a certain extent, and for 
people to adopt important ideas good examples as models for living and to further develop 
society and the nation. Therefore, in this article, it aims to propose three points: 1 )  to study 
the role of monks and community development, 2) to study the concept of building a virtue 
community model of the Buddhist way, and 3) to study the history and work of that Phrakhru 
Pariyadwisuttivong in the field of building a Buddhist virtue community. The documentaries 
and indebt interviews were used—presentation with descriptive-analytical methods. 

Keywords: Community Building, Buddhist Master Virtues, educational role 
1. บทนำ 
 พระสงฆ์กับบทบาทในการพัฒนาชุมชนเป็นแนวคิดที่เนื่องด้วยจากพระสงฆ์เป็นผู้นำชุมชน และทำ
หน้าที่ในการซ่อมประสานระหว่างหลักคำสอนทางในทางศาสนากับชุมชน ดังพุทธพจน์ที่พระพุทธเจ้ามอบ



38  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 

ให้แก่สงฆ์สาวกในคราวไปประกาศประศาสนาครั้งแรก  ซึ่งพระองค์ก็ได้วางกรอบแนวการสอนและการเผยแผ่
พระธรรมคำสอนเอาไว้แก่พุทธสาวกกลุ่มแรก 60 องค์ ซึ่งถือกันว่าเป็นพุทธปณิธานที่จะก่อให้เกิดประโยชน์แก่
เวไนยสัตว์ทั้งปวงอย่างสูงสุด “ภิกษุทั้งหลายพวกเธอจงจาริกไป เพื่อประโยชน์สุขแก่ชนจำนวนมาก เพื่อ
อนุเคราะห์ชาวโลกเพื่อประโยชน์เกื้อกูลและความสุขแก่ทวยเทพและมนุษย์...”  (วิ.ม. (ไทย) 4/32/40) จึงเกิด
คำถามต่อไปว่าแล้วพระสงฆ์จะทำประโยชน์ให้กับสังคมอย่างไร ก็มีหลักการเสริมต่อไปในเรื่องของการทำ
ประโยชน์ด้วยหลักธรรม “ธรรมทาน” และหลักของการสังเคราะห์เพื่อการดำเนินชีวิตที่เหมาะสม “สังคหวัตถุ” 
ด้วยเงื่อนไขทั้งในส่วนหลักการและแนวปฏิบัติ จึงกระตุ้นและส่งเสริมให้พระภิกษุในพระพุทธศาสนาได้มี
บทบาทเพิ่มในการทำงานเพื่อสังคมในเชิงการเป็นผู้นำชุมชน และเป็นพระสงฆ์นักพัฒนาจำนวนมาก ด้วย
เหตุผลว่าพระสงฆ์เหล่านั้นเป็น  ผู้มีภาพลักษณ์ของความเสียสละ การเป็นพระสงฆ์นักพัฒนาโดยประยุกต์
หลักการดำเนินชีวิต ผสมผสานกับหลักคำสอนในทางพระพุทธศาสนาล้วนทำให้เกิดกระบวนการทางความเชื่อ
นำไปสู่การลงมือปฏิบัติร่วมปฏิบัติ  บทบาทการเผยแผ่ของพระสงฆ์ในยุคปัจจุบัน พุทธทาสภิกขุกล่าวว่า 
บทบาทที่พระสงฆ์ทำได้สามารถแบ่งออกเป็น 3 ประการ คือ เผยแผ่ด้วยให้ปริยัติ (การศึกษา) เพื่อให้เกิดองค์
ความรู้ พัฒนาสู่ความคิดที่สามารถพิจารณาได้เอง เผยแผ่ด้วยการทำให้ดู (ปฏิบัติ) เพื่อให้เกิดความ น่าเชื่อถือ
และสร้างความสนใจต่อผู้พบเห็น และเผยแผ่ด้วยการมีความสุขให้ประจักษ์ (ปฏิเวธ)  จนเกิดความไว้ใจใน
แนวทางส่งผลต่อการริเริ่มประพฤติปฏิบัติตาม (เบญจา มังคละพฤกษ์, 2552: 10)  
 ส่วนพระสงฆ์ที่ออกไปแสดงบทบาทต่อชุมชนนั้น เนื่องด้วยพระราชบัญญัติคณะสงฆ ์พ.ศ. 2505 แก้ไข
เพิ่มเติมโดยพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ (ฉบับที่ 2 ) พ.ศ. 2535 ได้เพิ่มบทบาท ด้านการศึกษาสงเคราะห์ และ
ด้านสาธารณสงเคราะห์ ให้พระสงฆ์มีบทบาทในการมีส่วนร่วม  พัฒนาสังคมที่เห็นได้ชัดคือ เป็นผู้นําทาง
ศีลธรรม เป็นผู้ให้คำปรึกษาด้านจิตใจ และส่งเสริมการให้การศึกษาธรรมะแก่เยาวชนที่อาศัยอยู่ในชุมชน
บริเวณวัดและชุมชนใกล้เคียง พระสงฆ์ในชนบทมีความผูกพันกับชุมชนอย่างมาก ดังจะเห็นได้จากในแต่ละ
ฤดูกาลมักจะมีกิจกรรมที่สำคัญๆ เกี่ยวกับศาสนาและจารีตประเพณีในชุมชนนั้นๆ ล้วนเป็นการเสริมบทบาท 
และสร้างความสัมพันธ์ ระหว่างพระสงฆ์กับชุมชน นอกจากนั้นบทบาทที่สำคัญยิ่งและปรากฏอยู่ทั่วไป  ได้แก่ 
การเข้าไปสอนพระพุทธศาสนาในโรงเรียน ทั้งระดับประถมศึกษาและระดับมัธยมศึกษา  การเข้าไปบรรยาย
ธรรมแบบผสมผสานกับศาสตร์ปัจจุบัน ตามหน่วยงานทั้งในภาครัฐและภาคเอกชน ซึ่งเป็นบทบาทเชิงรุก  
(พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2554 : 20-21) โดยเฉพาะอย่างยิ่งที่ปรากฏชัดคือ บทบาทของ        
พระพะยอม กลฺยาโณ ซึ่งท่านแสดงออกอย่างโดดเด่นใน 3 บทบาท คือ บทบาทในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 
ด้วยการถ่ายทอดหลักธรรมให้สอดคล้องเหมาะสมต่อกลุ่มผู้ฟัง บทบาทของผู้ปกป้องพระธรรมวินัย ด้วยการยึด
รูปแบบ และหลักการอย่างเคร่งครัด แต่หากมีพระสงฆ์ถูกกล่าวหาว่ามีความผิดท่านพร้อมพิสูจน์ หากพบก็
เรียกร้องให้สละสมณเพศ และบทบาทผู้นําในการส่งเสริมพัฒนาอาชีพผู้ด้อยโอกาส ผ่านการฝึกอาชีพ ทั้งยัง
ดูแลรับเลี้ยงผู้ยากไร้ ให้โอกาสเพ่ือการพัฒนาตนเองจนสามารถนําไปปรับใช้ในอนาคต ดังนั้น บทบาทของท่าน
จึงนับว่าเป็นนักสังคมสงเคราะห์ โดยใช้วัดเป็นสถานที่เรียนรู้และส่งเสริมเศรษฐกิจของชุมชน (เบญจา มังคละพฤกษ์, 
2552: 16)   



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565)  39 

 นอกจากนั้น บทบาทหลักท่านยังมีอีก 3 ประการ คือ ประการแรก พัฒนาจิตวิญญาณความเป็นมนุษย์
ให้แก่ประชาชน ด้วยการแนะนําให้ ประพฤติตามหลักพระพุทธศาสนา ส่งเสริมให้ประชาชนปฏิบัติธรรมตาม
สมควรแก่โอกาส ประการที่สอง ทำหน้าที่เป็นผู้ให้การศึกษาแก่ประชาชนในท้องที่ด้วยการส่งเสริมให้มีการ
เรียนและสอบธรรมศึกษาแก่เยาวชน ประการที่สาม เป็นผู้นําการพัฒนาชุมชนในด้านต่างๆ อาทิ การเป็นผู้นํา
ในการทำงาน การเป็นผู้ประสานเพื่อให้เกิดการร่วมมือจากทุกฝ่าย เป็นผู้ริเริ่มในการก่อตั้งมูลนิธิเพื่อการศึกษา
และการพัฒนา และท่านยังเป็นวิทยากรให้ความรู้และกระตุ้นให้เกิดการพัฒนาท้องถิ่นที่ตนเองอาศัยอยู่           
แต่อย่างไรก็ตาม บทบาทนั้นจะเกิดขึ้นและประสบความสำเร็จได้ ต้องได้รับการเรียกร้องหรือตอบรับหรือ
ตอบสนองจากสังคม โดยเฉพาะอย่างยิ่งท้องถิ่นที่อยู่ในพื้นที่เดียวกับวัด ที่ยังมีวัฒนธรรม ประเพณี ค่านิยม 
และความเชื่ออื่นๆ ที่มีอิทธิพลมาจากพระพุทธศาสนา ดังนั้น จึงหลีกเลี่ยงไม่ได้ที่พระสงฆ์ต้องเข้าไป เกี่ยวข้อง
กับการดำเนินชีวิตของประชาชนที่มีความเกี่ยวพันกับพระพุทธศาสนา (พิชิต คําพลงาม, 2549: 60) 
 จากความเป็นมาดังกล่าว ทำให้ผู้เขียนมีความสนใจที่จะนำเสนอบทบาทของพระครูปริยัติสุทธิวงศ์กับ
การสร้างชุมชนคุณธรรมต้นแบบวิถีพุทธในจังหวัดสุรินทร์ ซึ่งท่านได้ร่วมมือกับหน่วยงานภาครัฐ และเอกชน 
ดำเนินการอบรมคุณธรรมจริยธรรมและปลูกฝังค่านิยมไทยแก่เยาวชน/ประชาชน ในจังหวั ดสุรินทร์ หลาย
โครงการ เช่น ค่ายพัฒนาคุณภาพชีวิต ค่ายพัฒนาผู้นำเยาวชน ค่ายพัฒนาคุณธรรม  อันเป็นคุณประโยชน์
มหาศาลต่อสังคม ซึ่งผู้เขียนคาดหวังว่าบทความนี้จะเป็นประโยชน์ต่อผู้สนใจศึกษาต่อไป 
2. บทบาทพระสงฆ์และการพัฒนาชุมชน  
 พระสงฆ์มีบทบาทหลายอย่างในการพัฒนา หนึ่งในนั้นก็คือบทบาทพระสงฆ์กับการพัฒนาชุมชน โดยมี
ผู้ศึกษาบทบาทของพระสงฆ์กับการพัฒนาชุมชน ดังนี้ 
 บทบาทพระสงฆ์กับการพัฒนาชุมชน ปัจจุบันการปกครองคณะสงฆ์ ได้มีองค์กรสูงสุดดูแลความ
เรียบร้อย คือ มหาเถรสมาคม ได้แบ่งหน้าที่ในการพัฒนาองค์กร และมีส่วนร่วมในการพัฒนาชุมชนออกเป็น 6 
ประการ ซึ่งปลื้ม โชติษฐยางกูล ได้อธิบายเพิ่มเติมถึงความสำคัญการพัฒนาของพระสงฆ์และวัดให้เป็นไปตาม
พระธรรมวินัยในทิศทางเดียวกัน 6 ประการ คือ  
 1. ด้านการปกครอง ได้แก่ การปกครองและสอดส่องให้บรรพชิตและคฤหัสถ์ที่มีที่อยู่หรือพำนักอาศัย
อยู่ในวัดนั้น ปฏิบัติตามพระธรรมวินัย กฎมหาเถรสมาคม ข้อบังคับ ระเบียบและคำสั่งของมหาเถรสมาคม 
 2. ด้านการศึกษา ได้แก่ เป็นธุระในการศึกษาพระปริยัติธรรมทั้งแผนกธรรมและบาลีแก่พระภิกษุ
สามเณร 
 3. ด้านการศึกษาสงเคราะห์ ได้แก่ การจัดการศึกษาทั้งศาสนศึกษา ตั้งศูนย์เด็กเล็กโรงเรียนปริยัติสาย
สามัญ โวงเรียนการกุศล รวมทั้งมหาวิทยาลัยสงฆ์ เพื่อให้การสงเคราะห์ทั้งบรรพชิตและคฤหัสถ์ นอกจากนี้                 
ก็ยังได้มอบทุนการศึกษา อาหารกลางวันแก่นักเรียน การเข้าสอนจริยธรรมในสถานการศึกษา 
 4. ด้านการเผยแผ่ ได้แก่ การแสดงเทศนา การปาฐกถา การบรรยาย หลักธรรมคำสอนทางพระพุทธศาสนา 
ให้ประชาชน เยาวชน หรือคนในชุมชน ได้เข้าใจและสามารถนำไปใช้ได้อย่างถูกต้อง หรือการดำเนินการอื่นใด
ในรูปแบบของโครงการหรือการดำเนินส่วนตัว เพื่อให้ธรรมเข้าถึงจิตใจประชาชน เช่น การจัดตั้งหน่วยอบรม
ประชาชนประจำตำบล การปฏิบัติงานของพระธรรมทูต เป็นต้น 



40  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 

 5. ด้านการสาธารณูปการ ได้แก่ บำรุงรักษาวัด จัดกิจการ และศาสนสมบัติของวัดให้เป็นไปด้วยดี               
มีการก่อสร้างอุโบสถ กุฏิ วิหาร ศาลาการเปรียญ เจดีย์ หอระฆัง มณฑป หอพระไตรปิฎก กำแพงวัด โรงธรรม 
เป็นต้น โดยจัดให้อยู่ในบริเวณที่เหมาะสมและเมื่อชำรุดทรุดโทรมก็ทำการปฏิสังขรณ์ให้อยู่ในสภาพที่ดีพร้อม
ใช้งานหรือประกอบกิจกรรมต่างๆ ได้ 
 6. ด้านการสาธารณสงเคราะห์ ได้แก่ การจัดกิจการอันเป็นสาธารณประโชชน์ที่พระสงฆ์หรือวัดได้
จัดทำอยู่ ในปัจจุบันแบ่งออกเป็น 4 ประเภท คือ (1) เพื่อช่วยเหลือคนยากจน การช่วยเหลือคราวประสบภัย
พิบัติ การกำหนดเขตอภัยทาน เป็นต้น (2) การเกื้อกูลกิจการของผู้อื่น เช่น การพัฒนาหมู่บ้านหรือชุมชน การ
ช่วยเหลือทางราชการ ในการป้องกันและแก้ไขปัญหายาเสพติด โรคระบาด เป็นต้น (3) การเกื้อกูลสาธารณ
สมบัติ เช่น การสร้างถนนหนทาง การขุดลอกคลอง การสร้างฌาปนสถาน การสร้างประปาและไฟฟ้า การ
สร้างศาลาพักร้อน เป็นต้น (4) การเกื้อกูลประชาชนและสรรพสัตว์ เช่น การช่วยเหลือผู ้ประสบภัยการ
สงเคราะห์คนชราและคนพิการ หรือการสงเคราะห์โดยประการอื่น (ปลื้ม โชติษฐยางกูล, 2550: 110-111) 
 พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) (2527: 205-206)กล่าวว่า บทบาทพระสงฆ์นั้นมีหลักการที่แน่นอน                        
หากยึดคำสอนของพระพุทธเจ้าเป็นหลักคือ บทบาทโดยตรงได้แก่เกี่ยวกับตนเอง ซึ่งเริ่มจากการศึกษาพระ
ธรรมวินัย และชั้นตอนการปฏิบัติให้ถูกต้อง พร้อมกันนั้นพระสงฆ์ต้องปฏิบัติตามแนวทางนั้น ทั้งยังต้องแนะนำ
ผู้อื่นได้อย่างถูกต้อง ส่วนความสัมพันธ์ระหว่างสังคม พระสงฆ์ยังต้องมีหน้าที่ให้การศึกษา การเผยแผ่และการ
สงเคราะห์ เพื่อความอยู่ดีของประชาชนในทุมชน ซึ่งเมื่อกล่าวโดยสรุปบทบาทหน้าที่ของพระสงฆ์ในสังคม 
อาจแบ่งออกเป็น 2 รูปแบบ คือ 1) บทบาทที่สืบเนื่องมาจากสังคมดั้งเดิม 2) บทบาทที่เกิดจากการปรับตัวให้
เข้าสอดคล้องกับสังคมปัจจุบันของศาสนาและพระสงฆ์สำหรับแนวคิดตามข้อ 2 น้ันเป็นแนวคิดใหม่ ท่ีต้องการ
นำแนวคิดของพระพุทธศาสนามาเป็นแนวทางในการแก้ไขปัญหาและพัฒนาสังคม  
 พระมหาชูศักดิ์ น้อยสันเทียะ (2545: 20-21) มองว่า ลักษณะความสัมพันธ์ของพระสงฆ์กับสังคมแบ่ง
ออกเป็น 2 ลักษณะ คือ 1) ความสัมพันธ์ระหว่างสังคมพระสงฆ์เอง ซึ่งความสัมพันธ์นี้เกิดจากบทบัญญัติที่
พระพุทธเจ้ากำหนดไว้ เพื่อเป็นกรอบการอยู่ร่วมกันของพระสงฆ์ และทำหน้าที่ต่างๆ เช่น การอุปสมบท การ
ระงับอธิกรณ์ และสังฆกรรมอื่นๆ เป็นต้น 2) ความสัมพันธ์ระหว่างพระสงฆ์กับประชาชน โดยในเบื้องต้น
พระสงฆ์อาศัยปัจจัย 4 จากประชาชนในการดำรงชีวิต เป็นเหตุให้เกิดความผูกพ้นระหว่างกันโดยอัตโนมัติ 
หากแต่การตอบแทนของพระสงฆ์เป็นไปในรูปแบบคุณธรรม ต้องการช่วยเหลือผู้อื่นให้พ้นทุกข์ มีความสุขทุก
ขณะในการดำเนนิชีวิต ซึ่งล้วนเป็นการดำเนินตามเจตนาของพระพุทธเจ้า เมื่อครั้งทรงเริ่มประกาศแนวคำสอน
ในลัทธิของพระองค์  
 สรุป ปัจจุบันการปกครองคณะสงฆ์ ได้มีองค์กรสูงสุดดูแลความเรียบร้อย คือ มหาเถรสมาคมได้แบ่ง 
หน้าที่ในการพัฒนาองค์กร และมีส่วนร่วมในการพัฒนาชุมชนออกเป็น 6 ประการ คือ งานการปกครอง       
งานการศึกษา งานการศึกษาสงเคราะห์ งานการเผยแผ่  งานสาธารณูปการ งานสาธารณสงเคราะห์ และ
บทบาทของพระสงฆ์ อาจแบ่งได้ 2 รูปแบบ คือ บทบาทที่สืบเนื่องมาจากสังคมดั้งเดิม และบทบาทที่เกิดจาก
การปรับตัวให้เข้าสอดคล้องกับสังคมปัจจุบัน ซึ ่งการพัฒนาชุมชนจะประสบผลสำเร็จได้นั ้น จะต้อง



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565)  41 

ประกอบด้วยความสัมพันธ์ความสัมพันธ์ระหว่างสังคมพระสงฆ์เอง และความสัมพันธ์ระหว่างพระสงฆ์กับ
ประชาชน  
 การพัฒนาชุมชนตามแนวพระพุทธศาสนา ได้มีปราชญ์ทางพุทธศาสนาและนักวิชาการให้ทัศนะไว้ ดังนี้ 
 พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) (2547: 19) ได้กล่าวว่า สังคมไทยเป็นสังคมที่อาศัยหลักพุทธธรรมหรือ
หลักธรรมของพระพุทธศาสนาเป็นเวลานานแล้วจนกระทั่งพระพุทธศาสนากลายเป็นวัฒนธรรมและอารยธรรม
ของคนไทย แต่หลังจากที่คนไทยได้พัฒนาประเทศ ตามประเทศที่เจริญทางวัตถุ เข่น อเมริกา อังกฤษ เป็นต้น 
โดยหันหลังให้กับหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา สังคมไทยจึงมีสภาวะ และสัญญาณแห่งความเสื่อมก่อตัวขึ้น
ทุกขณะ ไม่ว่าจะเป็นด้านอาชญากรรม การทุจริตประพฤติมิชอบ และความขาดแคลนทางศีลธรรมในด้าน
ต่างๆ การที่ปัญหาทางสังคมที่เกิดขึ้นและเพิ่มทวีขึ้นอย่างรวดเร็ว เพื่อให้รอดพ้นจากความพินาศทางศีลธรรม 
เพื่อให้สมาชิกของชุมชนได้รับการพัฒนาในทุกๆ ด้านพร้อมที่จะมีชีวิตอยู่อย่างสงบสุขต่อไป  
 พระมหาสมชาย ญานวุฑฺโฒ (2552: 35) ได้กล่าวถึง แนวทางเพื่อพัฒนาบุคคล โดยใช้หลักพรหมวิหาร 
4 ดังนี้  ประการที่ 1 เมตตา ความรัก ความปรารถนาดีต่อตนเองและผู้อื่น เราทุกคนต้องการความสุข เราควร
พยายามเพื่อให้ชีวิตมีความสุขโดยตระหนักรู้ และใช้สมาธิ ภาวนา จิตใจ จะรู้สึกเป็นมิตร และประสาน
สอดคล้องกับตนเอง และผู ้อื ่นหยิบอื ่นความช่วยเหลือ และผลประโยชน์ปราศจากความปรารถนาแล้ว 
ปราศจากความมุ่งร้ายและการแข่งขัน เพื่อแต่ละบุคคล ใจจะได้สงบ และเป็นสุข ความสงบและความสุขนี้ก็จะ
แผ่กระจายไปยังผู้อื่นได้ด้วย ประการที่ 2 กรุณา ความกรุณาเกิดขึ้นได้เพราะเรามองเห็นความทุกข์ยากของ
ผู้อื่น และปรารถนาที่จะช่วยเขาให้พ้นจากกาวะนั้น คนรวยซึ่งไม่คำนึงถึงความทุกข์ยากของคนจนนั้นขาด
คุณธรรมข้อนี้ จึงเป็นการยากที่จะพัฒนาตัวเขาเองให้ดีขึ้น ไม่อาจเรียกว่า เป็นผู้มีความกรุณาไว้ในพุทธศาสนา
ฝ่ายมหายานสอนให้บุคคลอุทิศตนเพื่อเป็นโพธิสัตว์ ซึ่งมีอุดมคติที่จะขนปวงสัตว์ให้พ้นทุกข์ก่อนที่ตนจะเข้าสู่
นิพพาน ดังนั้น เราจึงไม่ควรเพิกเฉย แต่ต้องพยายามที่จะช่วยเหลือผู้อื่นปลดเปลื้องทุกข์ยากของเขาท่ านที่จะ
ทำได้ ประการที ่ 3 มุทิตา ร่วมยินดีเมื ่อผู ้อื ่นมีความสุข หรือประสบความสำเร็จปราศจากความริษยา 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งเมื่อบุคคลที่เป็นคู่แข่งขันก้าวหน้าไปกว่าเรา ประการที่ 4 อุเบกขา ความวางเฉย หมายถึง 
ใจที่สมดุล ไม่เอนเอียง ไม่ว่าจะเผชิญกับความสำเร็จหรือความล้มเหลว ไม่ว่าจะเผชิญกับความรุ่งเรือง หรือ
ความลำบากของตนหรือของผู้อื่น ก็จะไม่หวั่นไหวพราะสิ่งหล่านี้ถ้าหากว่าไม่สามารถที่จะช่วยผู้อื่นได้ก็จะไม่
รู้สึกรำคาญใจ หลังจากที่ได้พยายามอย่างดีที่สุดแล้ว  
 สรุป การพัฒนาบุคคลและชุมชน จะต้องเป็นการพัฒนาในทุกๆ ด้าน ไม่ว่าจะเป็นการพัฒนาทางด้าน
วัตถุ ด้านจิตใจ และในด้านอื่นๆ เพื่อพร้อมที่จะมีชีวิตอยู่อย่างสงบสุขต่อไป ซึ่งหลักธรรมของพระพุทธศาสนา 
มีความสำคัญต่อการพัฒนาชุมชนเป็นอย่างยิ่ง เช่น พรหมวิหาร 4 คือ เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา ในการที่
จะทำให้ผู้ที่ปฏิบัติธรรมตามเกิดคุณธรรมและจริยธรรม และการพัฒนานั้นจะต้องพัฒนาทั้งตัวพระสงฆ์เองและ
ชุมชนไปพร้อมกัน เพราะแต่ละชุมชนต้องการที่พึ่งในการดำรงชีวิต โดยมีวัดเป็นศูนย์รวมน้ำใจของชุมชน 
ดังนั้น จึงเป็นบทบาทของพระสงฆ์ที่จะต้องทำให้การพัฒนาชุมชนเป็นรูปธรรม เพื่อให้เกิดความสันติสุขใน
ชุมชน  
 



42  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 

3. แนวคิดการสร้างชุมชนคณุธรรมตน้แบบวิถีพุทธ  
 คำว่า “ชุมชน” คือ กลุ่มคนที่อยู่รวมกันตามพื้นที่ตามภูมิศาสตร์ หรือกลุ่มคนที่อยู่รวมตัวกัน ณ ที่แห่ง
ใดแห่งหนึ่งที่ทำกิจกรรมบางอย่างร่วมกัน โดยมีโครงสร้างและวัตถุประสงค์การดำเนินการของสมาชิกในชุมชน
ที่ชัดเจนและต่อเน่ือง โดยสมาชิกในชุมชนมีความตระหนักในเอกลักษณ์ของชุมชน และมีความรู้สึกเป็นเจ้าของ
ชุมชนร่วมกัน (เกรียงศักด์ิ เจริญวงศ์ศักดิ,์ 2544: 20)  
 ประเวศ วะสี (2541: 13) ให้ความหมายว่า ชุมชน หมายถึง การที่คนจำนวนหนึ่งมีวัตถุประสงค์
ร่วมกันมีความเอื้ออาทรต่อกัน มีความพยายามที่จะทำอะไรร่วมกัน มีการเรียนรู้ร่วมกันในการกระทำ ซึ่ง
รวมถึงการสื่อสารกัน  
 ดำรงศักดิ์ แก้วเพ็ง (2556: 7-8) ได้สรุปความหมายของชุมชนออกเป็น 3 แนวทาง ที่มีความแตกต่าง
กันออกไปตามที่มาและความหมาย คอื (1) ชุมชน หมายถึง การรวมตัวกลุ่มคนที่มีความสัมพันธ์กันตามบรรทัด
ฐานทางสังคมมีความผูกพัน มีความเป็นปึกแผ่น และอาจหมายถึงกลุ่มบุคคลที่มีสายสัมพันธ์กันทั้งในมิติ
ความสัมพันธ์แบบเครือญาติและมิติทางสังคมและวัฒนธรรม (2) ชุมชน หมายถึง กลุ่มคนที่อาศัยอยู่ในพื้นที่
แห่งใดแห่งหนึ่ง เช่น ละแวกบ้าน หมู่บ้านตำบล อำเภอ จังหวัด เป็นต้น ซึ่งมีความเกี่ยวข้องกับความผูกพันทั้ง
ในด้านพื้นที่และความเอื้ออาทรที่มีต่อกัน (3) ชุมชน หมายถึง องค์กรและขบวนการทางสังคมที่มีวัตถุประสงค์
แน่ชัด และรวมกันในระยะเวลาที่นานพอสมควร จนเกิดระบบความสัมพันธ์และความผูกพันกันเกิดขึ้น เช่น 
องค์กรชุมชนองค์กรในท้องถิ่น กลุ่มอาชีพ กลุ่มผลประโยชน์ เป็นต้น  
 สรุป ความเป็นชุมชน เป็นความรู้สึกร่วมและกระบวนการของกลุ่มคนที่มีความเกี่ยวข้องกับอุดมการณ์ 
การสื่อสาร การแบ่งปัน การยอมรับสิทธิและอำนาจในการจัดการ การเรียนรู้และการปรับตัวที่เกิดจากการมี
ส่วนร่วมของผู้คนในการจัดการกับชุมชน และการสร้างปฏิสัมพันธ์ต่อกันของผู้คนในเครือข่าย ผลที่เกิดขึ้นก็คือ 
การแบ่งปันและการจัดการตามกลไกของผู้ใช้และผู้ร่วมสร้างเครือข่ายสังคมนั้น 
 วิถีพุทธ คือ สัจธรรมที่พระพุทธเจ้าตรัสรู้คือ อริยสัจ 4 สามารถนิยาม วิถีพุทธ ได้ว่าคือ วิถีแห่งการ
ประจักษ์แจ้งสัจจะ หรือวิถีแห่งการทำความจริงให้ปรากฏ ซึ่งความจริงที่ต้องประจักษ์แจ้งหรือทำให้ปรากฏนั้น 
มีอยู่ 4 มิติหลักๆ คือ 1. ความจริงของทุกข์หรือปัญหาต่างๆ (ทุกขสัจจะ) เป็นความจริงที่เราต้องรู้หรือเข้าใจ
อย่างถ่องแท้ว่าทุกข์หรือปัญหาต่างๆ ที่เกิดขึ้นนั้น คืออะไร มีขอบเขต และผลกระทบอย่างไร 2. ความจริงของ
สาเหตุแห่งทุกข์หรือปัญหาต่างๆ (สมุทัยสัจจะ) เป็นความจริงที่เราต้องรู้และแก้ไขให้ได้หรือจัดการแก้สาเหตุที่
แท้จริงของปัญหาให้ได้ 3. ความจริงของความพ้นทุกข์หรือเป้าหมายของการแก้ปัญหา (นิโรธสัจจะ) เป็นความ
จริงที่เราต้องบรรลุถึง หรือทำให้เกิดความชัดเจนว่าเป้าหมายในการแก้ปัญหาคืออะไร ประโยชน์สุขที่แท้จริงที่
เราต้องการคืออะไร 4. ความจริงของทางพ้นทุกข์หรือทางแก้ปัญหา (มัคคสัจจะ) เป็น ความจริงของทาง
แก้ปัญหาที่เราต้องสร้างขึ ้น และใช้ปฏิบัติเพื ่อขจัดสาเหตุที ่แท้จริงของปัญหา และบรรลุเป้าหมายหรือ
ประโยชน์สุขที่แท้จริง ประเด็นสำคัญของวิถีพุทธตามหลักอริยสัจ 4 ในการจะแก้ปัญหาได้สำเร็จเราต้องรู้เข้าใจ 
"สัจจะ" หรือความจริงของปัญหา สาเหตุ เป้าหมาย และแนวทาง โดยมีวิธีปฏิบัติต่อความจริงแต่ละอย่าง
แตกต่างกันออกไป ความจริงของปัญหาจะต้องถูกระบุออกมาให้ชัดแจ้งว่าคืออะไร สาเหตุของปัญหาจะต้องถูก



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565)  43 

ขจัดให้หมดไป เป้าหมายของปัญหาจะต้องบรรลุถึง และแนวทางแก้ปัญหาจะต้องสร้างขึ้นและใช้ปฏิบัติให้
สามารถขจัดสาเหตุของปัญหา และบรรลุเป้าหมายที่ตั้งไว้ได้จริง (ทาริตา แตงเส็ง และคณะ, 2563: 244-245) 

วิถีพุทธ คือ หลักธรรมต่างๆ ที่เป็นแนวทางในการประพฤติปฏิบัติ เพื่อให้เหมาะสมกับการจัดการ  
วิถีพุทธในชุมชน ในแต่ละด้าน ดังนี้ 1) ด้านเศรษฐกิจ (ทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์) 2) ด้านสังคม (หลักศีลธรรม) 
3) ด้านทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม (อาวาสสัปปายะธรรม) และ 4) ด้านศาสนา ศิลปะและวัฒนธรรม 
(หลักสังคหวัตถุธรรม) อธิบายได้ ดังนี้ (ทาริตา แตงเส็ง และคณะ, 2563: 244-245) 
 1) ด้านเศรษฐกิจ (ทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์) เป็นหลักธรรมในพุทธศาสนา คือ ประโยชน์ในปัจจุบัน 4 
อย่าง บ้างเรียกว่า หัวใจเศรษฐี “อุ อา กะ สะ” อาจเรียกสั้นๆ ว่า ทิฏฐธัมมิกัตถะ..หมายถึง ธรรมที่เป็นไปเพื่อ
ประโยชน์ในปัจจุบัน หลักธรรมอันอำนวยประโยชน์สุขขั้นต้น เพื่อประโยชน์สุขสามัญที่มองเห็นกันในชาตินี้           
ที่คนทั่วไปปรารถนา มี ทรัพย์ ยศ เกียรติ ไมตรี เป็นต้น อันจะสำเร็จด้วยธรรม 4 ประการ คือ 1. อุฏฐาน
สัมปทา ถึงพร้อมด้วยความหมั่น เช่น ขยันหมั่นเพียร เลี้ยงชีพด้วยการหมั่นประกอบการงาน เป็นผู้ขยันไม่เกียจ
คร้านในการงานนั้น ประกอบด้วยปัญญาเครื่องสอดส่อง อันเป็นอุบายในการงานนั้น ให้สามารถทำได้สำเร็จ      
2. อารักขสัมปทา ถึงพร้อมด้วยการรักษาโภคทรัพย์ (ที่หามาได้ด้วยความขยันหมั่นเพียรโดยชอบธรรม)                  
เขารักษาคุ้มครองโภคทรัพย์เหล่านั้นไว้ได้พร้อมมูล ไม่ให้ถูกลัก หรือทำลายไปโดยภัยต่างๆ 3. กัลยาณมิตตตา 
คบคนดี ไม่คบคบชั่ว อยู่อาศัยในบ้านหรือนิคมใด ย่อมดำรงตน เจรจา สนทนากับบุคคลในบ้านหรือนิคมนั้น 
ซึ่งเป็นผู้มีสมาจารบริสุทธิ์ ผู้ถึงพร้อมด้วยศรัทธา ศีล จาคะ ปัญญา 4. สมชีวิตา อยู่อย่างพอเพียง รู้ทางเจริญ
ทรัพย์และทางเสื่อมแห่งโภคทรัพย์แล้วเลี้ยงชีพพอเหมาะ ไม่ให้สุรุ่ยสุร่ายฟูมฟายนัก ไม่ให้ฝืดเคืองนัก ด้วยคิด
ว่ารายได้ของเราจักต้องเหนือรายจ่าย และรายจ่ายของเราจักต้องไม่เหนือรายได้ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. 
ปยุตฺโต), 2546: 12)   
 2) ด้านสังคม (หลักศีลธรรม) พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) กล่าวว่า หลักศีล แปลว่า การรักษา
กายใจให้เรียบร้อย และยังหมายถึงข้อปฏิบัติสำหรับควบคุมกาย และวาจาให้ตั้งอยู่ในความดีงาม การรักษา
ปกติตามระเบียบวินัย ปกติมารยาทที่สะอาดปราศจากโทษข้อปฏิบัติในการเว้นจากความชั่ว ข้อปฏิบัติในการ
ฝึกกาย วาจาให้ดียิ่งขึ้น ความสุจริตทางกายวาจาและอาชีพ เพราะ “ศีล” เป็นสิ่งสำคัญที่ควรจะมีก่อน เพราะ
ศีลเป็นเบื้องต้นแห่งความดีงาม เป็นที่พึ่งเบื้องต้น เป็นมารดาแห่งกัลยาณธรรม และเป็นบ่อเกิดแห่งกุศลธรรม
ทั้งปวง (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546: 12) ศีลขั้นพื้นฐานสำหรับมนุษย์ ได้แก่ ศีล 5 มีสาระมุ่งไป
เพื่อการไม่เบียดเบียน  ซึ่งเป็นขั้นเริ่มต้นของการสร้างสภาพแวดล้อมทางสังคมที่เกื้อกูลศีล ต่อจากนั้นจะเป็น
การเน้นการเกื้อกูลสิ่งแวดล้อม และความเป็นอยู่ส่วนตัวและการฝึกหัดขัดเกลา (กิเลส) ตนเอง การรักษาศีลมี
เป้าหมายหลัก 2 ประการ คือ ขัดเกลากิเลส และพัฒนาตนเอง ให้เป็นคนดีสามารถอยู่ร่วมกันในสังคมได้อย่าง
สันติสุข และเพื่อเกื้อกูลประโยชน์ต่อผู้อื่นและต่อสังคม ซึ่งพระพุทธเจ้าตรัสว่า ศีลสมบัติของบุคคลผู้มีศีล 
สมบูรณ์ด้วยศีลมีอานิสงส์ 5 ประการ คือ 1. ย่อมได้โภคทรัพย์ใหญ่หลวงซึ่งมีความไม่ประมาทเป็นเหตุ 2. 
กิตติศัพท์อันดีงามย่อมกระฉ่อนไป 3. เข้าไปหาบริษัทใดๆ เช่น ขัตติยบริษัท พราหมณบริษัท คหบดีบริษัท 
สมณบริษัท ย่อมเป็นผู้แกล้วกล้า ไม่เก้อเขินเข้าไปหาบริษัทนั้นๆ 4. ย่อมไม่หลงลืมสติ 5. หลังจากตายแล้ว 
ย่อมไปบังเกิดในสุคติโลกสวรรค์ (วิ.ม. (ไทย) 5/285/99) 



44  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 

 3) ด้านทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม (อาวาสสัปปายะธรรมหรือสัปปายะ 7) สิ่งที่เหมาะกัน 
สิ่งที่เกื้อกูล ช่วยสนับสนุนในการบำเพ็ญภาวนาให้ได้ผลดี ช่วยให้สมาธิตั้งมั่น ไม่เสื่อมถอย คือ 1. อาวาสสัปปายะ 
(ที่อยู่ซึ่งเหมาะกัน เช่น ไม่พลุกพล่านจอแจ) 2. โคจรสัปปายะ (ที่หาอาหาร ที่เที่ยวบิณฑบาตที่เหมาะดี เช่น          
มีหมู่บ้านหรือชุมชนที่มีอาหารบริบูรณ์อยู่ไม่ใกล้ไม่ไกลเกินไป) 3. ภัสสสัปปายะ   (การพูดคุยที่เหมาะกัน เช่น 
พูดคุยเล่าขานกันแต่ในกถาวัตถุ 10 และพูดแต่พอประมาณ) 4. ปุคคลสัปปายะ (บุคคลที่ถูกกันเหมาะกัน เช่น 
มีท่านผู้ทรงคุณธรรม ทรงภูมิปัญญาเป็นที่ปรึกษาเหมาะใจ) 5. โภชนสัปปายะ (อาหารที่เหมาะกัน เช่น ถูกกับ
ร่างกาย เกื้อกูลต่อสุขภาพ ฉันไม่ยาก ) 6. อุตุสัปปายะ (ดินฟ้าอากาศธรรมชาติแวดล้อมที่เหมาะกัน เช่น             
ไม่หนาวเกินไป ไม่ร้อนเกินไป เป็นต้น) 7. อิริยาปถสัปปายะ (อิริยาบถที่เหมาะกัน เช่น บางคนถูกกับจงกรม 
บางคนถูกกับนั่ง ตลอดจนมีการเคลื่อนไหวที่พอดี) (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2557: 286) 
 4) ด้านศาสนา ศิลปะ/วัฒนธรรม (หลักสังคหวัตถุธรรม) พระพุทธองค์ได้ทรงกล่าวถึงอานิสงส์ที่เกิด
จากการสงเคราะห์ประชาชนด้วยสังคหวัตถุ 4 ในพระไตรปิฎก พระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย ปาฎิกวรรค ลักขณสูตร  
มีใจความว่า “ภิกษุทั้งหลาย ในชาติก่อน ภพก่อน กำเนิดก่อน ตถาคตเกิดเป็นมนุษย์สงเคราะห์ประชาชนด้วย
สังคหวัตถุ 4 คือ (1) ทาน (การให้) (2) เปยยวัชชะ (วาจาเป็นที่รัก) (3) อัตถจริยา (การประพฤติประโยชน์)           
(4) สมานัตตตา (การวางตนสม่ำเสมอ) …” (ที.ปา. (ไทย) 11/210/170 -171) พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) 
กล่าวว่า หลักธรรมที่เป็นเครื่องยึดเหนี่ยวน้ำใจคน และประสานหมู่ชนไว้ในสามัคคี ประกอบด้วย 1. ทาน ให้ปัน 
คือ เอื้อเฟื้อ เผื่อแผ่ เสียสละ แบ่งปัน ช่วยเหลือสงเคราะห์ด้วยปัจจัยสี่ ทุน หรือทรัพย์สินสิ่งของ ตลอดจนให้
ความรู้ ความเข้าใจ และศิลปวิทยา 2. ปิยวาจา พูดอย่างรักกัน คือ กล่าวคำสุภาพ ไพเราะ น่าฟัง ชี้แจง 
แนะนำสิ่งที่เป็นประโยชน์ มีเหตุผลเป็นหลักฐาน ชักจูงในทางที่ดีงาม หรือแสดงความเห็นอกเห็นใจ ให้กำลังใจ 
รู้จักพูด ให้เกิดความเข้าใจดี สมานสามัคคี เกิดไมตรี ทำให้รักใคร่นับถือ และช่วยเหลือเกื้อกูลกัน 3. อัตถจริยา 
ทำประโยชน์ คือ ช่วยเหลือด้วยแรงกาย และขวนขวายช่วยเหลือกิจการต่างๆ บำเพ็ญประโยชน์ รวมทั้งช่วย
แก้ไขปัญหาและช่วยปรับปรุงส่งเสริมในด้านจริยธรรม 4. สมานัตตตา เอาตัวเข้าสมาน คือ ทำตัวให้เข้ากับเขาได้ 
วางตนเสมอต้นเสมอปลาย ให้ความเสมอภาค ปฏิบัติสม่ำเสมอกันต่อคนทั้งหลาย  ไม่เอาเปรียบ และเสมอใน
สุขทุกข์ คือร่วมสุข ร่วมทุกข์ ร่วมรับรู้ ร่วมแก้ไขปัญหา เพื่อให้เกิดประโยชน์สุขร่วมกัน (พระพรหมคุณาภรณ์ 
(ป.อ. ปยุตฺโต), 2550: 25) 
 สรุป แนวคิดการสร้างชุมชนคุณธรรมต้นแบบวิถีพุทธ เป็นหลักการหรือวิธีการจัดการชุมชน โดยอาศัย
หลักพุทธธรรมเป็นกระบวนการในการบูรณาการในแต่ละด้าน ให้เป็นแนวทางในการประพฤติปฏิบัติในชุมชน 
เพื่อให้เหมาะสมกับการจัดการวิถีพุทธในชุมชน มีความเป็นอยู่ที่ดี และสามารถพึ่งตัวเองได้อย่างยั่งยืน 
4. ประวัติและผลงานของพระครูปริยัติสุทธิวงศ์ ด้านการสร้างชุมชนคุณธรรมต้นแบบวิถีพุทธ 
 1. ประวัติพระครูปริยัติสุทธิวงศ์และผลงาน 
 พระครูปริยัติสุทธิวงศ์ ฉายา ผาสุโก อายุ 52 พรรษา 32 เดิมช่ือ คำเพียร นามสกุล ผาสุข เกิดวัน 7 ฯ 
8 ค่ำ ปีระกา วันที่ 7 เดือน พฤษภาคม พ.ศ. 2512 บรรพชาวันที่ 9 เดือน เมษายน พ.ศ 2528 ณ วัดสุทธิวงศา 
บ้านหัวงัว ตำบลหัวงัว อำเภอสนม จังหวัดสุรินทร์ อุปสมบท วันที่ 27 เดือน พฤษภาคม พ.ศ. 2533 เวลา  



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565)  45 

09.39 น. ณ พัทธสีมาอุโบสถวัดเสมียนนารี แขวงลาดยาว เขตจตุจักร กรุงเทพมหานคร ปัจจุบัน สังกัดวัดสุทธิ
วงศา บ้านหัวงัว ตำบลหัวงัว อำเภอ สนม จังหวัดสุรินทร์ 
 วิทยฐานะ ท่านสอบได้ นักธรรมชั้นตรี  นักธรรมชั้นโท นักธรรมชั้นเอก จากสำนักเรียนวัดหนองโพธิ์ 
จ.นครนายก สอบได้ ป.ธ. 1–3 จากสำนักเรียนวัดหนองโพธิ์ จ.นครนายก สำเร็จการศึกษา ปริญญาตรี           
พุทธศาสตรบัณฑิต (พธบ.) มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย และปริญญาโท ศาสนศาตรมหาบัณฑิต (ศน.ม.) 
มหามกุฏราชวิทยาลัย เมื่อปี พ.ศ. 2555 
 งานปกครอง (ปี พ.ศ.2542-ปัจจุบัน) ท่านเคยเป็นรองเจ้าอาวาสวัดสุทธิวงศา ผู้อำนวยการศูนย์
พัฒนาคุณธรรมประจำจังหวัดสุรินทร์ (ประธานพระวิทยากรกองทัพธรรม กองทัพไทยต้านภัยยาเสพติด 
จังหวัดสุรินทร์)  รองเจ้าคณะหัวงัว รองประธานศูนย์หน่วยอบรมประชาชนประจำตำบลหัวงัว (อป.ต.)                 
เจ้าคณะตำบลหัวงัว ประธานศูนย์หน่วยอบรมประชาชนประจำตำบลหัวงัว (อป.ต.) ปัจจุบัน ท่านเป็นเจ้า
อาวาสวัดสุทธิวงศา และเจ้าสำนักปฏิบัติธรรมประจำจังหวัดสุรินทร์แห่งที่ 11 
 ประวัติการทำงาน (ปี พ.ศ. 2534-ปัจจุบัน) ท่านเคยเป็นกรรมการสอบธรรมสนามหลวง พระนัก          
เผยแผ่พระพุทธศาสนาและพระธรรมทูต ครูสอนพระปริยัติธรรมแผนกธรรม/บาลี ประจำสำนักเรียนวัดสุทธิวงศา 
อำเภอสนม จังหวัดสุรินทร์ ปัจจุบัน ท่านเป็นประธานกลุ่มสัจจะออมทรัพย์วัดสุทธิวงศา ประธานโครงการบวชเณร 
ภาคฤดูร้อนบวชศีลจาริณีเฉลิมพระเกียรติ/ประธานโครงการอบรมค่ายธรรมเยาวชน นักเรียน ครูสอนปริยัติธรรม
ประจำจังหวัดสุรินทร์ ผู้บริหารศูนย์อบรมเด็กก่อนเกณฑ์วัดสุทธิวงศา ผู้อำนวยการศูนย์ศึกษาพระพุทธศาสนา 
วันอาทิตย์ บรรยายธรรมทางสถานีวิทยุ คลื่น FM 103.75 M.Hz และคลื่น 100.75  M.Hz เวลา 05.00-07.00 น. 
ทุกวันเสาร์-อาทิตย์ ในรายการสายธารเสียงธรรม และรายการอรุณธรรมนำสุข ทุกวันจันทร์-ศุกร์ ครูพระสอน
ศีลธรรมในโรงเรียน จังหวัดสุรินทร์ อาจารย์พิเศษมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พระบัณฑิตอาสา
เผยแผ่พระพุทธศาสนา และประธานกองทุนสวัสดิการชุมชน ตำบลหัวงัว 
 เกียรติคุณที่ได้รับ (ปี พ.ศ. 2548-ปัจจุบัน) ท่านได้รับพระราชทาน เสาเสมาธรรมจักรทองคำ (ผลงาน
ดีเด่นด้านส่งเสริมการปฏิบัติธรรม) จากสมเด็จพระเทพรัตน์ราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี) ได้รับการประกาศ
ให้เป็นวัดพัฒนาตัวอย่าง จากสำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ โดยเจ้าประคุณสมเด็จพระพุฒาจารย์             
(เกี่ยว อุปเสนมหาเถระ) ประธานคณะผู้ปฏิบัติหน้าที่สมเด็จพระสังฆราช เป็นองค์ประธานมอบ ได้รับโล่
ประกาศเกียรติคุณ คุ้มครองผู้บริโภค จากสำนักนายกรัฐมนตรี และได้รับโล่ประกาศเกียรติคุณจากรายการ 
DDTV (ผลงานด้านผู้ทำคุณประโยชน์เพื่อสื่อสาธารณะของคณะสงฆ์) จากสมเด็จพระวันรัตน์ (จุนท์ พฺรหมฺคุตฺต 
มหาเถระ) กรรมการมหาเถรสมาคม (พระครูปริยัติสุทธิวงศ์, [อัดสำเนา]) 
 2. การสร้างศูนย์พัฒนาคุณธรรมจังหวัดสุรินทร ์
 ศูนย์พัฒนาคุณธรรมจังหวัดสุรินทร์ตั้งอยู่ ณ วัดสุทธิวงศา หมู่ที่ 8 บ้านหัวงัว ตำบล หัวงัว อำเภอสนม 
จังหวัดสุรินทร์ โทร. 081-0700062 เป็นองค์กรศาสนา ที่ตั้งขึ้นโดยความร่วมมือระหว่าง คณะสงฆ์และราชการ 
จังหวัดสุรินทร์ ภายใต้โครงการ “กองทัพธรรม กองทัพไทย ร่วมต้านภัยยาเสพติด” ของกองบัญชาการทหาร
สูงสุด สำนักงานคณะกรรมการป้องกันและปราบปรามยาเสพติด (ป.ป.ส.) และกระทรวงศึกษาธิการ ซึ่งได้มีพิธี
เปิดป้ายอย่างเป็นทางการ เมื่อวันที่ 30 เมษายน 2545 ณ วัดสุทธิวงศา โดยมีพระธรรมโมลี เจ้าคณะจังหวัด



46  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 

สุรินทร์ และนายเกษมศักดิ์ แสนโภช ผู้ว่าราชการจังหวัดสุรินทร์ในขณะนั้นให้ความเห็นชอบในการจัดตั้งและ
ดำเนินการอบรมคุณธรรมจริยธรรมให้แก่เยาวชน นักเรียน นิสิต นักศึกษา หน่วยงานราชการและประชาชน
ทั่วไป จัดการอบรมทั่วทั้งจังหวัดสุรินทร์ และจังหวัดใกล้เคียง เช่น บุรีรัมย์ ร้อยเอ็ ด ศรีสะเกษ ปราจีนบุรี              
โดยได้ดำเนินการอบรมคุณธรรมจริยธรรมมาอย่างต่อเนื่อง มีการวางแผนงานในอนาคตที่จะขยายพื้นที่การ
อบรมให้ครอบคลุมไปทั่วประเทศจนถึงปัจจุบัน 
 2.1 การบริหารจัดการสร้างชุมชนคุณธรรมต้นแบบวิถีพุทธ  
 การบริหารจัดการสร้างชุมชนคุณธรรมต้นแบบวิถีพุทธ มุ่งสร้างเสริมให้เยาวชนและประชาชนได้มี
โอกาสได้ศึกษาหลักพุทธธรรม เพื่อการพัฒนาคุณธรรมจริยธรรม มีการดำเนินงานโครงการพัฒนาคุณธรรม
ให้แก่เยาวชน และประชาชนทั่วไป โดยมีแผนการดำเนินงานตลอดปี เช่น การจัดงานสำคัญทางพระพุทธศาสนา 
การจัดงานบวชชีพราหมณ์เป็นประจำทุกปี บุคลากรภายในวัดก็ได้รับการส่งเสริมให้ได้รับการพัฒนา ให้เข้าใจ
บทบาทและภารกิจในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา  สามารถวางแผนงานและดำเนินงานได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
หลักสูตรที่ใช้ในการฝึกอบรม ได้แก ่
 หลักสูตรที่ 1 ค่ายพุทธธรรมเพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิต ระยะเวลา 3 วัน 2 คืน หลักสูตรนี้เหมาะสม
สำหรับนักเรียนระดับประถมศึกษาและมัธยมศึกษาตอนต้น 
 หลักสูตรที่ 2 ค่ายผู้นำเยาวชนวิถีพุทธ ระยะเวลา 4 วัน 3 คืน หลักสูตรนี้เหมาะสำหรับนักเรียน
มัธยมศึกษาตอนต้นและมัธยมศึกษาตอนปลาย  
 หลักสูตรที่ 3 ค่ายปฏิบัติธรรม ระยะเวลา 3 วัน 2 คืน หลักสูตรนี้เหมาะสำหรับนักเรียน นักศึกษา 
ข้าราชการ และประชาชนทั่วไป 
 หลักสูตรที่ 4 ค่ายผู้นำชุมชนเครือข่ายคุณธรรม ระยะเวลา 3 วัน 2 คืน หลักสูตรนี้เหมาะสำหรับผู้นำ
ชุมชน เช่น กำนัน ผู้ใหญ่บ้าน และประชาชนทั่วไป 
 หลักสูตรที่ 5 ค่ายปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน ระยะเวลา 5 วัน 4 คืน หลักสูตรนี้เหมาะสำหรับผู้ที่มี
ความสนใจในการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน  
 2.2 การเสริมสร้างคุณธรรมต้นแบบวิถีพุทธ 
 บทบาทของพระครูปริยัติสุทธิวงศ์ ได้เข้ามาช่วยส่งเสริมคุณธรรมคนในสังคม เพื่อนำสังคมไปสู่สันติสุข
แบบยั่งยืน ซึ่งเป็นไปตามนโยบายของรัฐบาลตามแผนยุทธศาสตร์การปฏิรูปกิจการพระพุทธศาสนา ระยะ 5 ปี 
และ 20 ปี โดยมีวิสัยทัศน์ คือ “พุทธศาสน์มั่นคง ดำรงศีลธรรม นำสังคมสันติสุขอย่างยั่งยืน” อันเป็นการ
ดำเนินตามแผนยุทธศาสตร์ชาติที่ว่า “มั่นคง มั่งคั่ง ยั่งยืน” อย่างเป็นรูปธรรม คุณธรรมจริยธรรมให้แก่เยาวชน 
นักเรียน นิสิต นักศึกษา หน่วยงานราชการและประชาชนทั่วไป ซึ่งศูนย์พัฒนาคุณธรรมจังหวัดสุรินทร์ได้มี
โครงการฝึกอบรมหลายโครงการตามหลักสติปัฏฐาน 4  เป็นไปตามหลักพุทธธรรม หลักอริยวัฑฒิ หรือ 
อารยวัฒิ 5 (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546) ความเจริญอย่างประเสริฐหลักความเจริญของอารยชน 
(เยาวชน นักเรียน นิสิต นักศึกษา หน่วยงานราชการและประชาชนทั่วไป) ได้แก่ 1. ศรัทธา ความเชื่อ ความ
มั่นใจในพระรัตนตรัย ให้หลักแห่งความจริงอย่างดีงามอันมีเหตุผล 2. ศีล ความประพฤติดี มีวินัย เลี้ยงชีพ
สุจริต 3. สุตะ การเล่าเรียนสดับฟังศึกษาหาความรู้ 4. จาคะ การเผื่อแผ่เสียสละ เอื้อเฟื้อ มีน้ำใจช่วยเหลือ       



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565)  47 

ใจกว้าง พร้อมที่จะรับฟังและร่วมมือ ไม่คับแคบเอาแต่ตัว 5. ปัญญา ความรอบรู้ รู้คิด รู้พิจารณา เข้าใจเหตุผล 
รู้จักโลกและชีวิตตามความเป็นจริง และพรหมหวิหาร 4 เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา (องฺ.จตุกฺก (ไทย) 
21/125/190-192) ซึ่งศึกษาเทียบเคียงกับงานวิจัยการพัฒนาชุมชนตามแนววิถีพุทธของ (ทาริตา แตงเส็ง และ
คณะ, 2563) การอบรมนั้น ทำให้เกิดผลต่อชุมชนใน 4 ด้าน คือ 1) ด้านเศรษฐกิจ (ทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์)              
2) ด้านสังคม (หลักศีลธรรม) 3) ด้านทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม (อาวาสสัปปายะธรรม) 4) ด้านศาสนา 
ศิลปะ/วัฒนธรรม (หลักสังคหวัตถุธรรม) 
 3. บทบาทของพระครูปริยัติสุทธิวงศ์ สร้างคุณธรรมต้นแบบวิถีพุทธ ใน 3 ด้าน คือ 
 3.1 บทบาทด้านพัฒนาจิตวิญญาณ ได้จัดตั้งศูนย์พัฒนาคุณธรรมจังหวัดสุรินทร์ แนะนําให้ประชาชน 
ประพฤติตามหลักพระพุทธศาสนา ส่งเสริมให้ประชาชนปฏิบัติธรรมตามสมควรแก่โอกาส  หลายโครงการ 
ได้แก่ โครงการค่ายพุทธธรรมเพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิต ค่ายผู้นำเยาวชนวิถีพุทธ ค่ายปฏิบัติธรรม ค่ายผู้นำ
ชุมชนเครือข่ายคุณธรรม และค่ายปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน เป็นต้น 
 3.2 บทบาทด้านการศึกษา ได้ดำเนินการอบรมคุณธรรมจริยธรรมมาอย่างต่อเนื่อง มุ่งสร้างเสริมให้แก่
เยาวชน นักเรียน นิสิต นักศึกษา หน่วยงานราชการ และประชาชนทั่วไป มีโอกาสได้ศึกษาหลักพุทธธรรม  
เพื่อการพัฒนาคุณธรรมจริยธรรม สืบเนื่องจากโครงการอบรมหลักสูตรต่างๆ  
 3.3 บทบาทด้านผู้นำการพัฒนาชุมชน เป็นประธานศูนย์พัฒนาคุณธรรมจังหวัดสุรินทร์ และเป็นผู้นํา
อีกหลายบทบาท เป็นผู้ประสานเพื่อให้เกิดการร่วมมือจากทุกฝ่าย จนได้รับความเชื่อมั่นจากหน่วยงานราชการ
ต่างๆ โดยมีแผนการดำเนินงานโครงการพัฒนาคุณธรรมให้แก่เยาวชนและประชาชนทั่วไปตลอดปี เช่น           
การจัดงานสำคัญทางพระพุทธศาสนา การจัดงานบวชชีพราหมณ์เป็นประจำทุกปี เป็นต้น 
 

                  
 

ภาพประกอบการอบรมในโครงการสร้างคุณธรรมต้นแบบวิถีพุทธ  
(ภาพ : คณะผู้เขียน, 14 สิงหาคม 2564) 

 
 
 
 



48  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 

 ดังนั้น บทบาทของพระครูปริยัติสุทธิวงศ์ ในการสร้างคุณธรรมต้นแบบวิถีพุทธ สามารถสรุปเป็น
ตารางแผนภาพได้ ดังนี้ 

บทบาทการพัฒนา โครงการ/กิจกรรม หลักพุทธธรรมเพื่อการพัฒนา/ผลที่ได้รับ 

1.บทบาทด ้านพ ัฒนาจิต
วิญญาณ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
2.บทบาทด้านการศึกษา 
 
 
 
3.บทบาทด้านผู้นําการพัฒนา 
ชุมชน 
 
 

- จัดตั้งศูนย์พัฒนาคุณธรรมจังหวัด
สุรินทร์  
- โครงการอบรมคุณธรรมจริยธรรม 
1 .  ค ่ ายพ ุทธธรรมเพ ื ่ อพ ัฒนา
คุณภาพชีวิต (นักเรียนประถมศึกษา 
และมัธยมศึกษาตอนต้น) 
2 .  ค ่ ายผ ู ้ นำ เยาวชนว ิ ถ ี พ ุ ทธ 
(นักเรียนมัธยมศึกษาตอนต้นและ
ตอนปลาย)   
3. ค ่ายปฏิบ ัต ิธรรม (นักเร ียน/
น ั ก ศ ึ ก ษ า  ข ้ า ร า ช ก า ร  แ ล ะ
ประชาชนทั่วไป) 
4 .  ค ่ ายผ ู ้ นำช ุ มชนเคร ื อข ่ าย
คุณธรรม(ผู ้นำชุมชน เช่น กำนัน 
ผู้ใหญ่บ้าน และประชาชนทั่วไป) 
5. ค่ายปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน               
(ผ ู ้ท ี ่ม ีความสนใจในการปฏิบัติ
วิปัสสนากรรมฐาน) 
- ด ำ เ น ิ น ก า ร อ บ ร มค ุ ณ ธ ร รม
จริยธรรมมาอย่างต่อเนื ่อง ให้แก่
เยาวชน นักเรียน นิสิต นักศึกษา 
หน่วยงานราชการและประชาชน
ทั่วไป/ตามโครงการ ข้อ 1 
- ประธานศูนย ์พ ัฒนาคุณธรรม
จังหวัดสุร ินทร์ และเป็นผู ้นำอีก
หลายบทบาท  
- แผนการดำเน ินงานโครงการ
พัฒนาคุณธรรมฯ ตลอดปี เช่น การ
จัดงานสำคัญทางพระพุทธศาสนา/ 

- หลักสติปัฏฐาน 4 (หลักธรรมการพัฒนา
ตน/หมู่คณะ)  
- หลักอริยวัฑฒิ หรืออารยวัฒิ 5 (หลักธรรม 
สำหรับการพัฒนาตน/หมู่คณะ)  
- พรหมหวิหาร 4 (สำหรับผู้นำ/ประชาชน) 
ทำให้เกิดผลต่อชุมชนใน 4 ด้าน คือ  
1. ด้านเศรษฐกิจ (ทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน)์  
2. ด้านสังคม (หลักศีลธรรม)  
3. ด้านทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม 
(อาวาสสัปปายะธรรม)   
4. ด้านศาสนา ศิลปะ/วัฒนธรรม (หลัก 
สังคหวัตถุธรรม) 

 
 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565)  49 

การจัดงานบวชชีพราหมณ์เป็น
ประจำทุกป ี

 
5. องค์ความรูท้ี่ได้รับจาการศึกษา  
 พระสงฆ์มีบทบาทสำคัญในการปลูกฝังคุณธรรมจริยธรรมให้กับชุมชน และเป็นเสาหลักสำคัญที่ช่วยให้
ชุมชนและสังคมไทยมีความเจริญทางด้านจิตใจและอยู่ด้วยกันอย่างสันติสุข แนวคิดการสร้างชุมชนคุณธรรม
ต้นแบบวิถีพุทธ เป็นวิธีการจัดการชุมชน โดยอาศัยหลักพุทธธรรมเป็นกระบวนการในการบูรณาการในแต่           
ละด้าน เพื่อให้เป็นแนวทางในการประพฤติปฏิบัติในชุมชน และเพื่อให้เหมาะสมกับการจัดการวิถีพุทธใน
ชุมชนมีความเป็นอยู่ที่ดีและสามารถพึ่งตัวเองได้อย่างยั่งยืน อนึ่ง ในจังหวัดสุรินทร์นั้น พระครูปริยัติสุทธิวงศ์มี
บทบาทสำคัญในการสร้างชุมชนคุณธรรมต้นแบบวิถีพุทธใน 3 บทบาทที่โดดเด่น คือ 1) บทบาทด้านพัฒนาจิต
วิญญาณ: มีการร่วมมือกับหน่วยงานภาครัฐและเอกชน อบรมคุณธรรมจริยธรรมและปลูกฝังค่านิยมไทยแก่
เยาวชนและประชาชน 2) บทบาทด้านการศึกษา: มีการอบรมคุณธรรมจริยธรรมอย่างต่อเนื่องให้แก่เยาวชน
และประชาชน และ 3) บทบาทด้านผู้นําการพัฒนาชุมชน : มีการจัดโครงการพัฒนาคุณธรรมแก่เยาวชนและ
พุทธศาสนิกชนทั่วไปตลอดทั้งปี ผลงานดังกล่าวนี้ ย่อมปรากฏจากเกียรติคุณจากองค์กรต่างๆ ที่มอบให้ จึงนับ
ได้ว่าเป็นพระครูปริยัติสุทธิวงศ์ได้มีบทบาทสำคัญในการสร้างชุมชนคุณธรรมต้นแบบวิถีพุทธในจังหวัดสุรินทร์
และเป็นการพัฒนาคุณภาพชีวิตของประชาชนได้ในระดับหนึ่ง ทั้งนี้ เพื่อให้ประชาชนได้รับเอาแนวคิดสำคัญ
และตัวอย่างที่ดีนำมาเป็นต้นแบบในการดำเนินชีวิต และเพื่อพัฒนาสังคมและประเทศชาติต่อไป 
6. บทสรุป 
 บทบาทของพระครูปริยัติสุทธิวงศ์ ได้สร้างคุณประโยชน์แก่ประชาชนและสังคมอย่างมหาศาล         
มีคุณค่า ควรน่ายกย่อง และเป็นต้นแบบที่ดี จากการศึกษาวิเคราะห์ พอสรุปได้ใน 3 บทบาท คือ 1) บทบาท
ด้านพัฒนาจิตวิญญาณ ได้จัดตั้งศูนย์พัฒนาคุณธรรมจังหวัดสุรินทร์ โดยได้ร่วมมือกับหน่วยงานภาครัฐและ
เอกชน ดำเนินการอบรมคุณธรรมจริยธรรมและปลูกฝังค่านิยมไทย แก่เยาวชน/ประชาชน หลายโครงการ เช่น 
ค่ายพัฒนาคุณภาพชีวิต ค่ายพัฒนาผู้นำเยาวชน ค่ายพัฒนาคุณธรรม ค่ายสามเณรภาคฤดูร้อน เป็นต้น                  
2) บทบาทด้านการศึกษา ดำเนินการอบรมคุณธรรมจริยธรรมมาอย่างต่อเนื่อง ให้แก่ เยาวชน นักเรียน นิสิต 
นักศึกษา หน่วยงานราชการและประชาชนทั่วไป จังหวัดสุรินทร์ และจังหวัดใกล้เคียง 3) บทบาทด้านผู้นําการ
พัฒนาชุมชน เป็นประธานศูนย์พัฒนาคุณธรรมจังหวัดสุรินทร์ และเป็นผู้นําอีกหลายบทบาท  เป็นผู้ประสาน
เพื่อให้เกิดการร่วมมือจากทุกฝ่ายจนได้รับความเชื่อมั่นจากหน่วยงานราชการต่างๆ โดยมีแผนการดำเนินงาน
โครงการพัฒนาคุณธรรมให้แก่เยาวชนและประชาชนตลอดปี เช่น การจัดงานสำคัญทางพระพุทธศาสนา การ
จัดงานบวชชีพราหมณ์เป็นประจำทุกปี เป็นต้น ซึ่งบทบาทดังกล่าวเป็นไปตามหลักการทางพระพุทธศาสนา 
ด้วยปริยัติ (การศึกษา) เพื่อให้เกิดองค์ความรู้ พัฒนาสู่ความคิดที่สามารถพิจารณาได้เอง ด้วยการทำให้ดู 
(ปฏิบัติ) เพื่อให้เกิดความน่าเชื่อถือต่อผู้พบเห็น และด้วย (ปฏิเวธ) จนเกิดความไว้ใจในแนวทางส่งผลต่อการ
ริเริ่มประพฤติปฏิบัติตาม จากผลงานของท่านทำให้ได้รับเกียรติคุณมากมายหลายสาขาจากองค์กรต่าง ๆ นับ



50  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 

ได้ว่าเป็นการสร้างชุมชนคุณธรรมต้นแบบวิถีพุทธในจังหวัดสุรินทร์ ที่หน่วยงานหรือองค์กรอื่นควรเอาเป็น
แบบอย่างในการสรรสร้างสังคม เพื่อปลูกฝังคุณธรรมในชุมชนให้เกิดคุณค่าทางสังคมและวัฒนธรรม  
บรรณานุกรม 
เกรียงศักดิ์ เจริญวงศ์ศักด์ิ. (2544). ชุมชนนิยม: ฝ่าวิกฤตชุมชนล่มสลาย. กรุงเทพฯ: ซัคเซสมีเดีย. 
ดำรงศักดิ์ แก้วเพ็ง. (2556). ชุมชน. สงขลา: ศูนย์หนังสือมหาวิทยาลัยทักษิณ. 
ทาริตา แตงเส็ง และคณะ. (2563). การพัฒนาชุมชนตามแนววิถีพุทธ. มหาวิทยาลัยราชภัฏพิบูลสงคราม .  

วารสารศูนย์พัฒนาการเรียนรู้สมัยใหม่. ปีที่ 5 ฉบับที่ 4 กรกฎาคม-สิงหาคม. 
เบญจา มังคละพฤกษ์. (2552). พระกับการเมือง : หลวงตามหาบัวกับทักษิณ . พิมพ์ครั้งที่ 1. นนทบุรี:               

บ้านหนังสือ. 
ปลื้ม โชติษฐยางกูล. (2550). กฎหมายคณะสงฆ ์. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ           

ราชวิทยาลัย. 
ประเวศ วะสี. (2541) .ยุทธศาสตร์ชาติเพื่อความเข้มแข็งทางเศรษฐกิจ สังคม และวัฒนธรรม. ปาฐกถา

พิเศษ ป๋วย อึ้งภากรณ์. กรุงเทพฯ: หมอชาวบ้าน. 
พิชิต คําพลงาม. (2549). พระสงฆ์กับการพัฒนาท้องถิ ่น : กรณีศึกษาอำเภอภูเวียง จังหวัดขอนแก่น.

วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต. บัณฑิตศึกษา : มหาวิทยาลัยราชภัฏเลย. 
พระครูปริยัติสุทธิวงศ์. เอกสารประวัติพระครูปริยัติสทุธิวงศ์. วัดสุทธิวงศา บ้านหัวงัว ตำบลหัวงัว อำเภอสนม 

จังหวัดสุรินทร์. (อัดสำเนา).   
พระชูศักดิ ์ น้อยสันเทียะ. (2545). บทบาทพระสงฆ์ในการพัฒนาชนบทในภาคตะวันออกเฉียงเหนือ. 

วิทยานิพนธ์ปริญญาศึกษาศาสตรมหาบัณฑิต. สาขาพัฒนาชนบทศึกษา. บัณฑิตวิทยาลัย : 
มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2554). การเผยแผ่เชิงรุก. กรุงเทพฯ: สามลดา. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2547). ไตรภูมิพระร่วงมีอิทธิพลตอ่สังคมไทย. พิมพค์รั้งที่ 6. กรุงเทพฯ: ธนธัช. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2546). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
          . (2557). พจนานุกรมพุทธศาสตร ์ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ บริษัท สหธรรมิก จำกัด. 
          . (2550). ธรรมนูญชีวิต. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพฯ: สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ.  
พระมหาสมชาย ญานวุฑฺโฒ. (2552). หลักธรรมที่ทำให้ชีวิตมีความสุข. กรุงเทพฯ: พิมพลักษณ์. 
พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2527). ธรรมนูญชีวิต : พุทธจริยธรรมเพื่อชีวิตที่ดีงาม . พิมพ์ครั้งที่ 11. 

กรุงเทพฯ: สมาคมศิษย์เก่ามหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 


