
80  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรยีนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 

การรักษาสัจจะตามแนวคิดปรัชญาหลังนวยุคสายกลาง  
The Being on “Sacca”  

According to the Moderate Postmodern Philosophical Concepts 
 

ชุมพล  ชนะนนท์ 
Chumpol Chananon 

รวิช  ตาแก้ว 
Ravich Takaew 

สาขาวิชาปรัชญาและจริยศาสตร์ 
บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา 

Philosophy and Ethics Program, 
Graduate School, Suan Sunandha Rajabhat University 

Email : s61584934003@ssru.ac.th 
วันที่รับบทความ (Received) : 16 พฤศิกายน 2565 
วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 16 มกราคม 2566 

วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 28 กุมภาพันธ์ 2566 
 

บทคัดย่อ 
 การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงปรัชญาด้วยวิภาษวิธีและวิธีแลกเปลี่ยนความคิดเห็น โดยมีวัตถุประสงค์เพ่ือ 
วิเคราะห์ วิจักษ์ และวิธานการรักษาสัจจะตามหลักปรัชญาหลังนวยุคสายกลาง ผลการวิจัยพบว่า การรักษา
สัจจะตามแนวคิดปรัชญาหลังนวยุคสายกลางเสริมสร้างความสามารถในการสร้างสรรค์ ปรับตัว ร่วมมือ และ
แสวงหา เพ่ือการพัฒนาคุณภาพชีวิตที่ดีโดยมีเป้าหมายคือความสุขแท้ตามวามเป็นจริง และตอบคำถามของ
ฝ่ายตรงข้ามที่ยืนยันว่า การรักษาสัจจะเพ่ือการพัฒนาคุณภาพชีวิตต้องมาจากศาสนาด้วยคำสอนของศาสดา
เท่านั้นถึงจะเป็นความดีแท้ การแลกเปลี่ยนความคิดเห็นพบว่า 1) การรักษาสัจจะจากคำสอนของศาสดาทั้ง
ทางตรงและทางอ้อมนั้นจะต้องอาศัยความรู้ความเข้าใจจากตนเองเป็นฐานด้วย 2) ผู้รักษาสัจจะต้องปฏิบัติ
และสอบสวนจนรู้ได้ด้วยตนเองว่าผลที่ได้เป็นเช่นไร ความสัมพันธ์ระหว่างสัจจะกับตัวผู้รักษาสัจจะจึงจะส่งผล
ให้ประจักษ์ได้ 3) ผลจากการรักษาสัจจะ ผู้ปฏิบัติจะต้องรู้สึกว่าดีและมีความสุขจากใจของตนเองที่ได้กระทำ
การรักษาสัจจะ ไม่ใช่เพียงศรัทธาโดยที่ไม่รู้สึกหรือคิดเอา 4) ความสุขแท้จากศาสนาจึงเป็นความสัมพันธ์
ระหว่าง ความจริง ความดี ความงาม ที่ส่งผลให้ เฉพาะบุคคลผู้รักษาสัจจะได้รับเฉพาะตน 5) คำสอนของ
ศาสดาจึงเป็นเหมือนคู่มือหรือแผนที่ให้แก่ผู้ที่สนใจศรัทธาไปฝึกปฏิบัติ ไม่ควรนำมาอ้างอิงค้ำประกันความ
ถูกต้องหรือยกตนข่มท่านว่าดีกว่า สูงส่งกว่า หรือบริสุทธิ์กว่า โดยไม่สนใจต่อสัจจะในบริบทอ่ืน ๆ 

คำสำคัญ: การรักษาสัจจะ, ความสุขแท้, ปรัชญาหลังนวยุคสายกลาง 
 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา สำนักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566)  81 

ABSTRACT  
 This research is philosophical research by dialectical and discursive method. The 
objectives were to: an analytic, appreciative and applicative study the being on “Sacca” 
according to the Moderate postmodern philosophy. The research results showed that the 
being on Sacca (keep the word) based on postmodern philosophy fosters the capacity for 
creation, adaptation, collaboration and seeking the pursuit of an improvement in a good 
quality of life with the aim of authentic happiness, and answering questions of the 
opponents who confirmed that keeping the word for improving the quality of life must 
come from religion and only with the teachings of the Prophet can be true goodness. The 
discussion revealed: 1) That keeping the word directly or indirectly from the prophets’ 
teachings also requires a foundation in one’s own knowledge and understanding. 2) The 
people who keep the word must practice and investigate till they are aware of the results. 
3) The causal link between the truth and the person who keeps his word can be an 
objectively positive result. As a result of keeping the word, practitioners must feel good and 
happy from their own hearts that they got from practicing being on Sacca. It goes beyond 
faith devoid of feeling or thinking. 4) Authentic happiness from religion is therefore the 
relationship between truth, goodness, and beauty that arises exclusively in those who keep 
the word personally. 5) Thus, the Prophet's teachings are like guides or maps for those who 
are interested in faith to practice. It should not be used as a reference or guarantee the 
correctness or to exalt yourself as being better, superior, or purer without considering Sacca 
in other contexts. 

Keywords: The being on Sacca, Authentic Happiness, Moderate Postmodern Philosophy 
 

1. บทนำ 
 จากการดำเนินชีวิตที่ผ่านร้อนผ่านหนาวมานานคุณธรรมข้อหนึ่งที่ผู้วิจัยยึดถือมาตลอดในการดำเนิน
ชีวิตคือ “สัจจะ” จากการที่เป็นคนมีสัจจะ (Faithful people) ทำให้ผู้วิจัยมีความมั่นคงไม่ว่าจะต้องเผชิญกับ
ความสุขหรือความทุกข์ที่สับเปลี่ยนผ่านกันเข้ามาในชีวิตแต่ละช่วง อาจเรียกได้ว่าสัจจะเป็นภูมิคุ้มกันความ
ทุกข์ใจ และเป็นกำลังใจขับเคลื่อนชีวิตที่ส่งทำให้ส่วนของร่างกายมีกำลัง active ไม่เหงาหงอยเศร้าซึม แต่
เพ่ือนร่วมงานบางคนมีเป้าหมายชีวิตอยู่ที่ความก้าวหน้าทางการเงิน ยศ ตำแหน่ง เมื่อพบกับความผิดหวังใน
ชีวิตก็จมไปกับความทุกข์ บางคนถึงกับส่งผลให้กลายเป็นคนทำงานแบบเช้าชาม เย็นชาม เพราะคิดว่าทำดีไปก็
ไม่ได้เลื่อนขั้นอยู่ดี จากการที่แต่ละคนเลือกยึดถือสัจจะที่ต่างกัน ส่งผลให้มีเป้าหมายของชีวิตที่ต่างกัน เห็น



82  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรยีนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 

ความจริง ความงาม และความดีที่แตกต่างกัน จนส่งผลให้ความสุขของชีวิตที่ต่างกัน ถึงแม้จะมีคุณภาพและ
ปริมาณของปัจจัย 4 พ้ืนฐานที่พอ ๆ กันก็ตาม 
 ในสมัยโบราณการรักษาสัจจะเป็นหลักธรรมที่สำคัญหรือเป็นคุณธรรมขั้นพ้ืนที่มนุษย์พึงมีในการ
ดำรงชีวิตให้มีความสุข เช่น หลักฆราวาสธรรม 4 ของโลกตะวันออก หรือหลักคุณธรรมบานพับ (Cardinal 
virtues) ของโลกตะวันตก แต่การรักษาสัจจะนั้นจะส่งผลทำให้ชีวิตมีความสุขจริงหรือไม่ ในทางปรัชญาชี้ว่า
จะต้องพิจารณาความสุขนั้นให้ชัดแจ้ง เนื่องจากความสุขนั้นมีทั้งความสุขแท้ (authentic happiness) และ
ความสุขไม่แท้ (inauthentic happiness) ซึ่งยังคงเป็นปัญหาอภิปรัชญาที่ยังถกเถียงกันได้ ดังเช่นที่ Amartya 
Sen (1982) ได้ยกตัวอย่างถึงกรณีของภรรยาที่ถูกล้างสมองให้เชื่อว่าการรักษาสัจจะที่ถูกจำกัดกั้นไว้ตามธรรม
เนียมอินเดียนั้นเป็นชีวิตที่เหมาะสมแล้วสำหรับผู้หญิง ในเรื่อง “ภรรยาที่ไร้เกียรติ และไร้ความกล้า” สตรีจึง
ควรมีความสุขกับชีวิตเช่นนั้นซึ่งกลายเป็นแนวคิดความพึงพอใจทั้งชีวิต (eudaimonism) ย่อมเสนอให้ภรรยา
รักษาสัจจะเพ่ือที่จะมีความสุขกับคุณภาพชีวิตเช่นนั้น ) อีกทั้งยังมีคำสอนเรื่องความสุข-ความทุกข์ของ
พระพุทธศาสนาที่เน้นการขจัดความทุกข์ด้วยหลักอริยสัจเป็นสำคัญ และมีการจำแนกความสุขเป็นโลกียสุข 
(worldly happiness) และโลกุตรสุข (transcendental happiness) ซึ่งคล้ายกันกับแนวคิดเรื่องความสุขแท้
และความสุขไม่แท้ของกระแสปรัชญาตะวันตกเพ่ือการเข้าใจความสุขแท้ ดังนั้น ความเข้าใจสัจจะที่ต่างกันทำ
ให้มนุษย์มองปัญหาไม่เหมือนกัน การรักษาสัจจะเพ่ือความสุขแท้ของมนุษย์จึงมีมุมมองที่ต่างกัน 
 การรักษาสัจจะจึงเป็นเรื่องที่สัมพันธ์กับความสุขในชีวิตของชีวิต ซึ่งในปัจจุบัน จากกระแสของ 
มนุษยนิยมทำให้มีการเรียกร้องให้สังคมเปิดกว้างและยอมรับเสรีภาพทางความคิดอย่างไม่มีขีดจำกัด เช่น 
สามารถเลือกเพศสภาพของตนได้ตามใจชอบ สามารถวิพากษ์วิจารณ์ใครก็ได้ตามใจชอบ สามารถใช้ชีวิต
อย่างไรก็ได้ตามใจชอบ ฯลฯ อาจเรียกได้ว่าสัจจะคือความพึงพอใจส่วนบุคคล ในฐานะที่เป็นมนุษย์เหมือนกัน
แต่ละบุคคลจึงสามารถเลือกถือสัจจะที่ตนพอใจได้อย่างเสรีไม่มีผิดไม่มีถูก แนวคิดเสรีภาพสุดขั้วนี้ไปกระทบ
กับวิถีชีวิตแบบเดิมที่มีกฎ ระเบียบ หลักเกณฑ์ที่ชัดเจน จึงทำให้มีกระแสที่ต้องการทำให้ชัดเจนแบบเดิมแท้
ขึ้นมาต้านกระแสเสรีภาพแบบสุดขั้ว ความต้องการความจริงแท้ทำให้เกิดการคัดทิ้งความจริงที่ขยายต่อเติม
จากความจริงต้นฉบับเป็นฝ่ายที่เห็นต่างว่า การรักษาสัจจะเพ่ือการพัฒนาคุณภาพชีวิตต้องมาจากศาสนาด้วย
คำสอนของศาสดาเท่านั้นถึงจะเป็นความดีที่แท้ เพราะ การรักษาสัจจะจากบุคคลทั่วไปหรือปุถุชนมีความเสี่ยง
ที่จะเกิดความเข้าใจผิดสูงทำให้ไม่สามารถไปถึงขั้นความดีแท้ได้ เพราะไม่สามารถเข้าถึงความจริงสูงสุดหรือ 
ปรมัตถสัจจะได้แบบศาสดา การรักษาสัจจะซึ่งเป็นเกณฑ์ความดีตามประสบการณ์หรือความคิดเห็นของตนจึง
มีความเสี่ยงสูงที่จะทำให้เกิดความวุ่นวายและเสียหาย ทั้งแก่ตนและผู้อื่น  แต่ทั้งนี้ฝ่ายผู้วิจัยเชื่อว่า การพัฒนา
คุณภาพชีวิตตามหลักปรัชญาหลังนวยุคสายกลางนั้นมิใช่เพียงการรักษาสัจจะด้วยความยึดมั่นถือมั่น แต่เป็น
การวิเคราะห์ด้วยปัญญา วิจักษ์ในคุณค่าความดีและวิธานไปปฏิบัติด้วยพลังแห่งการสร้างสรรค์ การปรับตัว 
การร่วมมือและการแสวงหา ซึ่งจะทำให้ระดับคุณภาพชีวิตของมนุษย์ดีขึ้นไปเรื่อย ๆ เพ่ือความสุขแท้ ดังนี้ จึง
น่าสนใจที่จะนำเหตุผลของทั้งสองฝ่ายมาถกปัญหากัน 
 ปรัชญาหลังนวยุคเชื่อว่า สัจจะของแต่ละบุคคลเป็นเรื่องที่แต่ละคนสร้างขึ้นมาเองในสมอง เพื่อให้ตรง
กับโลกภายนอก ซึ่งการรู้ในสมองอาจไม่ตรงกันบ้างของแต่ละคน จึงต้องมานั่งคุยกันเพ่ือให้เห็นว่า ต่างคนต่าง
ก็มีความคิดเห็นเป็นของตนเอง โลกภายนอกมีระบบเครือข่ายหรือไม่ ก็มีความเชื่อว่าน่าจะมีระบบของมัน เรา



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา สำนักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566)  83 

รู้ได้เพียงส่วนหนึ่งและต้องหาความรู้ใหม่เรื่อยไป เพราะโลกภายนอกพัฒนาไปเรื่อย ๆ แต่ทั้งนี้การรักษาสัจจะ
ที่แต่ละบุคคลตัดสินใจเลือกนั้นเมื่อมีเป้าหมายที่การพัฒนาคุณภาพชีวิตเพ่ือความสุขแท้ตามความเป็นจริง จึง
ควรเปิดโอกาสให้กับตนเองและผู้อ่ืนได้ตั้งข้อสงสัยในสิ่งที่ตนเชื่ออยู่ เพ่ือจะได้พิสูจน์สัจจะที่ตนเชื่ออยู่ว่า
สามารถนำมาพัฒนาคุณภาพชีวิตได้จริงหรือไม่ เพียงใด และในขณะเดียวกัน ก็พิจารณาในส่วนดีของทุก ๆ 
ทาง หากเห็นว่าสามารถนำมาพัฒนาคุณภาพชีวิตได้จริง ก็ควรน้อมรับนำมาเป็นข้อปฏิบัติเพ่ือการพัฒนา
คุณภาพชีวิตของเราให้สูงขึ้นต่อไป (กีรติ บุญเจือ, 2545: 199) ผู้วิจัยจึงสนใจศึกษาการรักษาสัจจะตามแนวคิด
ปรัชญาหลังนวยุคสายกลางโดยใช้วิธีการวิจัยเชิงปรัชญาเพ่ือหาคำตอบใหม่ที่ดีที่สุดจากการประนีประนอมทุก
ฝ่ายเท่าท่ีจะทำได้และมีเหตุผลเหนือกว่าทุกฝ่าย 
 
2. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 เพ่ือวิเคราะห์ วิจักษ์และวิธานการรักษาสัจจะตามหลักปรัชญาหลังนวยุคสายกลาง 
 
3. วิธีดำเนินการวิจัย  
 ใช้วิธีวิจัยทางปรัชญาด้วย วิภาษวิธี (dialectical) และวิธีแลกเปลี่ยนความคิดเห็น (discursive) จาก
จากข้อมูล (data) เอกสาร (document) และวรรณกรรมที่เกี่ยวข้องโดยผ่านการตีความตามหลักวิชาการโดย
การตั้งคําถามที่อาจจะตอบได้หลายคําตอบที่เป็นไปได้ นํามาแลกเปลี่ยนความคิดเห็นทั้งสองฝ่ายพร้อมทั้งรับ
ฟังเหตุผลที่สนับสนุนแต่ละคําตอบเพ่ือหาคําตอบที่ดีที่สุดจากการประนีประนอมทุกฝ่ายเท่าที่ทำได้แล้วจึง
เสนอเนื้อหาวิจัยด้วยการวิเคราะห์ วิจักษ์ และวิธาน 
 
4. ผลการวิจัย 
 ผลจากการศึกษาและตีความการรักษาสัจจะตามแนวคิดปรัชญาหลังนวยุคสายกลาง พบว่า  
 1. สรุปเหตุผลของฝ่ายตรงข้าม 
 การรักษาสัจจะตามคำสอนของศาสดาเป็นความดีแท้ที่สามารถนำไปสู่ความสุขแท้ได้ การรักษาสัจจะ
ที่ถูกต้องจึงต้องเข้าใจตามภาษาท่ีศาสดาสื่อสารตรง ๆ จากภาษาดั้งเดิมหรือจากตัว Text ในแบบต้นฉบับจึงจะ
สามารถนำมาพัฒนาคุณภาพชีวิตเพ่ือความสุขแท้ได้อย่างไม่ผิดเพ้ียนตามวัตถุประสงค์ของศาสดา ดังนั้น 
ความสุขแท้ที่ถูกต้องตามความดีสูงสุดจึงเป็นสิ่งที่มีสอนในระดับศาสนาเท่านั้น เพราะมาจากปัญญาขั้นสูงสุด
ของศาสดา กระบวนการในการพัฒนาชีวิตความเป็นอยู่ของมนุษย์ในในโลกนี้ที่มนุษย์ยังต้องแสวงหาสิ่งต่าง ๆ 
มาอํานวยความสะดวกตามยุคตามสมัยให้มีชีวิตรอดปลอดภัยแลมั่นคงนั้นไม่เป็นความสุขแท้ เป็นเพียง
ความสุขระดับชั่วคราวเท่านั้น ไม่สามารถไปถึงขั้นดับทุกข์ได้อย่างแท้จริง  ทั้งนี้จากสัญชาตญาณของปัญญา
มนุษย์เราต้องการความมั่นใจว่าความรู้บางอย่างมีความจริงแน่นอน ไม่หลวมตัว ไม่หลงผิด เพราะเป็นส่วนได้
ส่วนเสียของชีวิต และควรจะมีศรัทธาเสียสละให้ได้หรือไม่ มนุษย์จึงต้องการคำสอนจากศาสดาที่เป็นความดี
แท้ สามารถนำไปปฏิบัติในการรักษาสัจจะให้ได้ผลเป็นความสุขแท้  เพราะ สัจจะที่สูงกว่าคำสอนของศาสดา
ไม่มี ถ้ามีจริงศาสดาก็พูดผิด แต่ศาสดาพูดผิดไม่ได้ ศาสนิกต้องยืนยันในคำสอนของศาสดา ในเมื่อมีศาสดาเป็น
สรณะ ก็ต้องมีศรัทธาที่มั่นคง ต้องเชื่อ ต้องวัดไปเลยว่าเป็นอะไร ด้วยเหตุนี้ การรักษาสัจจะจึงไม่จำเป็นต้อง



84  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรยีนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 

เชื่อผู้อ่ืนนอกจากศาสดา เพราะความรู้จากศาสดาเป็นอันติมะสัจจะ การรักษาสัจจะแบบอ่ืนแม้จะสามารถ
นำมาพัฒนาคุณภาพชีวิตให้ความสุขได้ก็ตาม แต่ก็ยังไม่เป็นความสุขแท้ เป็นเพียงความสุขชั่วคราวเท่านั้น 
 2. สรุปวิจารณ์เหตุผลของฝ่ายตรงข้าม 
 การรักษาสัจจะเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิตจากศาสดา ผ่านภาษาดั้งเดิมหรือจากตัว Text ในแบบต้นฉบับ
นั้นสำหรับผู้ศรัทธาคงไม่มีใครสงสัยในปัญญาของศาสดา แต่การนำคำสอนของศาสดานำมาอ้างต่อนั้นยังน่า
สงสัยว่าจะเข้าใจเจตนารมณ์ของศาสดาได้ดีแค่ไหน ตอบตามความเป็นจริงเลยคือผู้ที่ไม่ได้เป็นศาสดาคงไม่
สามารถเข้าใจศาสดาได้ทั้งหมด ดังนั้นการที่ตนเองเป็นผู้รับสารหรือรักษาสัจจะทั้งทางตรงหรือทางอ้อมนั้น
จะต้องอาศัยความรู้ความเข้าใจของตนเองเป็นฐานด้วย ผู้รักษาสัจจะต้องปฏิบัติและสอบสวนจนรู้ได้ด้วย
ตนเองว่าผลที่ได้เป็นเช่นไร ความสัมพันธ์ระหว่างสัจจะกับตัวผู้รักษาสัจจะจึงจะส่งผลให้ประจักษ์ได้ ทำให้การ
รักษาสัจจะนั้นส่งผลให้ผู้ปฏิบัติรู้สึกดีและมีความสุขจากใจของตนเองที่ได้กระทำการรักษาสัจจะ ไม่ใช่เพียง
ศรัทธาโดยที่ไม่รู้สึกหรือคิดเอา ความสุขที่เกิดขึ้นจากการรักษาสัจจะจึงเป็นความสุขแท้ตามความเป็นจริง 
ดังนั้น ความสุขแท้จากศาสนาจึงเป็นความสัมพันธ์ระหว่าง ความจริง ความดี ความงาม ที่ส่งผลให้เฉพาะ
บุคคลผู้รักษาสัจจะได้รับเฉพาะตน ด้วยเหตุนี้ คำสอนของศาสดาเป็นเหมือนคู่มือหรือแผนที่ให้ผู้ที่สนใจไปลอง
ปฏิบัติ ไม่ใช่นำมาอ้างอิงความถูกต้องหรือยกตนข่มท่านว่าดีกว่า สูงส่งว่า บริสุทธิ์กว่า การรักษาสัจจะจึงไม่ควร
นำคำสอนของศาสดาไปเป็นเครื่องมือตัดสินสัจจะของผู้อ่ืนว่าผิดหรือถูก และหากยิ่งยึดผิดยึดถูกเข้มข้นมากข้ึน
โดยไม่สามารถปล่อยวางได้จะทำให้อยู่ร่วมกับสังคมยากขึ้น มองเห็นอะไรที่เกิดขึ้นในสังคมก็ผิดไปหมดเพราะ
ไม่สอดคล้องกับคำสอนของศาสดา ทำให้เกิดความไม่สมดุลในการดำเนินชีวิตยุคปัจจุบันที่มีความแตกต่าง
หลากหลาย การรักษาสัจจะเพ่ือการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามศาสนาด้วยคำสอนของศาสดาจึงมีเป้าหมายให้
เข้าใจโลก ไม่ใช่ละทิ้งโลกหรือตัดสินโลกด้วยความดีแท้ 
 3. เหตุผลสนับสนุนคำตอบวิจัย  
 การรักษาสัจจะตามแนวคิดปรัชญาหลังนวยุคสายกลาง มีเป้าหมายคือการพัฒนาคุณภาพชีวิตด้วย
การมุ่งความสุขแท้ตามความเป็นจริง (Authentic Happiness according to reality) เป็นการเน้นการ
ตีความตามสัญชาตญาณมนุษย์ที่มีปัญญาเป็นตัวนำ คือการสนใจในความสุขและความทุกข์ของตนเอง/ของ
ผู้อื่น/ของสิ่งต่าง ๆ ด้วยความคิด/ด้วยภาษา/ด้วยการกระทำทุกครั้งที่มีการตีความดังกล่าวข้างต้นเกิดขึ้น ย่อม
หมายถึง การพัฒนาคุณภาพชีวิตอย่างมีความสุขของผู้ตีความ มีศักยภาพที่จะบัลดาลความสุขแท้ตามความ
เป็นจริงแก่ผู้ที่เข้าใจตามระดับความจริงของสิ่งนั้น ความสนใจในความสุขและความทุกข์ของผู้อ่ืน/สิ่งอ่ืน 
สามารถทำได้ใน 4 ลักษณะตามกาละและเทศะที่เหมาะสม คือ 1) พลังสร้างสรรค์หรือการสร้างสรรค์ 
(Creativity) การสร้างสรรค์คือการคิดหรือทำสิ่งใหม่ที่ไม่เคยมีมาก่อน เป็นการเพิ่มความก้าวหน้าแก่มนุษยชาติ 
เปิดโอกาสให้มีการประยุกต์ใช้ให้เกิดประโยชน์โดยทั่วไป แต่ถ้าเกิดโทษก็ต้องการปรับตัว 2) พลังปรับตัวหรือ
การปรับตัว (Adaptivity) คือ การดัดแปลง การประยุกต์ใช้ให้มีคุณ ปราศจากโทษ หรือดัดแปลงโทษให้เป็น
คุณ 3) พลังร่วมมือหรือการร่วมมือ (Collaboration) เป็นการประสานความร่วมมือ หรือการมีส่วนร่วม 
(participation) ซึ่งมีอยู่หลายระดับ 4) พลังแสวงหา (Requisitivity) เป็นศักยภาพทางปัญญาที่สามารถคิด
ค้นหาสิ่งที่ขาดหายมาเพ่ิมเติมให้กับชีวิตอยู่เสมอ พลังแห่งการแสวงหานี้นอกจากจะช่วยให้เกิดการพัฒนาอย่าง
ไม่หยุดยั้งในโลกนี้แล้ว ยังมีศักยภาพในการสามารถเข้าใจถึงโลกหน้าด้วยการหยั่งรู้อีกด้วย การพัฒนาใน



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา สำนักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566)  85 

ลักษณะนี้จะควบคู่ไปกับการพัฒนาความสุข ซึ่งเป็นความสุขทั้งของตนเอง ผู้อ่ืน และส่วนรวม ซึ่งจะเป็นผลดี
ต่อมนุษย์และสิ่งแวดล้อม การพัฒนาแบบนี้เป็นการพัฒนาอย่างยั่งยืน   
 4. สรุปผล  
 การรักษาสัจจะตามแนวคิดปรัชญาหลังนวยุคสายกลางเน้นการพัฒนาคุณภาพชีวิตในปัจจุบันให้เกิด
ความสมดุลกับความจริงที่เคลื่อนไหวเปลี่ยนแปลง แต่ก็ไม่ได้ปิดกั้นการมีเป้าหมายหลักสูงสุดแบบศาสนาที่เน้น
ความสุขสมบูรณ์หรือนิรันดร์เป็นหลัก เพราะแต่ละบุคคลย่อมมีเป้าหมายของชีวิตแตกต่างกันไป แต่การยึดติด
กับเป้าหมายจนลืมมองความจริงอ่ืนที่อยู่รอบข้างก็อาจก่อปัญหาให้กับผู้อ่ืนได้ ปรัชญาหลังนวยุคสายกลางจึง
เสนอให้ยึดเหนี่ยวแต่ไม่ยึดติดและเสนอพลัง 4 เพ่ือให้แต่ละบุคคลมีใจเปิดกว้างในการเรียนรู้สิ่งใหม่ ๆ รับฟัง
ความคิดของผู้อ่ืน ไม่ด่วนตัดสิน แต่ให้เกียรติ ให้การยอมรับ ทำความเข้าใจในความรู้และความสามารถที่
หลากหลายของมนุษย์  
 
5. อภิปรายผล 
 ผู้วิจัยได้อภิปรายผลผ่านวิภาษวิธีเพ่ือแลกเปลี่ยนเหตุผลระหว่างสองฝ่ายคือฝ่ายที่เชื่อว่าการรักษา
สัจจะเพ่ือการพัฒนาคุณภาพชีวิตต้องมาจากศาสนาด้วยคำสอนของศาสดาเท่านั้นถึงจะเป็นความดีแท้และฝ่าย
กระบวนทรรศน์ปรัชญาหลังนวยุคสายกลางไว้ ดังนี้ 
 การตีความสัจจะเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวคิดปรัชญาหลังนวยุคสายกลาง อภิปรายผลได้ว่า 
จากที่ฝ่ายตรงข้ามได้เสนอเหตุผลไว้ว่า การรักษาสัจจะเพ่ือการพัฒนาคุณภาพชีวิตต้องมาจากศาสนาด้วยคำ
สอนของศาสดาเท่านั้นถึงจะเป็นความดีแท้ ด้วยเหตุผลสำคัญ คือ สัจจะจากศาสนาขั้นความดีแท้ที่จะสามารถ
นำไปสู่ความสุขแท้นั้นไม่สามารถเข้าถึงได้จากวิธีคิดแบบปรัชญาหรือวิธีการพิสูจน์ทดลองแบบวิทยาศาสตร์ 
ดังนั้น การรักษาสัจจะจากบุคคลทั่วไปหรือปุถุชนจึงมีความเสี่ยงที่จะเกิดความเข้าใจผิดสูงไม่สามารถไปถึงขั้นดี
แท้ เพราะไม่สามารถแยกแยะสมติสัจจะกับปรมัตถสัจจะได้แบบศาสดา การรักษาสัจจะซึ่งเป็นเกณฑ์ความดี
ตามประสบการณ์หรือความคิดเห็นของตนจึงมีความเสี่ยงสูงที่จะทำให้เกิดความวุ่นวายและเสียหาย ทั้งแก่ตน
และผู้อ่ืน ธรรมะบทหนึ่งแต่ละคนอาจตีความได้ไม่เหมือนกัน ดังนั้นเมื่อพระสาวกอธิบายธรรมะจึงเป็นไปได้ที่
จะสอนผิดโดยไม่ตั้งใจ แต่ก็เป็นไปได้ที่จะสอนได้ถูกต้องแล้ว จึงไม่ควรจะนำคำพูดของพระสาวกมาใช้การัน
ตีความถูกต้อง การการันตีความถูกต้องแบบ 100% ต้องอ้างคำสอนของศาสดา เพราะความแตกต่างระหว่าง
ศาสดากับบุคคลทั่วไปในพุทธศาสนามีระดับที่ต่างกันชัดเจน ดังที่ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) (2559: 
306) อธิบายไว้ ดังนี้ ความเป็นพระพุทธเจ้าต้องมีพุทธคุณ 3 ประการ ได้แก่ 1) ปัญญาคุณ (พระคุณคือพระ
ปัญญา  wisdom)  2) วิสุทธิคุณ (พระคุณคือความบริสุทธิ์  purity)  3). กรุณาคุณ (พระคุณคือพระมหา
กรุณา  compassion) ด้วยเหตุนี้มนุษย์ทั่วไปสามารถเข้าใจปรมัตถสัจจะได้ยากจึงต้องพ่ึงพระศาสดา การ
รักษาสัจจะเพ่ือการพัฒนาคุณภาพชีวิตต้องมาจากศาสนาถึงจะเป็นสุขแท้ผ่านคำสอนของศาสดา เพราะศาสดา
ท่านมีปัญญาสูงสุดเกินกว่าระดับสาวกหรือบุคคลทั่วไปจะเข้าถึงสัจจะระดับสูงสุดได้ 
 เหตุผลของฝ่ายตรงข้ามดูเหมือนว่า “การรักษาสัจจะเพ่ือการพัฒนาคุณภาพชีวิตต้องมาจากศาสนา
ด้วยคำสอนของศาสดาเท่านั้นถึงจะเป็นความดีแท้” เพราะสัจจะที่ศาสดานำมาสอนด้วยคุณ 3 ประการเป็นสิ่ง
สูงส่ง การรักษาสัจจะตามคำสอนของศาสดาจึงเป็นความดีแท้ที่สามารถนำไปสู่ความสุขแท้ได้ การรักษาสัจจะ



86  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรยีนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 

ที่ถูกต้องจึงต้องเข้าใจตามภาษาท่ีศาสดาสื่อสารตรง ๆ จากภาษาดั้งเดิมหรือจากตัว Text ในแบบต้นฉบับจึงจะ
สามารถนำมาพัฒนาคุณภาพชีวิตเพ่ือความสุขแท้ได้อย่างไม่ผิดเพ้ียนตามวัตถุประสงค์ของศาสดา   แต่ผู้วิจัย
กลับมีความคิดเห็นตรงกันข้ามว่า การตีความดังกล่าวยังมีจุดอ่อนที่สามารถโต้แย้งได้ ข้อสรุปดังกล่าวเกิดจาก
การตีความที่ละเลยในเรื่องของการรับผลจากการรักษาสัจจะในระดับปัจเจก ซึ่งผลจากการรักษาสัจจะนั้นผู้ที่
ทำการรักษาสัจจะย่อมได้ผลประจักษ์กับตนเองในเบื้องต้น แต่จะเห็นผลได้ระดับไหนนั้นเป็นอีกเรื่องหนึ่ง การ
ที่ตนเองได้รับผลถือเป็นสัจจะจากการปฏิบัติ การปฏิเสธผลเหล่านั้นอย่างเด็ดขาดว่าไม่จริงหรือไม่ถูกต้องตาม
คัมภีร์จึงเป็นการหลอกตนเองหรือไม่ยอมรับผลของสัจจะในเบื้องต้น ในเรื่องความสัมพันธ์ระหว่างตนเองและ
การรักษาสัจจะพระพุทธเจ้าทรงให้เกณฑ์ไว้ใน “เกสปุตตสูตร” (องฺ. ติก. 20/505/180 - 183) ดังนี้ “เมื่อใด
สอบสวนจนรู้ได้ด้วยตนเองว่า ธรรมเหล่านั้นเป็นอกุศลหรือมีโทษเมื่อนั้นพึงละเสีย และเมื่อใดสอบสวนจนรู้ได้
ด้วยตนเองว่า ธรรมเหล่านั้นเป็นกุศลหรือไม่มีโทษ เมื่อนั้นพึงถือปฏิบัติ” เกณฑ์นี้แสดงให้เห็นถึงความสัมพันธ์
ระหว่างสัจจะกับตัวผู้รักษาสัจจะ ซึ่งผู้รักษาสัจจะต้องปฏิบัติและสอบสวนจนรู้ได้ด้วยตนเองว่าผลที่ได้เป็นเช่น
ไร เช่น ความดีนั้นผู้ที่ทำดีจะต้องรู้สึกว่าดีและมีความสุขจากใจตนเองที่ได้ทำดีด้วย ไม่ใช่เชื่อและศรัทธาโดยที่
ไม่รู้สึกหรือคิดเอา ความสุขแท้จากศาสนาจึงเป็นความสัมพันธ์ระหว่าง ความจริง ความดี ความงาม ที่ส่งผลให้
ผู้รักษาสัจจะได้รับเฉพาะตน ซึ่งสอดคล้องกับ เมธา หริมเทพาธิป (2557) ที่ศึกษาวิจัยเรื่อง “เกณฑ์ตัดสิน
ความจริงตามหลักกาลามสูตร: การศึกษาเชิงวิเคราะห์ วิจักษ์และวิธาน” ผลการวิจัยพบว่า สาระสำคัญของกา
ลามสูตรแบ่งไว้ 3 ตอน 1) อย่าเพ่ิงเชื่ออะไรง่าย ๆ 2) ควรเชื่ออย่างมีวิจารณญาณ และ 3) เชื่ออย่างมี
วิจารณญาณแล้วดีอย่างไร 
 ปรมัตถสัจจะเป็นสิ่งที่จริงอยู่อย่างนั้น แต่สมมติสัจจะเป็นสิ่งที่เคลื่อนไหวเปลี่ยนแปลงไปตามบริบท 
ซึ่งมนุษย์ต้องอาศัยสมตติสัจจะในการอยู่ร่วมกันจึงต้องมีการ สร้างสรรค์ ปรับตัว ร่วมมือ และแสวงหา ร่วมกับ
ผู้อ่ืนและสังคมในปัจจุบัน การรักษาสัจจะจึงต้องมีการปรับตัวให้เข้ากับบริบทโดยที่ไม่ทิ้งแก่นแท้ของตนด้วย 
ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดของ พระครูธรรมศาสนโฆสิต (2560) ได้อธิบายว่า พระไตรปิฎกมีการสังคายนา ตัวบท
จึงมีการเปลี่ยน จากภาษาที่พระพุทธองค์ทรงใช้จริงมาเป็นภาษาบาลีตามที่สังคายนาใช้ เมื่อตัวบทเปลี่ยน 
คำอธิบายก็ย่อมเปลี่ยน โดยไม่เปลี่ยนสารัตถะและเป้าหมาย ดังนั้น จึงไม่สามารถป้องกันสัทธรรมปฏิรูปได้ 
นอกจากนี้ อรรถกถาจารย์เองก็ใช้วิธีทำความเข้าใจและอธิบายไปตามยุคสมัย ซึ่งต้องการการขยายความ
สำหรับยุคปัจจุบัน 
 การที่มนุษย์แต่ละบุคคลควรรักษาสัจจะของตนเปรียบเหมือนกับการรักษาความจริงที่ตนเชื่อถือเป็น
การมีความจริงในตนเองเทียบได้กับการมีปรัชญาของตนเอง สอดคล้องกับที่ กีรติ บุญเจือ (2551) ได้อธิบายว่า 
มนุษย์ทุกคนมีปรัชญาของตนเองไม่แบบใดก็แบบหนึ่งทุกคน ปรัชญาที่ไม่เหมาะสมก่อให้เกิดความยุ่งยากใน
ชีวิต นับตั้งแต่ตัดสินใจจนถึงการปฏิบัติ ปรัชญาที่เหมาะสมจะทำให้มีความอบอุ่นใจในการดำรงชีพ มีความ
พอใจกับสภาพปัจจุบันของชีวิต และกล้าตัดสินใจทุกอย่างด้วยความเชื่อมั่นในตัวเอง...การที่มนุษย์ทุกคนมี
ปรัชญาของตนเองหรือมีสัจจะของตนเองนั้นไม่ได้หมายความว่ามนุษย์ทุกคนจะรู้หรือเข้าใจในสัจจะที่ตนยึดถือ 
การเข้าใจตนเองจึงเป็นสิ่งที่สำคัญที่มนุษย์ส่วนมากมักจะมองหาหรือทำความเข้าใจเป็นลำดับท้าย ๆ เพราะ
ต้องใช้เวลาไปกับการเอาตัวรอดและเติบโตในสังคม หรืออาจกล่าวได้ว่าเป็นการใช้ชีวิตโดยไม่รู้จักสัจจะหรือวิถี
ชีวิตของตน เอนก สุวรรณบัณฑิต (2565) อธิบายไว้ว่า ปรัชญาหลังนวยุคสายกลาง รื้อฟ้ืนความเข้าใจใหม่จาก



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา สำนักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566)  87 

ปรัชญายุคกลาง โดยเห็นว่า วิถีของชีวิตเป็นการเคารพคุณค่าของชีวิตและชะตาของแต่ละบุคคล การตัดสินใจ
เลือกวิถีชีวิตของแต่ละคน พึงเริ่มจากการรู้จักและเข้าใจตนเอง จากนั้นเลือกสรรวิถีการดำเนินชีวิตที่เหมาะสม
กับตน โดยทดลองใช้ชีวิตแบบนั้น ๆ และตัดสินใจเลือกในที่สุด เมื่อตัดสินใจเลือกแล้วก็ปฏิบัติบนวิถีการดำเนิน
ชีวิตนั้นจนเกิดเป็นความประพฤติดีเพ่ือตรงไปสู่เป้าหมายสูงสุดของชีวิต (เฉพาะตน) โดยต้องรับผิดชอบต่อผล
ตามท่ีเกิดข้ึนจากการประพฤติปฏิบัติของตนตลอดช่วงชีวิตนั้นอย่างเต็มสมบูรณ์พร้อม 
 การรักษาสัจจะตามแนวคิดปรัชญาหลังนวยุคสายกลางจึงเน้นไปที่การพัฒนาคุณภาพชีวิตในปัจจุบัน 
สัจจะของแต่ละบุคคลเป็นสิ่งที่ถูกสร้างขึ้นตามกรอบความคิดของแต่ละคน ที่ทุกคนบอกว่าเป็นความจริงนั้น
เป็นความจริงเฉพาะส่วนของบุคคล ซึ่งรับรู้ได้ตามทักษะความชำนาญของตนเอง สิ่งที่ทุกคนนำมากล่าวจึงเป็น
เพียงปรากฏการณ์เฉพาะส่วนของบุคคล ซึ่งไม่ใช่ความจริงสากล เพราะทุกคนไม่สามารถเข้าถึงความจริงสากล
ได้ ดังนั้น จึงควรร่วมมือกัน เพ่ือสรุปความคิดเห็นที่ทุกคนได้รับรู้ไว้เป็นข้อมูลและแสดงความคิดเห็นให้ปรากฏ
แก่คนอ่ืนที่ไม่รู้ได้รู้โดยทั่วกัน ทั้งนี้เพ่ือสร้างความก้าวหน้าในการเรียนรู้และสร้างสรรค์ความรู้ในโลกต่อไป 
สอดคล้องกับแนวคิดของ รวิช ตาแก้ว (2562: 36) ที่อธิบายว่า ปรัชญาหลังนวยุคสายกลางเชื่อว่าแต่ละคนมี
ระบบเครือข่ายของตนเอง ซึ่งเทียบกับผู้อ่ืนก็จะเหมือนบ้าง ต่างบ้าง  แต่ละคนจะสร้างระบบของตนเอง เมื่อ
เทียบแล้วจะมีส่วนเหมือนและส่วนต่าง  ส่วนที่เหมือนกันก็ร่วมมือกันสร้างสรรค์ผลงานและแบ่งปันซึ่งกันและ
กัน  ส่วนที่ต่าง ก็ยกย่องเป็นพรสรรค์ของแต่ละคน เป็นทักษะเฉพาะของแต่ละบุคคล 
 กล่าวโดยสรุป การรักษาสัจจะเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวคิดปรัชญาหลังนวยุคสายกลางสามารถ
นำไปประยุกต์ใช้กับวิถีชีวิตของผู้คนในสังคมไทยยุคปัจจุบันได้อย่างน่าสนใจ เพราะมนุษย์ส่วนใหญ่มักจะนำ
สัจจะมาอ้างอิงความชอบธรรมในการกระทำของตนเอง ทุกคนจึงมีการรักษาสัจจะของตนเองเพ่ือเป้าหมาย
ของชีวิตไม่แบบใดก็แบบหนึ่งทุกคน ไม่ว่าแต่ละคนจะมีเป้าหมายของชีวิตต่างกันอย่างไร แต่การรักษาสัจจะที่
เหมาะสมนั้นจะต้องเหมาะสมสอดคล้องกับสภาพความเป็นจริงของชีวิต เพราะโลกภายนอกมีการพัฒนาไป
เรื่อย ๆ ตัวเราเป็นผู้อิงอาศัยอยู่ในโลกร่วมกับบุคคลและสรรพสิ่งอ่ืนจึงควรทำความเข้าใจสัจจะทั้งของตนเอง
และผู้อ่ืน โดยมุ่งเน้นความสุขแท้จากความเป็นจริงร่วมกัน โดยใช้พลังสร้างสรรค์ พลังปรับตัว พลังร่วมมือ และ
พลังแสวงหา เพ่ือให้สามารถเข้าถึงความสุขแท้ของชีวิตในแต่ละช่วงวัยและทุกบริบทของแต่ละบุคคล ซึ่งการ
มองตามทรรศนะปรัชญาหลังนวยุคสายกลางนี้ทำให้มุมมองในการพัฒนาคุณภาพชีวิตมีความครบถ้วนสมบูรณ์
ตามความต้องการของมนุษยชาติ 
 
6. ข้อเสนอแนะ  
 จากการวิจัยเรื่อง “การรักษาสัจจะเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวคิดปรัชญาหลังนวยุคสายกลาง”
สามารถนำไปประยุกต์ใช้กับกับการศึกษาเพ่ือทำให้เข้าใจวิถีชีวิตของผู้คนในสังคมไทยยุคปัจจุบันที่ต้องปรับตัว
ตามกระแสความเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว จึงมีข้อเสนอแนะดังนี้ 
 ข้อเสนอแนะเพื่อการนำผลการวิจัยไปใช้งาน 
 ผลจากการศึกษาทำให้พบว่าเรื่องการรักษาสัจจะเป็นเรื่องพ้ืนฐานที่สำคัญต่อการเข้าใจตนเอง ผู้อ่ืน 
และสังคมจึง ควรจัดทำแบบแผนการรักษาสัจจะตามหลักปรัชญากระบวนทรรศน์หลังนวยุคสายกลาง เพ่ือใช้



88  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรยีนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 

เป็นกุญแจสำคัญในการสอนนักเรียน นักศึกษา ให้เข้าใจรูปแบบการรักษาสัจจะของชีวิตในแต่ละรูปแบบ
เพ่ือให้เกิดความเข้าใจตนเอง ผู้อื่น และสังคมต่อไป 
 ข้อเสนอแนะเพื่อการวิจัยต่อไป  
 ผู้วิจัยจึงเสนอแนะพอเป็นตัวอย่างเพ่ือการวิจัยครั้งต่อไปตามหัวข้อดังต่อไปนี้ 
 1. ควรศึกษาหลักการรักษาสัจจะเพ่ือเข้าใจตนเอง 
 2. ควรศึกษาหลักการรักษาสัจจะเพ่ือเข้าใจผู้อ่ืน 
 3. ควรศึกษาหลักการรักษาสัจจะเพ่ือเข้าใจสังคม 
 
บรรณานุกรม  
กีรติ บุญเจือ. (2545). ชุดปรัชญาและศาสนาเซนต์จอห์น เล่มต้น เริ่มรู้จักปรัชญา. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัย

เซนต์จอห์น. 
__________. (2551). คู่มือจริยศาสตร์ ตามหลักวิชาการสากล. กรุงเทพฯ: ห้างหุ้นส่วนจำกัด เชน ปริ้นติ้ง. 
การศาสนา, กรม. (2525). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับหลวง. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์กรมการศาสนา. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2559). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 34. 

กรุงเทพฯ: มูลนิธิการศึกษาเพ่ือสันติภาพ. 
พระครูธรรมศาสนโฆษิต (ภิญโญ ปานดำรงค์). (2560). การตีความมรรคมีองค์ 8 ตามหลักหลังนวยุคสาย

กลาง: การศึกษาเชิงวิเคราะห์ วิจักษ์และวิธาน . วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์ ปีที่ 13 ฉบับที่ 2 
(พฤษภาคม–สิงหาคม). 

เมธา หริมเทพาธิป. (2557). “เกณฑ์ตัดสินความจริงตามหลักกาลามสูตร : การศึกษาเชิงวิเคราะห์ วิจักษ์ 
และวิธาน”.วิทยานิพนธ์ปริญญาปรัชญาดุษฎีบัณฑิต,บัณฑิตวิทยาลัย,มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา. 

รวิช ตาแก้ว. (2557).“ความหมายของคำ "ดีงาม" ในบริบทวัฒนธรรมไทย”: การศึกษาเชิงวิเคราะห์ วิจักษ์ 
และวิธาน”.วิทยานิพนธ์ปริญญาปรัชญาดุษฎีบัณฑิต,บัณฑิตวิทยาลัย,มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา. 

Sen, A. (1982). Poverty and Famines: An Essay on Entitlement and Deprivation. New York: 
Clarendon. 


