
วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565)  283 

การเสริมสรา้งสติพิจารณาด้วยหลักอภิณหปัจจเวกขณ์ 
Mindfulness Enhacement By Abhinhapaccavekkhana Principles 

 
พระครูมุนินทจ์ริยานุรักษ์ (สุรพล โกสิวาล)  

Phrakhrumuninchariyanuruk (Surapol Kosival) 
พระศรีวินยาภรณ์ 

Phra Srivinayaphon 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 

Mahamakut Buddhist University 
อำพล บุดดาสาร 

Amphon Buddasarn 
วิทยาลัยการฝึกหัดครู มหาวทิยาลัยราชภัฏพระนคร 

College of Teacher Education, Phranakhon Rajabhat University 
E-mail: phrakhrumunin@gmail.com 

วันที่รับบทความ (Received) : 20 ธันวาคม 2565 
วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 21 ธันวาคม 2565 

วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 21 ธนัวาคม 2565 
 
บทคัดย่อ 
 บทความวิจัยเรื ่อง “การเสริมสร้างสติพิจารณาด้วยหลักอภิณหปัจจเวกขณ์” มีวัตถุประสงค์เพื่อ             
1) เพื่อศึกษาการเจริญอภิณหปัจจเวกขณ์ในพระพุทธศาสนา 2) เพื่อเสริมสร้างการเจริญสติพิจารณาด้วย
อภิณหปัจจเวกขณ์ 3) เพื่อบูรณาการการเจริญสติพิจารณาด้วยอภิณหปัจจเวกขณ์ และ 4) เพื่อนำ เสนอแนว
ทางการสร้างองค์ความรู้เกี่ยวกับ “บูรณาการการเจริญสติพิจารณาด้วยอภิณหปัจจเวกขณ์” โดยใช้ระเบียบวธิี
วิจัยเชิงคุณภาพแบบวิจัยเอกสารและการสัมภาษณ์เชิงลึกผู้ทรงคุณวุฒิที่ให้ข้อมูลสำคัญจำนวน 12 รูป/คน 
วิเคราะห์ข้อมูลเชิงเนื้อหาและนำเสนอผลการวิจัยเชิงพรรณนา  
 ผลการวิจัยพบว่า อภิณหปัจจเวกขณ์ คือธรรมที่ควรพิจารณาเนือง ๆ เพื่อให้จิตยอมรับความจริงที่จะ
เกิดขึ ้นกับชีวิตทุกคนและยอมรับความเป็นจริงของชีวิต จนนำไปสู่การปล่อยวางจากความยึดมั่นถือมั่น                
ยิ่งพิจารณาได้มากหรือบ่อยเท่าใด จิตก็ยิ่งปล่อยวางได้มากเท่านั้น เมื่อเข้าใจความเป็นจริงของชีวิตแล้ว จะ
ดำเนินชีวิตด้วยความไม่ประมาท การเสริมสร้างสติด้วยอภิณหปัจจเวกขณ์ โดยการพิจารณาเรื่องธรรมดา 5 
ด้าน คือความแก่ ความเจ็บ ความตาย ความพลัดพรากจากของรักและการมีกรรมเป็นของๆ ตน เห็นตามความ
เป็นจริงที่เกิดขึ้นยอมรับและกล้าเผชิญสิ่งที่เกิดขึ้นในชีวิต พิจารณาจนเกิดเป็นสติปัญญาอย่างสมบูรณ์ ซึ่งจะ
ส่งผลให้เป็นผู้ที่มีความสุขุมเยือกเย็น มีจิตมั่นคง มีจิตใจสงบ ดำเนินชีวิตอย่างไม่ประมาททั้งยังก่อให้เกิดคุณค่า
ต่อตนเอง ต่อสังคมและพระพุทธศาสนา 



284  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 

 รูปแบบบูรณาการการเสริมสร้างสติพิจารณาด้วยอภิณหปัจจเวกขณ์ทำให้ดำเนินชีวิตอยู่ โดยอาศัย
สติปัญญาเป็นเครื่องนำทางจนเข้าถึงความจริงของชีวิต เกิดปัญญานำพาชีวิตให้มีความสุขจากการเข้าใจถึง
หลักธรรมชาติโดยสรุปเป็นองค์ความรู้ คือ NSKTA MODEL 
คำสำคัญ: การเสริมสร้างสติพิจารณา, อภิณหปัจจเวกขณ,์ ความเป็นจริงของชีวิต 
ABSTRACT 
 The objectives of this dissertation are: 1) to study the contemplation of Abhinhapaccavekkhana 
in Buddhism, 2) to strengthen mindfulness by contemplation of Abhinhapaccavekkhana, 3) to 
integrate the mindfulness strengthening by contemplation of Abhinha-paccavekkhana, and           
4) to propose a model of a body of knowledge on “Integration of mindfulness strengthening 
by contemplation of Abhinhapaccavekkhana”. The data of this qualitative research were collected 
from the Tipitaka, documents, research works concerned and in-depth interviews with 12 experts. 
The data were analyzed by content analysis 
 The results of the study were found that: Abhinhapaccavekkhana is ideas or facts 
which should be contemplated again and again in order to accept the facts of life that can 
occur to everyone. When the mind is accustomed to those facts, the one will understand life 
and accept the truth so that they can reach detachment in life. The more a person contemplates 
Abhinhapaccavekkhana, the more he can have detachment. When the ones understand the facts 
of life, they will live a life with earnestness. To strengthen mindfulness by contemplation of 
Abhinhapaccavekkhana is to contemplate 5 facts; old age, sickness, death, separation from the 
beloved, and owning of one’s deed. When the ones realize the truth and accept it, they will 
dare to confront with whatever happens in their life. When it is practiced regularly and 
completely, it is a way to create mindfulness. The mindfulness obtained from contemplation 
of Abhinhapaccavekkhana can result to calmness, firmness, and peacefulness of mind. The ones 
having these mental qualities will live a life with carefulness and create values to themselves, 
Buddhism and society. 
 The NSKTA MODEL is the model of Integration of mindfulness strengthening by contemplation 
of Abhinhapaccavekkhana that can lead to the truth of life based on mindfulness and wisdom 
and happiness in life based on understanding in the natural law. 
Keyword: Mindfulness strengthening, Abhinha paccavekkhana, the facts of life 
 
1. บทนำ 
 ทุกสิ่งในโลกนี้ ไม่มีอะไรเที่ยงแท้แน่นอน เมื่อมีการเริ่มต้นแล้วย่อมมีการสิ้นสุด ซึ่งหากเข้าใจหลักของ
ธรรมชาติอย่างนี้ ก็จะทำให้พ้นจากความทุกข์ ความทุกข์ จำแนกได้เป็น 3 ประเภทใหญ่ๆ คือ ทุกข์กาย ทุกข์ใจ 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565)  285 

และทุกข์กายและใจ ซึ่งเมื่อประมวลเข้าแล้วก็คือทุกข์ที่เกิดขึ้นจากขันธ์ 5 อันประกอบด้วยรูปและนาม สาเหตุ
แห่งทุกข์เกิดจากอวิชชาตัณหาและอุปาทาน เพราะความไม่รู้ว่าแท้จริงขันธ์คือกองทุกข์ (น้ำนิตย์  ตันติศิริวัฒน์, 
2557: 356) เป็นสภาพที่ทนได้ยาก บีบคั้นอยู่ตลอดเวลาทั้งทางร่างกายและจิตใจ ด้วยสภาวะที่เป็นไปตามธรรมชาติ
ที่ครอบคลุมสรรพสิ่งทั้งหลาย ไม่สามารถที่จะรักษาสภาพเดิมไว้ได้ ผู้ที่ถูกความทุกข์ครอบงำ บางคนเสียใจหนัก
จนเจ็บไข้หรือเสียชีวิต ฆ่าตัวตาย หรือเป็นบ้าไปก็มี บ้างก็ซึมเศร้าหงอยเหงา การปล่อยให้ความทุกข์เข้า
ครอบงำจนขาดสติ ย่อมเกิดโทษมากมาย ดังนั ้น การเรียนรู ้และการยอมรับความจริงช่วยให้ปรับตั วกับ
สถานการณ์ดังกล่าวทำให้เผชิญความทุกข์อย่างรู้เท่าทัน ปฏิบัติถูกต้อง รู้ทางป้องกันและบรรเทาทุกข์สามารถ
ใช้ชีวิตอย่างเป็นปกติได้ต่อไป 
 ความทุกข์ที่ครอบงำสัตว์ทั้งหลายให้จมอยู่คือ เกิด แก่ เจ็บ ตาย และความพลัดพรากจากสัตว์และ
สังขารอันเป็นที่พึงใจเหมือนกัน (วศิน อินทสระ, 2537: 40) ความทุกข์นั่นจะเบาบางลง เมื่อมี “สติ” เป็น
เครื่องคุ้มกันทางจิตใจ ทำให้ความทุกข์เบาบาง สภาวะจิตใจมีความสมดุล ทำให้สามารถเผชิญปัญหาและวิกฤต
ชีวิตได้ สติจึงมีความสำคัญต่อการดำเนินชีวิตโดยที่พระพุทธเจ้าทรงให้ความสำคัญแก่สติปัฎฐาน 4 ทรงถื อ
ปฏิบัติด้วยพระองค์เอง และทรงสอนวิธีปฏิบัติ ความสำคัญเห็นได้จากพระพุทธดำรัสว่า “ภิกษุทั้งหลาย ทางนี้
เป็นทางสายเดียว เพื่อความบริสุทธิ ์แห่งเหล่าสัตว์ เพื ่อล่วงโสกะและปริเทวะ เพื่อดับทุกข์และโทมนัส            
เพื ่อบรรลุญายธรรม เพื ่อทำให้แจ้งนิพพาน ทางนี้  คือ สติปัฎฐาน” (ที.ม. 10/373/301.) หลักธรรมในทาง
พระพุทธศาสนาประการหน่ึง ซึ่งผู้วิจัยเห็นว่าสามารถนำมาบูรณาการใช้ได้กับสภาวการณ์คือ การเสริมสร้างสติ
พิจารณาด้วยอภิณหปัจจเวกขณ์ ซึ่งมีองค์ประกอบ 5 ประการ ถ้าเข้าใจความเป็นจริงของชีวิตทั้ง 5 ประการนี้ได้ 
จะนำไปสู่การปล่อยวางความยึดมั่นถือมั่นได้ในระดับหนึ่ง ซึ่งก็ขึ้นอยู่กับความสามารถของแต่ละบุคคลเป็น
สำคัญ การพิจารณาอภิณหปัจจเวกขณ์นั้น เพื่อให้ยอมรับตามความจริง ซึ่งเราทุกคนต้องพิจารณาเพื่อให้เข้า
ใจความจริงของชีวิต และดำเนินชีวิตด้วยความไม่ประมาท (แม่ชีภคพร ธรรมญาณ,ี 2555: 85)  
 ด้วยเหตุนี้ผู ้วิจัยจึงมีความสนใจทำวิจัยเรื่อง “การเสริมสร้างสติพิจารณาด้วยอภิณหปัจจเวกขณ์” 
เพื่อให้มนุษย์ทั้งหลายดำเนินชีวิตด้วยความไม่ประมาท ดังปัจฉิมโอวาทที่ว่า “ภิกษุทั้งหลายบัดนี้ เราขอเตือน
เธอทั้งหลายว่า สังขารทั้งหลายย่อมมีความเสื่อมไปเป็นธรรมดา เธอทั้งหลายจงยังประโยชน์ตน ประโยชน์ท่าน 
ให้ถึงพร้อมด้วยความไม่ประมาทเถิด” 
2. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 งานวิจัยเรื่อง “การเสริมสร้างสติพิจารณาด้วยหลักอภิณหปัจจเวกขณ”์ มีวัตถุประสงค์ดังนี ้
 1. เพื่อศึกษาหลักการเจริญอภิณหปัจจเวกขณ์ในพระพุทธศาสนา 
 2. เพื่อเสริมสร้างการเจริญสติพิจารณาด้วยอภิณหปัจจเวกขณ ์
 3. เพื่อบูรณาการการเจริญสติพิจารณาด้วยอภิณหปัจจเวกขณ ์
 4. เพื่อนำเสนอแนวทางการสร้างองค์ความรู้ใหม่เกี่ยวกับ “บูรณาการการเจริญสติพิจารณาด้วย
อภิณหปัจจเวกขณ์” 
 
 



286  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 

3. วิธีดำเนินการวิจัย 
 งานวิจัยนี้เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ ผู้วิจัยใช้วิธีแบบวิจัยเอกสาร (Documentary Qualitative Research) 
และการสัมภาษณ์เชิงลึกผู้ทรงคุณวุฒิที่ให้ข้อมูลสำคัญเป็นหลัก ดำเนินการวิจัยโดยศึกษาค้นคว้าเอกสารปฐมภูมิ
และทุติยภูมิ ได้แก่ พระไตรปิฎก อรรถกถา และงานเอกสารอื่นๆ ที่เกี ่ยวข้อง ส่วนการสัมภาษณ์เชิงลึก             
(In-depth Interview) ผู้วิจัยได้ทำการสัมภาษณ์เชิงลึกผู้ให้ข้อมูลสำคัญเกี่ยวกับวิธีการเสริมสร้างสติพิจารณา
ด้วยอภิณหปัจจเวกขณ์ จำนวน 12 รูป/คน ผู้วิจัยได้ดำเนินการวิจัยตามขั้นตอนดังต่อไปน้ี 
 1. ศึกษาวิเคราะห์จากเอกสารงานวิจัย แนวคิด ทฤษฎีและเอกสารที่เกี่ยวข้อง 
 2. ศึกษาวิเคราะห์จากเอกสารปฐมภูมิ ได้แก่ คัมภีร์พระไตรปิฎก และเอกสารทุติยภูมิ ได้แก่ อรรถกถา  
 3. บูรณาการข้อมูลจากวัตถุประสงค์ข้อ 1 และข้อ 2 ด้วยกระบวนการวิเคราะห์เนื้อหาตามประเด็นที่ศึกษา 
รวมทั้งข้อมูลจากการสัมภาษณ์เชิงลึกผู้เชี่ยวชาญ จำนวน 12 รูป/คน 
 4. นำเสนอแนวทางและองค์ความรู้เกี่ยวกับ “รูปแบบบูรณาการการเจริญสติพิจารณาด้วยอภิณหปัจจ
เวกขณ์” 
4. ผลการวิจัย 
 วัตถุประสงค์ที่ 1 พบว่า การเจริญอภิณหปัจจเวกขณ์ส่งเสริมให้คนรู้สึกฐานะ รู้สึกสภาพของตนว่า
จะต้องพบกับสิ่งสำคัญในชีวิต คือความแก่ ความเจ็บไข้ ความตาย ความพลัดพรากจากสิ่งที่รัก ความต้องรับ
ผลกรรมที่ตนได้ทำไว้แล้วทั้งในอดีตชาติและปัจจุบันชาติ สอนให้เข้าใจความเป็นจริงของชีวิต เมื่อพิจารณาเห็น
อย่างนี้เสมอๆ จิตก็จะได้รับการพัฒนาและยกระดับให้สูงขึ้นตามลำดับจนกลายเป็นคนที่ไม่ตั้งตนอยู่ในความ
ประมาท เมื่อพิจารณาเห็นอย่างนี้เสมอๆ มรรคก็จะเกิดขึ้นเมื่อเจริญมรรคนั้นมากเข้า ก็จะละสังโยชน์ทั้งหลาย 
สิ้นอนุสัยได้ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2559: 180-181) พระพุทธองค์ทรงตรัสว่า “ภิกษุทั้งหลาย 
ฐานะ 5 ประการนี้ ที่สตรี บุรุษ คฤหัสถ์หรือบรรพชิตต้องพิจารณาเนืองๆ ฐานะ 5 ประการอะไรบ้าง คือ สตรี 
บุรุษ คฤหัสถ์ หรือบรรพชิตควรพิจารณาเนืองๆ ว่า “ฐานะที่หนึ่ง เรามีความแก่เป็นธรรมดา ไม่ล่วงพ้นความ
แก่ไปได้ ฐานะที่สอง เรามีความเจ็บไข้เป็นธรรมดา ไม่ล่วงพ้นความเจ็บไข้ไปได้ ฐานะที่สาม เรามีความตายเป็น
ธรรมดาไม่ล่วงพ้นความตายไปได้ ฐานะที่สี่ เราจะต้องพลัดพรากจากของรักของชอบใจทั้งสิ้น และฐานะที่ห้า 
เรามีกรรมเป็นของตนเป็นผู้รับผลของกรรม มีกรรมเป็นกำเนิด มีกรรมเป็นเผ่าพันธุ์ มีกรรมเป็นที่พึ่งอาศัย            
เราทำกรรมใดไว้จะเป็นกรรมดีหรือกรรมชั่วก็ตามย่อมเป็นผู้รับผลของกรรมนั้น” (องฺ.ปญฺจก. 22/57/99-100) 
สอดคล้องกับ สุชาติ เผือกสกนธ์ กล่าวว่า “อภิณหปัจจเวกขณ์ หมายถึง การพยายามทำตัวให้เป็นกันเองกับ
ความพลัดพรากความสูญเสียความผิดหวังคล้ายๆ หมองูที่อยู่กับงูหรือคนที่อยู่กับเสือคุ้นเคยเป็นกันเองจนไม่กลัว” 

(สุชาติ เผือกสกนธ์, [ออนไลน์]) สอดคล้องกับคำสัมภาษณ์ของ พระครูสุนทรธรรมโสภณ , รศ.ดร. (2564) ได้
อธิบายว่า“การพิจารณาอภิณหปัจเวกขณ์นี้ สามารถทำให้เรามองเห็นตนเอง มองชีวิตของตนเอง สนใจชีวิต
ของตนเองมากขึ้นมีความเข้าใจตนเองมากขึ้น ลดความประมาทในเพศในวัยในฐานะ ก็จะทำใจให้ยอมรับกับสิ่ง
นั้นได้ว่ามันเป็นเรื่องธรรมดา” 
 วัตถุประสงค์ที่ 2 พบว่า การพิจารณาอภิณหปัจจเวกขณ์ก่อให้เกิดสติได้ ซึ่งพระพุทธองค์ทรงแสดง
อภิณหปัจจเวกขณ์ไว้สำหรับบรรพชิตและคฤหัสถ์ใช้พิจารณาเป็นประจำเพื่อให้ตระหนักรู้ถึงสิ่งที่จะเกิดช่วย



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565)  287 

มนุษย์ไม่ให้ตกอยู่ในความประมาทซึ่งก็คือให้มีสตินั่นเองและช่วยให้งดเว้นการประพฤติทุจริตในรูปแบบต่างๆ  
พร รัตนสุวรรณ ([ออนไลน์]) กล่าวว่า เราจะต้องหมั่นพิจารณาบ่อยๆ ถึงความจริงดังกล่าวนี้จะทำให้เราไม่เมา 
เช่น เมาลาภยศ สรรเสริญ เมาความรัก เมาสามีภรรยา เป็นต้น เป็นหนทางให้เราประมาทได้”  ซึ่งสอดคล้อง
กับ รศ.สุเชาวน์ พลอยชุม (2564) ได้อธิบายว่า“การพิจารณาเป็นการสำรวจสติหรือการตั้งสติเมื่อมีการ
พิจารณาบ่อยๆ หรือต่อเนื ่องก็จะทำให้มีสติดีขึ ้นเป็นลำดับ” ซึ ่ง รศ.ดร.สำเนียง เลื ่อมใส (2564) ได้ให้
คำอธิบายลักษณะเดียวกันว่า “เมื่อมีการพิจารณาเนืองๆ ก็ย่อมก่อเกิดความระลึกได้และช่วยเตือนตนให้รู้ตัว
อยู่ตลอดเวลา” ก็จะมีความเข้าใจในหลักธรรมชาติของชีวิตและกฎแห่งกรรมตามเป็นจริง  
 ดังนั้น จะเห็นได้ว่าสติเป็นเครื่องช่วยดับความทุกข์ความเดือนร้อนให้แก่คนเราได้ ดังที่พระพุทธองค์
ทรงตรัสว่า “...ภิกษุในธรรมวินัยนี้พิจารณาเห็นกายในกายอยู่มีสติพิจารณาเห็นเวทนาในเวทนาทั้งหลายอยู่
กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้พิจารณาเห็นจิตในจิตอยู่มีสติกำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้พิจารณา
เห็นธรรมในธรรมทั้งหลายอยู่มีสติกำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้” (ที.ม. 10/373/301)  
 สรุปว่า อภิณหปัจจเวกขณ์ก่อให้เกิดสติ โดยการพิจารณาถึงความจริงมี 5  ประการโดยการพิจารณา
บ่อยๆ ให้เป็นกิจวัตรประจำวันด้วยสติก็จะเห็นและเข้าใจความเป็นจริงของชีวิต เป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา  
ผลก็คือความเป็นผู้ที่ไม่อยู่ในความประมาท 
 วัตถุประสงค์ที่ 3 พบว่า การบูรณาการการเจริญสติพิจารณาด้วยอภิณหปัจจเวกขณ์โดยการใช้หลัก
พุทธธรรม เพื่อการดำเนินชีวิตอย่างมีสติไม่ตั้งอยู่ในความประมาท ต้องบูรณาการใช้ทั้งอภิณหปัจจเวกขณ์  
หลักสติปัฎฐาน 4 หลักไตรลักษณ์ และนอกจากนี้  ยังมีการนำหลักพุทธธรรมข้ออื่นๆ มาบูรณาการใช้ด้วย                
ในประเด็นและหลักการสำคัญ ดังนี ้
 1. การบูรณาการสติพิจารณาความแก ่การพิจารณาความแก่อยู่เนืองๆ ทำให้ละความมัวเมาในความ
เป็นหนุ่มสาวได้โดยสิ้นเชิง หรือทำให้เบาบางลงได้โดยเริ่มจาก  
  1.1 การเสริมสร้างสติเพื่อเรียนรู้ความแก่ ความแก่นั้นถือว่าเป็นสภาวะที่ต้องเป็นไปตามกฎเกณฑ์
ของธรรมชาติ คือ มีเกิด มีแก่ มีเจ็บและมีตายเป็นเรื่องธรรมดา ซึ่งภาวะเช่นนี้น้ันถือว่าเป็นเรื่องที่เป็นไปภายใต้
อำนาจของกฎธรรมชาติอย่างหนึ่งก็คือกฎของการเปลี่ยนแปลง  
  1.2 การพิจารณาถึงโทษของความแก่ ความแก่ ได้แก่ภาวะที่เป็นความคร่ำคร่า ฟันหัก ผมหงอก 
หนังเหี่ยวย่น  ดังที่พระพุทธองค์ทรงตรัสว่า “ชีวิตถูกชรานําเข้าไปสู่ความมีอายุสั้น ผู้ที่ ถูกชรานําเข้าไปแล้ว
ย่อมไม่มีเครื่องต้านทาน” (องฺ.ติก. 20/56/214) ซึ่งสอดคล้องกับคำสัมภาษณ์ของ พระครูมงคลปัญญากร, ดร. 
(2564) กล่าวว่า “ควรเริ่มจากปรากฏการณ์ในชีวิตเราก่อน เช่น อวัยวะต่างๆ ในร่างกายของเรา ฟันหัก             
ผมหงอก เป็นต้น ล้วนแต่แสดงความแก่ให้เห็นอย่างชัดเจนแต่ต้องพิจารณาอยู่เนื่องๆ” จะช่วยละหรือบรรเทา
ความเมาในความเป็นหนุ่มสาวหรือความเยาว์วัยลงได ้
  1.3 การพิจารณาถึงคุณของความแก่ ความแก่เป็นกฎของธรรมชาติและเป็นเรื่องธรรมดาของโลก
หนีไม่พ้น ดังนั้น หนทางที่จะต้องทำดีที่สุดก็คือการเผชิญกับความแก่นั้น และทำความเข้าใจด้วยการเตรียมตัว
ที่จะเผชิญกับความแก่ ดังที่พระพุทธองค์ทรงตรัสว่า “ราชรถอันวิจิตรงดงาม ยังชำรุดได้ แม้แต่ร่างกายนี้ ก็ยัง
เข้าถึงชราได้ แต่ธรรมของสัตบุรุษหาเข้าถึงชราไม่ สัตบุรุษกับสัตบุรุษรู้กันได้อย่างนี้” ( ขุ.ธ. 25/151/79) 



288  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 

สอดคล้องกับ ผศ.ดร.ประยูร ป้อมสุวรรณ์ (2564) ได้กล่าวว่า “ต้องระลึกไว้เสมอว่าเมื่อวัยแก่ชรามาเยือน
แม้แต่มือและเท้าของเราก็ไม่อยู่ในอำนาจบังคับบัญชาคือสั่งการไม่ได้ดังใจปรารถนาอีกแล้วจึงควรทำสิ่งที่ควร
ทำเสียในขณะที่ยังมีเรี่ยวแรงดี”  
  1.4 การนำประโยชน์การพิจารณาถึงความแก่ไปใช้ การเรียนรู้เรื่องความแก่นั้นสำคัญมาก เพราะจะทำ 
ให้เรายอมรับสิ่งที่จะเกิดขึ้นกับชีวิตเรา และคนที่เรารัก เมื่อเรายอมรับมันก็จะทำให้ความทุกข์ของเราน้อยลง 
ซึ่งสอดคล้องกับ สุชาติ เผือกสกนธ์ ([ออนไลน์]) กล่าวว่า “การพยายามทำตัวให้ยอมรับ เราพิจารณาทุกวัน
หรือวันละหลายๆ ครั้งว่า เรามีความแก่เป็นธรรมดา ล่วงพ้นความแก่ไปไม่ได้ นึกอยู่เสมอมันอยู่กับใจของเรา 
คุ้นเคยกับใจของเรา และก็จะบรรเทาความหวาดกลัว ความพลัดพราก กลัวความสูญเสีย กลัวความอะไรต่างๆ 
ที่คนทั้งหลายเขากลัวกันอยู่” 
 จากประเด็นดังกล่าวนี้ หลักพุทธธรรมในการเสริมสร้างสติด้วยอภิณหปัจจเวกขณ์ สามารถบูรณาการ
สติพิจารณาความแก่ซึ่งตั้งอยู่บนฐานของสติปัฏฐาน 4 ในข้อกายานุปัสสนาสติปัฎฐาน คือการใช้สติกำหนด 
พิจารณากาย ให้เห็นกายในกาย คือเห็นตามความเป็นจริงของกาย เช่น เห็นว่ากายเป็นเพียงการรวมตัวกันของ
ธาตุทั้งสี่ คือดิน น้ำ ลม ไฟ เมื่อจับธาตุต่างๆ แยกออกจากกัน สิ่งที่เรียกว่าร่างกายก็จะหายไป  
 สรุปว่า การบูรณาการสติปัฏฐาน 4 กับการพิจารณาความแก่ เพื่อให้ทราบความจริงเกี่ยวกับความแก่
ที่ว่าชราธัมมตา เรามีความแก่เป็นธรรมดา ไม่ล่วงพ้นความแก่ไปได้ อยู่บนของฐานกายานุปัสสนาสติปัฎฐาน 
การพิจารณาเช่นนี้เป็นประจำจะช่วยละหรือบรรเทาความเมาในความเป็นหนุ่มสาวหรือความเยาว์วัยลงได้ 
 2. การบูรณาการสติพิจารณาความเจ็บไข้ โดยการพิจารณาความเจ็บไข้อยู่เนืองๆ ทำให้ละความมัว
เมาในความไม่มีโรคได้โดยสิ้นเชิง หรือทำให้เบาบางลงได้ ความเข้าใจในหลักธรรมความไม่เที่ยงของชีวิต 
สามารถทำให้ยอมรับความเจ็บไข้ที่เกิดขึ้นได้ หลักคำสอนที่เกี่ยวกับกฎของธรรมชาติ สิ่งทั้งหลายมีความ
เกิดขึ้นตั้งอยู่และดับไปเป็นธรรมดา ซึ่งในประเด็นนี้ พระครูสุนทรธรรมโสภณ, รศ.ดร. (2564) กล่าวว่า “ความเจบ็
เป็นธรรมดาที่ทุกคนต้องประสบพบเจอ ความรู้เท่าทันจะเป็นตัวบูรณาการจะเข้าใจยอมรับกฎแห่งความเจ็บ
เป็นธรรมดา” เมื่อพิจารณาเช่นนี้จะล่วงพ้นความเจ็บไปไม่ได้และรู้เท่าทันความจริงจะช่วยบรรเทาความทุกข์ได้
โดยเริ่มจาก 
  2.1 การเสริมสร้างสติเพื่อเรียนรู้ความเจ็บไข้ การมีสติเป็นแนวทางในการดำเนินชีวิตที่อยู่กับความ
เจ็บไข้ เนื่องจากการรับรู้ว่าการเจ็บไข้ดังกล่าวไม่ได้หมายถึงการปล่อยปละละเลยในการดูแลตนเองหากแต่
หมายถึงการเผชิญหน้ากับความเจ็บไข้ที่เกิดขึ้นอย่างมีสติ มีเหตุผล จะไม่ก่อให้เกิดความทุกข์และการมีสติเป็น
การทำให้จิตสงบไม่ฟุ้งซ่าน ไม่กังวลกับอดีตที่ผ่านไปแล้วและอนาคตที่ยังมาไม่ถึง จะช่วยให้เราคลายความทุกข์
ลงได้ ทำให้จิตสงบและสามารถเผชิญกับปัญหาได้มากขึ้น สอดคล้องกับ รศ.ดร.จำนง คันธิก (2564) กล่าวว่า”
เห็นคนอื่นเจ็บไข้ ให้คิดว่าเราก็มีความเจ็บไข้เหมือนกันเพียงแต่ยังไม่แสดงอาการออกมาเมื่อความเจ็บไข้มาถึง
ให้มีสติว่ามันแสดงออกมาแล้วโดยความเป็นจริงของมัน” พิจารณาบ่อยๆ พอถึงคราวเจ็บไข้ก็ไม่ทุกข์เกินขนาด 
ตั้งสติปรับตัวให้เข้ากับความเจ็บไข้ให้ได้ รู้จักควบคุมสติให้อยู่กับร่างกายและจิตใจ ไม่ให้จิตใจฟุ้งซ่านหวั่นไหว 
สามารถรักษาโรคที่เกิดจากความผิดปกติของจิตใจให้หายไปได้ ดังที่พระพุทธองค์ทรงตรัสว่า  “ดูกรภิกษุ
ทั้งหลาย ภิกษุพึงเป็นผู้มีสติมีสัมปชัญญะ รอกาลเวลา นี้เป็นคำสั่งสอนพวกเธอ…การมีสติคือการเป็นผู้มีปกติ



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565)  289 

เห็นกายในกาย มีปกติเห็นเวทนาในเวทนา…การมีสัมปชัญญะ คือ การเป็นผู้มีปกติทำความรู้สึกตัวในการก้าว
ไป ในการถอยกลับ…มีปกติทำความรู้สึกตัวในการเดิน ยืน นั่ง หลับ ตื่นพูด นิ่ง…พึงเป็นผู้มีสติสัมปชัญญะ           
รอกาลเวลา” (ที.ม. 10/373/301-302)  
  2.2 การพิจารณาถึงโทษของความเจ็บไข้ พระพุทธศาสนาจัดความเจ็บไข้ว่าเป็นความทุกข์อย่างหนึ่ง 
เพราะเป็นสภาวะที่ทนได้อยากและเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นได้กับทุกคนแม้แต่พระพุทธเจ้า ความเจ็บไข้ แบ่งได้เป็น 2 
ประเภท คือ 1) ความเจ็บไข้ทางกาย คือความเจ็บไข้ทางร่างกายได้แก่ความทุกข์ต่างๆ ที่เกิดขึ้นทางกายแล้วทำ
ให้ร่างกายได้รับความทุกข์ทรมาน ซึ่งเรียกรวมๆ ว่า กายิกทุกข์ ทุกข์ทางกาย 2) ความเจ็บไข้ทางใจ ความเจ็บไข้
อันเกี่ยวเนื่องกับจิตใจ เรียกรวมๆ ว่า เจตสิกทุกข์ ทุกข์ทางใจ ความเจ็บไข้ทางกายและความเจ็บไข้ทางใจนี้             
มีความสัมพันธ์กัน ดังที่พระพุทธองค์ทรงตรัสไว้ว่า “ภิกษุทั้งหลาย โรค 2 อย่างนี้ โรค 2 อย่างอะไรบ้าง คือ          
1) โรคทางกาย 2) โรคทางใจ สัตว์ผู้อ้างว่า ตนเองไม่มีโรคทางใจตลอดระยะเวลาแม้ครู่เดียวหาได้ยากยกเว้น
ท่านผู้หมดกิเลสแล้ว” (องฺ.จตุกฺก. 21/157/217) ในประเด็นนี้ พระธรรมกิตติเมธี, ดร. (2564) อธิบายว่า               
“เรา คือ ผู้ป่วยไม่ป่วยทางกายก็ป่วยทางจิตมีแน่นอน หรือป่วยทางกายแต่ป่วยทางจิตจะหนักกว่า หรือป่วยทั้ง
สองทางป่วยทางกายพิจารณาเห็นให้เป็นธรรมดา” เมื่อกายเจ็บไข้จิตใจก็พลอยเจ็บไข้ไปด้วย ก็จะส่งผลให้เกิด
โรคและความเจ็บไข้ต่างๆ ตามมา ต้องพิจารณาให้เห็นเป็นธรรมดาว่าไม่มีสิ่งใดที่มีชีวิตรอดพ้นจากการเจ็บไข้
ไปได้จะเจ็บมากเจ็บน้อยต้องหาทางแก้ไขไปตามสภาพความเป็นจริง  
  2.3 การพิจารณาถึงคุณของความเจ็บไข้ การนำหลักคำสอนมาใช้เพ่ือการยอมรับความเจ็บไข้ หลัก
สัจธรรมความไม่เที่ยงของชีวิตและความเชื่อในเรื่องของกรรมและผลของกรรม โดยรับรู้และยอมรับว่าการเจ็บ
ไข้เป็นเรื่องธรรมดา ด้วยความเข้าใจว่าตนเองมีความเจ็บไข้เป็นธรมดาก็สามารถยอมรับความเจ็บไข้และการ
เปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นในชีวิตได้ สอดคล้องกับคำสัมภาษณ์ของ รศ.สุเชาวน์ พลอยชุม (2564) ได้ให้สัมภาษณ์ว่า 
“เมื่อเราพิจารณาหรือคิดถึงสิ่งเหล่านั้นอยู่เนื่องๆ ก็จะทำให้ใจเราคุ้นเคยกับสิ่งเหล่านี้ ไม่แปลกใจไม่ตกใจไม่กลัว 
เพราะเห็นว่าเป็นเรื่องปกติธรรมดา” 
  2.4 การนำประโยชน์การพิจารณาถึงความเจ็บไข้ไปใช้ เพื่อเป็นแนวทางในการดำเนินชีวิตเมื่ ออยู่
กับความเจ็บไข้ ควรนำหลักคำสอนมาใช้เพ่ือเป็นแนวทาง ประกอบด้วย 2 ประเด็น ได้แก่  
  1) การปล่อยวาง ซึ่งเป็นคำสอนในกฎไตรลักษณ์ทางพุทธศาสนามาใช้เพื่อปล่อยวางความทุกข์             
ไม่หมกหมุ่นกับความเจ็บไข้ คิดในทางที่ดี ทำให้จิตใจสงบ สามารถปรับใจและปล่อยวางความทุกข์เกี่ยวกับ
ความเจ็บไข้ได้ ไม่ยึดติด ปล่อยให้ทุกอย่างเป็นไปตามธรรมชาติ ไม่ยึดมั่นถือมั่น สอดคล้องคำสัมภาษณ์ของ 
ผศ.ดร.ประยูร ป้อมสุวรรณ์ (2564) กล่าวว่า “ให้เตรียมพร้อมล่วงหน้าว่า วันหนึ่งสุขภาพดีของเราก็อาจถูก
บ่อนทำลายด้วยโรคภัยไข้เจ็บอย่างใดอย่างหนึ่งแม้ที่สุดหากอายุยืนยาวไป ก็ไม่พ้นถูกเบียดเบียนด้วยโรคชรา” 
ความเจ็บไข้เป็นเรื่องธรรมดาและเป็นเรื่องของกรรมที่หลีกเลี่ยงไม่ได้ เพื่อปลดปล่อยความทุกข์ ความกังวลใจ
ต่างๆ และพยายามคิดถึงความเจ็บไข้หรือนำไปใช้ประโยชน์ในทางที่ดี สอดคล้องกับ รศ.ดร.สำเนียง เลื่อมใส 
(2564) ได้กล่าวว่า “ชราปิ ทุกฺขา ความแก่เป็นทุกข์ เจ้าชายสิทธัตถะก่อนออกผนวชก็ทรงเห็นว่าความแก่เป็น
ทุกข์จึงคิดหาหนทางดับความทุกข์คือความแก่” 



290  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 

  2) การมีสติอยู่กับปัจจุบัน เป็นแนวทางการพิจารณาความเจ็บไข้ที่เป็นอยู่เพราะการมีสติอยู่กับ
ปัจจุบันเป็นการทำจิตให้สงบไม่ฟุ้งซ่านไม่กังวลเกี่ยวกับอดีตที่ผ่านไปแล้วและอนาคตที่ยังมาไม่ถึง ตระหนักถึง
ความไม่เที ่ยงของสังขาร สอดคล้องกับความเห็นของ พระครูมงคลปัญญากร , ดร. (2564) ได้กล่าวว่า 
“พิจารณาความไม่เป็นปกติในร่างกายของเราให้เห็นว่าร่างกายน้ีเป็นรังแห่งโรคภัยไข้เจ็บต่างๆ”  
  จากประเด็นดังกล่าวนี้ หลักพุทธธรรมในการเสริมสร้างสติด้วยอภิณหปัจจเวกขณ์ สามารถพิจารณา
ความเจ็บไข้ซึ่งตั้งอยู่บนฐานของสติปัฏฐาน 4 ในข้อ คือ เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือ การมีสติระลึกรู้เวทนา
เป็นฐาน ไม่มองเวทนาด้วยความเป็นคน สัตว์ เรา เขาคือไม่มองว่าเรากำลังทุกข์ หรือเรากำลังสุข หรือเราเฉยๆ 
แต่มองแยกเป็นนามธรรมอย่างหนึ่ง เห็นความเกิดดับ เวทนาล้วนไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และเป็นอนัตตา เวทนานุปัสสนา 
สติปัฏฐาน เป็นการพิจารณาถึงเวทนาขันธ์ อานิสงค์ คือ ทำลายสุขวิปลาส ในมหาสติปัฏฐานสูตรพระสัมมา 
สัมพุทธเจ้าตรัสว่า “ภิกษุทั้งหลาย ปุถุชนผู้ไม่ได้สดับถูกทุกขเวทนาถูกต้อง ย่อมเศร้าโศก ลำบาก ร่ำไร ทุบอก
คร่ำครวญ ถึงความลุ่มหลงเขาย่อมเสวยเวทนา 2 ประการ คือ 1) เวทนาทางกาย 2) เวทนาทางใจ นายขมังธนู
ใช้ลูกศรยิงบุรุษ ยิงซ้ำบุรุษน้ันด้วยลูกศรดอกที่ 2 อีก เมื่อเป็นเช่นนี้ บุรุษนั้นย่อมเสวยเวทนา 2 ประการ เพราะ
ลูกศร คือ 1) เวทนาทางกาย  2) เวทนาทางใจ (สํ.สฬา. 18/254/274) ซึ่งถ้าพิจารณาความเจ็บไข้บนฐานของ
เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐานก็จะทำให้เป็นผู้ที่มีสติที่สมบูรณ์  
 สรุปว่า การบูรณาการสติบนฐานเวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน โดยการพิจารณาความเจ็บไขเ้พื่อให้ทราบ
หลักความจริงเกี่ยวกับความเจ็บไข้ที่ว่าพยาธิธัมมตา เรามีความเจ็บไข้เป็นธรรมดา ไม่ล่วงพ้นความเจ็บไข้ไปได้
การพิจารณาเช่นนี้เป็นประจำจะช่วยให้เกิดสติที่สมบูรณ์ ละหรือบรรเทาความเมาในความไม่มีโรค คือความ
แข็งแรงมีสุขภาพดี จึงต้องรีบขวนขวายใช้งานร่างกายตั้งแต่ยังมีเรี่ยวแรงและระวังป้องกันโรคภัยที่อาจเกิดขึ้น
อย่างมีสติ  
 3. การบูรณาการสติพิจารณาความตาย คือการพิจารณาความตายอยู่เนืองๆ ทำให้ละความมัวเมา 
ในชีวิตได้โดยสิ้นเชิง หรือทำให้เบาบางลงได้ สำหรับคนทั่วไปไม่มีอะไรน่ากลัวเท่าความตาย เพราะความตายไม่
เพียงพรากเราไปจากทุกสิ่งทุกอย่างที่เรารักและหวงแหนเท่านั้น หากนำมาซึ่งความเจ็บปวดและทุกข์ทรมาน
อย่างยิ่งก่อนที่จะหมดลมหายใจ ความตายที่ไม่เจ็บปวดจึงเป็นยอดปรารถนาของทุกคน แต่ความจริงที่เที่ยงแท้
แน่นอนก็คือเราทุกคนต้องตาย ซึ่งในประเด็นนี้ ผศ.ดร.ชาติเมธี หงษา (2564) “ให้สัมภาษณ์ว่า”เมื่อเห็นคนตาย         
ก็ให้ใช้สติพิจารณาเนืองๆ เป็นเราก็ต้องตายเป็นธรรมดาหรือเมื่อตนเองกำลังจะตายก็ให้ใช้สติพิจารณาเนืองๆ” 
  3.1 การเสริมสร้างสติเพื่อเรียนรู้ความตาย ความตายเป็นสิ่งที่ปฏิเสธไม่ได้จริงๆ แต่ใครบ้างที่ยอมรับ
ความจริงข้อนี้ได้ ด้วยเหตุนี้ผู้คนเป็นอันมากจึงพยายามหนีห่างความตายให้ไกลที่สุด ขณะเดียวกันก็พยายามไม่
นึกถึงความตาย แทนที่จะตั้งสติเตรียมตัวเตรียมใจไว้ล่วงหน้า แต่เมื่อความตายมาปรากฏอยู่เบื้องหน้าจึงตื่น
ตระหนกร่ำร้อง ทุรนทุราย ต่อรอง ผัดผัน ปฏิเสธผลักไส ไขว่คว้าขอความช่วยเหลือแต่ถึงตอนนั้นก็ยากที่จะมี
ใครช่วยเหลือได้  รศ.ดร.จำนง คันธิก (2564) กล่าวว่า “เมื่อคิดถึงความตายบ่อยๆ พอใกล้ตายก็ไม่มีอาการลน
เหมือนคนอื่นๆ ที่ตายไปแล้ว” เมื่อเราได้เตรียมตัวเตรียมใจเพียงใดก็ได้รับผลเพียงนั้นถ้าเตรียมมามากก็ผ่าน
ความตายได้อย่างสงบราบรื่นถ้าเตรียมตัวมาน้อยก็ทุกข์ทรมานแสนสาหัสจนกว่าจะหมดลมหายใจ ดังที่พระ
พุทธองค์ทรงตรัสไว้ว่า “ในเมื่อสัตว์ทั้งหลายมีความตายเป็นธรรมดา มนุษย์ ทั้งเด็ก ทั้งผู้ใหญ่ ทั้งโง่และฉลาด 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565)  291 

ทุกคนล้วนเดินไปสู่ความตายทั้งนั้น ไม่มีใครสามารถต้านทานได้ สัตว์ผู้เกิดมาแล้วจะไม่ตายย่อมไม่มี แม้จะอยู่
ไปจนถึงชรา ก็จะต้องถึงแก่ความตาย ถึงไม่อยากตายก็เป็นสิ่งที่หลีกเลี่ยงไม่ได้” (ขุ.สุ. 25/584-593/641-643) 
สอดคล้องกับ ผศ.ดร.ประยูร ป้อมสุวรรณ์ (2564) กล่าวว่า “ความตายไม่ได้เรียงลำดับตามอายุไม่ได้จำกัดเพศ
ไม่ได้เลือกวันเวลาไม่ได้จำกัดสาเหตุและที่สำคัญไม่ได้ถามความพร้อมของเรา ท่านจึงสอนให้รีบทำความดีงาม
เสียตั้งแต่วันนี้ เพราะเราอาจอยู่ไม่ถึงวันพรุ่งนี้ หรือถ้ารอให้ถึงวันพรุ่งนี้ มันอาจจะสายเกินไปเสียแล้ว”  
  3.2 การพิจารณาถึงโทษของความตาย ความตายเป็นสิ่งที่น่ากลัวสำหรับผู้ใช้ชีวิตอย่างลืมความตาย 
ความตายจะคืบคลานมาถึงก็จะตั้งอยู่ในความประมาท ความตายเราไม่สามารถจะรู้ได้ล่วงหน้า ไม่มีสัญญาณ
บอกล่วงหน้า ไม่ว่าจะอยู่ที่ไหน เวลาใดก็ตายได้ เราได้เตรียมตัวเตรียมใจรับมือกับความตายได้หรือไม่ และเรา
จะทำอย่างไรจึงจะสามารถเผชิญกับความตายโดยไม่ตื่นตระหนกหรือทุรนทุราย ตื่นกลัว อึดอัด หวาดผวา 
สอดคล้องกับ พระมหาบุญเลิศ านทินฺโน (2547: 76) ได้กล่าวว่า “อนิจจสัญญาคือรู้ว่าสังขารคือรูปธรรม 
นามธรรม ร่างกายจิตใจไม่เที่ยง ทุกขสัญญาคือรู้ว่าเป็นทุกข์อนัตตสัญญาคือรู้ว่าไม่ใช่ตัวตน สัตว์บุคคลเราเขา” 
การพิจารณาอย่างนี้เป็นการเตือนสติสอนใจให้รำลึกนึกถึงความจริงของชีวิตว่าตั้งอยู่บนความไม่แน่นอนและ
สร้างความทุกข์แก่มนุษย์  
  3.3 การพิจารณาถึงคุณของความตาย พิจารณาว่าเมื่อความตายมาถึงแล้ว เกิดอะไรขึ้นกับร่างกาย
ของเรา เห็นภาพร่างกายของเราที่แปรเปลี่ยนไปหลังจากหมดลมแล้ว ที่เคยอ่อนอุ่นก็กลับแข็งเย็น ที่เคย
เดินเหินเคลื่อนขยับได้ก็กลับแน่นิ่ง พระครูสุนทรธรรมโสภณ , รศ.ดร (2564) กล่าวว่า “ตามหลักคำสอนทาง
พระพุทธศาสนาจะให้พิจารณาถึงความตายอยู่ตลอดเวลาเพราะความตายเป็นความจริงที่ทุกชีวิตต้องเผชิญ
พระพุทธเจ้าสอนให้รู้ความเป็นจริงว่าวันหนึ่งเราก็ต้องตาย” การพิจารณาความตายอย่างนี้ ทำให้เราคลาย
ความยึดติดในร่างกาย มิใช่เพราะมีความน่าเกลียดแฝงอยู่ภายใต้ความสวยงามเท่านั้น หากยังเป็นเพราะ
ร่างกายหาใช่ของเราไม่ ไม่ว่าเราจะพยายามควบคุมปรุงแต่งอย่างไร มันก็ไม่อาจเป็นไปดังใจได้ ในที่ สุดก็จะ
แสดงความจริงที่ไม่น่ายินดีออกมา ดังที่พระพุทธองค์ทรงตรัสไว้ว่า “ภิกษุเห็นซากศพอันเขาทิ้งไว้ที่ป่าช้า            
ซึ่งตายแล้ว 1 วันบ้าง 2 วันบ้าง 3 วันบ้าง เป็นศพขึ้นอืดศพเขียวคล้ำ ศพมีน้ำเหลืองเยิ้ม แม้ฉันใด ภิกษุนี้นำ
กายเข้าไปเปรียบเทียบให้เห็น ฉันนั้น” (ที.ม. 10/378/307) ความจริงข้อนี้ นอกจากจะช่วยบรรเทาความทกุข์
เมื่อร่างกายเกิดผันแปรยังช่วยเตือนใจไม่ให้เราหมกมุ่นลุ่มหลงกับร่างกายมากเกินไปจนไม่สนใจสาระของชีวิต  
  3.4 การนำประโยชน์การพิจารณาถึงความตายไปใช้ หลักพุทธธรรมในการเสริมสร้างสติด้วย
อภิณหปัจจเวกขณ์ สามารถพิจารณาความตายซึ่งตั้งอยู่บนฐานของสติปัฏฐาน 4 ในข้อธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน 
คือ เห็นตามความเป็นจริงของทุกขอริยสัจว่า ชาติ ชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกข์ โทมนัส อุปายาส เป็นทุกข์ 
โดยเฉพาะความตายเป็นที่มาของความทุกข์ ทั้งทุกข์ที่เกิดแก่ตัวผู้ที่จะต้องตายเอง และทุกข์ที่จะต้องเกิดแก่
บุคคลผู้รักและหวงแหนผู้ที่จะต้องตายนั้น ทำให้เกิดความโทมนัสคือเสียใจ เศร้าใจ แต่ถ้ารู้จักพิจารณาว่าเรา
ต้องมีความตายเป็นธรรมดาโดยอาศัยหลักของธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน โดยอาศัยมรณัสสติเป็ นแนวในการ
ปฏิบัติจะเกิดสติเข้าใจเรื่องความตายมากขึ้น ดังที่พระพุทธองค์ทรงตรัสไว้ว่า “ภิกษุทั้งหลาย มรณัสสติ             
อันภิกษุเจริญแล้ว ทำให้มากแล้ว ย่อมมีผลมากมีอานิสงส์มาก หยั่งลงสู่อมตะ มีอมตะเป็นที่สุด...ฯลฯ...ก็ถ้า
ภิกษุพิจารณาอยู่ย่อมทราบอย่างนี้ว่าธรรมอันเป็นบาปอกุศลที่เรายังละไม่ได้ อันจะพึงเป็นอันตรายแก่เรา



292  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 

ผู้กระทำกาละในกลางวันไม่มี ภิกษุนั้นพึงเป็นผู้มีปีติและปราโมทย์” (องฺ.ฉกฺก. 22/19/444) สอดคล้องกับ            
รศ.ดร.เวทย์ บรรณกรกุล (2564) ได้กล่าวว่า”สิ่งที่สำคัญที่สุดก็คือ อัปปมาทธรรม เมื่อเราเห็นความตายอยู่
ทุกวี่ทุกวัน สิ่งไหนที่ควรทำต้องรีบทำ เพราะเราไม่รู้ว่าพรุ่งนี้เราจะได้ทำหรือเปล่า” 
 สรุปว่า การบูรณาการสติบนฐานของธัมมานุปัสสนาโดยอาศัยหลักมรณสติ พิจารณาว่าเรามีความตาย
เป็นธรรมดานั้น เพื่อให้ทราบหลักความจริงเกี่ยวกับความตายที่ว่า มรณธัมมตา เรามีความตายเป็นธรรมดาไม่
ล่วงพ้นความตายไปได้ หลักธรรมข้อนี้มีเจตนาให้เกิดสติรู้ล่วงหน้าเพื่อให้เราเห็นคุณค่าของชีวิตทุกวินาทีที่
เหลืออยู ่ให้รู ้ว่าชีวิตก็เหมือนของยืม ธรรมดาของยืมต้องรีบใช้ให้เกิดประโ ยชน์เสร็จแล้วรีบส่งคืนตาม
กำหนดเวลา ชีวิตก็เป็นเหมือนของยืมจากธรรมชาติอีกไม่นานก็ต้องคืนธรรมชาติไป เพราะความจริงก็คือชีวิต
เป็นสิ่งไม่แน่นอนแต่ความตายเป็นสิ่งแน่นอนเพราะว่าเกิดแล้วไม่ตายไม่มี อย่างไรก็ตามคนไม่ประมาทแม้จะ
ตายแล้วก็ชื่อว่าไม่ตาย ส่วนผู้ประมาทแม้จะมีชีวิตอยู่ก็เป็นเหมือนกับคนที่ตายแล้ว ดังนั้นจึงควรใช้ชีวิตให้เกิด
ประโยชน์มากที่สุด  
 4. การบูรณาการสติพิจารณาความพลัดพรากจากสิ่งที่รักที่ชอบใจ  คือการพิจารณาความพลัด
พรากจากสิ่งเป็นที่รักที่พอใจอยู่เนืองๆ ทำให้ละความกำหนัดด้วยอำนาจความพอใจในของรักของชอบใจนั้นได้
โดยสิ้นเชิง หรือทำให้เบาบางลงได้ ในประเด็นนี้ พระครูสุนทรธรรมโสภณ, รศ.ดร. (2564) ได้กล่าวว่า “ความ
เป็นจริงจะต้องพลัดพรากจากสิ่งที่รักที่ชอบใจทั้งที่ผ่านมาและในอนาคต ท่านสอนให้นำมาพิจารณาเมื่อสิ่งนั้น
เกิดขึ้นจริงจะได้ไม่ทุกข์ใจ” เมื่อใดก็ตามที่เราสามารถปล่อยวางจากความยึดมั่นถือมั่นในตัวตนได้ ความพลัด
พรากก็จะไม่น่ากลัวอีกต่อไป  
 1) การเสริมสร้างสติเพื่อเรียนรู้ความพลัดพรากจากสิ่งที่รักที่ชอบใจ การพลัดพรากจากสิ่งที่เรารักนั้น
เป็นทุกข์และการพบเห็นแต่สิ่งที่ไม่เป็นที่รักก็เป็นทุกข์เช่นเดียวกัน ความรักนั้นเป็นสิ่งโหดร้ายความรักทารุณ
และเป็นเครื่องทำลายความสุขของทุกคน สอดคล้องกับคำสัมภาษณ์ของ พระธรรมกิตติเมธี, ดร. (2564) ให้
สัมภาษณ์ว่า “มันเป็นเรื่องของมนุษย์สัตว์โลกที่ต้องพลัดพราก จึงไม่มีใครหลีกเลี่ยงได้ เรียกว่ากฎธรรมดาของโลก” 
ดังนั้น ต้องเผชิญกับความพลัดพรากอย่างมีสติ 
 2) การพิจารณาถึงโทษของความพลัดพรากจากสิ่งที่รักที่ชอบใจ เป็นการยากที่บุคคลจะไม่มีความ
เศร้าโศกเสียใจเมื่อต้องพลัดพราก แล้วทำไมเราจึงต้องมีความเศร้าโศกเสียใจก็เพราะเรามีความติดข้องผูกพัน
ในสิ่งอันเป็นที่รักที่ชอบใจ ถ้าเราไม่มีความติดข้องผูกพัน ก็จะไม่มีความเสียใจในการพลัดพรากจากสิ่งนั้น ชีวิต
นี้มีความพลัดพรากเป็นที่สุด  ในประเด็นนี้ พระครูมงคลปัญญากร,ดร. (2564) กล่าวว่า“ความพลัดพรากก็คือ
ความเสีย ก่อนที่เราจะเสียอะไรก็เพราะเราได้สิ่งนั้นมาก่อน” เมื่อต้องพลัดพรากจากบุคคลหรือสิ่งอันเป็นที่รัก
ที่ชอบใจ ความเศร้าโศกก็จะเกิดขึ้นยิ่งรักมากก็ยิ่งเศร้าโศกมาก ผู้ที่ถูกความเศร้าโศกครอบงำย่อมจะเสียใจ
ร้องไห้คร่ำครวญได้รับทุกข์ทรมานอันแสนสาหัส  
 3) การพิจารณาถึงคุณของความพลัดพรากจากสิ่งที่รักที่ชอบใจ โลกนี้เป็นโลกของความทุกข์ เมื่อมี
การเกิดก็ต้องมีการแก่การเจ็บการตายและการพลัดพรากจากสิ่งที่รักที่ชอบใจ สิ่งเหล่านี้ เราพอใจหรือไม่พอใจ
ก็จำต้องเป็นไปอยู่เช่นนั่น ในประเด็นนี้ ผศ.ดร.ชาติเมธี หงษา (2564) กล่าวว่า “ให้ใช้สติพิจารณาเนืองๆ ว่า
ต้องพลัดพรากจากสิ่งที่รักชอบใจเป็นธรรมดา” เพราะสรรพสิ่งเปลี่ยนแปรอยู่ทุกขณะ ไม่มีอะไรคงอยู่ใน



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565)  293 

สถานะเดิม สภาพเก่าสิ้นไปสภาพใหม่ก็มาแทน ดังนั้นคนที่คิดได้ว่าจะต้องมีการพลัดพรากก็จะรีบทำแต่สิ่งดีๆ 
ทั้งต่อตัวเองและคนที่รัก 
 4) การนำประโยชน์การพิจารณาถึงความพลัดพรากจากสิ่งที่รักที่ชอบใจไปใช้ หลักพุทธธรรมในการ
เสริมสร้างสติด้วยอภิณหปัจจเวกขณ์ สามารถพิจารณาความพลัดพรากซึ่งตั้งอยู่บนฐานของสติปัฏฐาน 4 ในข้อ
จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือ การมีสติระลึกรู้จิตเป็นฐาน เป็นการนำจิตมาระลึกรู้เจตสิก ไม่มองจิตด้วยความ
เป็นคน สัตว์ เรา เขา คือไม่มองว่าเรากำลังคิด เรากำลังโกรธ แต่มองแยกเป็นนามธรรมอย่างหนึ่ง เห็นความ
เกิดดับ จิตล้วนไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และเป็นอนัตตา จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐานเป็นการพิจารณาถึงวิญญาณขันธ์ 
อานิสงค์ คือ ทำลายอนิจจวิปลาส  
 สรุปว่า การบูรณาการสติบนฐานจิตตานุปัสนาในสัมมาสติพิจารณาความพลัดพรากจากสิ่งที่รักที่ชอบ
ใจเพื่อให้มีสติทราบหลักความจริงเกี่ยวกับความความพลัดพรากจากสิ่งที่รักที่ชอบใจที่ว่า “ปิยวินาภาวตา”   
เราจักต้องมีความพลัดพรากจากของรักของชอบใจทั้งสิ้น การพิจารณาเช่นนี้เป็นประจำจะช่วยละหรือบรรเทา
ความยึดติดผูกพันในของรักทั้งหลาย เมื่อถึงคราวที่ตัวเราหรือของรักทั้งหลายต้องเป็นไปตามวิถีธรรมชาติของ
ตนเอง หลักพิจารณาข้อนี้เป็นการเตือนสติสอนใจให้รำลึกนึกถึงความจริงของชีวิต เกิดสติรู้ทันการเกิดขึ้นดำรง
อยู่และสลายตัวไปว่าเป็นสิ่งธรรมดา  
 5. การบูรณาการสติพิจารณาความมีกรรมเป็นของๆ ตน การพิจารณาอยู่เนืองๆ ทำให้ละทุจริตได้
โดยสิ้นเชิง หรือทำให้เบาบางลงได้ โดยใช้สติพิจารณาบ่อยๆ ในประเด็นนี้ซึ่ง รศ.ดร.ประเวศ อินทองปาน 
(2564) ได้ให้สัมภาษณ์ว่า “ต้องมีสติพิจารณาว่าเรามีกรรมเป็นสมบัติ เราทำกรรมเช่นใดไว้ก็ได้ผลเช่นนั้นเรา
เชื่อกฎแห่งกรรม”  
  1) การเสริมสร้างสติเพื่อเรียนรู้ความมีกรรมเป็นของๆ ตน พุทธศาสนามีหลักคำสอนเรื่องกรรม
เป็นเรื่องสำคัญว่าบุคคลทำกรรมเช่นใดย่อมได้ผลเช่นนั้น ไม่มีใครรับผลกรรมแทนกัน ได้ ถ้าเรามีสติพิจารณา
อยู่ตลอดเวลาก็จะทำให้เราเป็นคนมีความรู้ตัวมีความละอายเกรงกลัวต่อบาป ไม่กล้าทำบาป ซึ่งจะทำให้มี
เกราะป้องกันตัวก่อให้เกิดสุขภาพจิตที่ดีเป็นคนดีที่สั งคมต้องการ รศ.สุเชาวน์ พลอยชุม (2564) กล่าวว่า  
“การพิจารณาเนื่องๆ เป็นวิธีที่จะทำให้ใจเราคุ้นเคยกับสิ่งนั้นจนรู้สึกว่าเป็นเรื่องธรรมดาไม่ใช่เรื่องแปลกไม่ใช่
เรื่องที่น่ากลัวใจเราก็จะสงบเยือกเย็นเป็นปกติสุข” 
  2) การพิจารณาถึงโทษของความมีกรรมเป็นของๆ ตน ในส่วนของหลักกรรม หากคนทั้งหลายมี 
สติเตือนตนว่าสัตว์มีกรรมเป็นของตน ทำกรรมใดไว้ดีหรือชั่ว จักเป็นผู้รับผลของกรรมนั้น กรรมดีย่อมมีผลให้
ได้รับความสุขและไปเกิดในสุคติภูมิ ส่วนกรรมชั่วย่อมมีผลเป็นความทุกข์และทำให้ไปเกิดในทุคติภูมิในสุคติภูมิ 
ซึ่งสอดคล้องกับ พระธรรมกิตติเมธี, ดร. (2564) กล่าวว่า”ความต่างระหว่างคนทำกรรมดี กับคนทำกรรมชั่ว 
หรือคนหมั่นสร้างบุญ กับคนหมั่นสร้างบาป ที่ต้องรับผลต่างกัน” ฉะนั้น การรู้จักโทษแห่งกรรมและการเตือน
ตนเองอยู่เป็นนิตย์จะทำให้มนุษย์รู ้จักละเว้นกรรมที่มีผลเป็นความทุกข์และเลือกทำแต่กรรมที่มีผลเป็น
ความสุขตามหลักคำสอนทางศาสนา  
  3) การพิจารณาถึงคุณของความมีกรรมเป็นของ ๆ ตน การรู้จักเท่าทันความเป็นจริงธรรมชาติของ
กรรมเป็นเรื่องที่สำคัญมาก เพราะกรรมนี่เองเป็นเหตุแห่งสังสารวัฏอันไม่มีที่สิ้นสุด มนุษย์ต้องละการกระทำหรื



294  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 

อกรรมอันเป็นเหตุแห่งวิบากหรือภพใหม่เสียได้จึงจะไม่ต้องประสบกับความทุกข์ กรรมเกิดแต่กิเลส คือ อวิชชา 
ตัณหา อุปาทาน  ผศ.ดร.ประยูร ป้อมสุวรรณ์ (2564) กล่าวว่า “เจตนานั่นเองเป็นกรรม การกระทำที่ดีเรียกว่า
กรรมดี การกระทำที่ชั่วเรียกว่ากรรมชั่ว ทุกเรื่องที่ตั้งใจคิดทุกคำที่ตั้งใจพูดและทุกสิ่งที่ตั้งใจทำจัดเป็นกรรมทั้งสิ้น”  
  4) การนำประโยชน์การพิจารณาถึงความมีกรรมเป็นของๆ ตนไปใช้ หลักพุทธธรรมในการเสริม 
สร้างสติด้วยอภิณหปัจจเวกขณ์ สามารถพิจารณาถึงความเป็นผู้มีกรรมเป็นของๆ ตนบนฐานของสติปัฏฐาน 4 
ในข้อธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือ การต้ังสติกำหนดพิจารณาธรรม รู้เท่าทันสภาวธรรมทั้งหลาย ธรรมชาติทั้ง
ปวงที่ถูกรับรู้ทางตา หู จมูก ลิ้น กาย หรือใจ ซึ่งล้วนตกอยู่ในสภาพที่เปลี่ยนแปลงไปตามเหตุ ปัจจัยอยู่
ตลอดเวลา คงทนสภาพอยู่ไม่ได้ และบังคับบัญชาไม่ได้  
  ธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน การตั้งสติกำหนดพิจารณาธรรม โดยอาศัยสตินทรีย์ ในอิททรีย์ 5 คือ
เป็นผู้มีสติระลึกได้ ทั้งสิ่งที่ได้กระทำนานแล้ว และคำพูดที่พูดไว้นานแล้ว ดังที่พระพุทธองค์ทรงตรัสว่า            
“ภิกษุทั้งหลาย อินทรีย์ 5 ประการนี้ อินทรีย์ 5 ประการอะไรบ้าง คือ 1) สัทธินทรีย์ 2) วิริยินทรีย์ 3) สตินทรีย์ 
4) สมาธินทรีย์) 5) ปัญญินทรีย์ ภิกษุทั้งหลาย อินทรีย์ 5 ประการนี้” (สํ.ม. 19/471/282)  
 สรุปว่า การบูรณาการสติบนฐานของธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐานโดยอาศัยอินทรีย์ 5 พิจารณาความมี
กรรมเป็นของๆ ตนเพื่อให้เกิดสติทำให้ทราบหลักความจริงเกี่ยวกับชีวิตว่า กัมมัสสกตา เรามีกรรมเป็นของตน 
เราทำกรรมใดดีก็ตามชั่วก็ตามจักต้องเป็นทายาทของกรรมนั้น กรรมให้ผลยุติธรรมเสมอ แล้วกรรมก็ให้ผลไม่
หมดอายุความ กรรมคือการกระทำ ซึ่งจำแนกเป็นประเภทต่างๆ ตามคุณภาพของกรรม อกุศลกรรมหรือกรรมชั่ว 
กุศลกรรมหรือกรรมดี ช่องทางการกระทำคือกายกรรมคือการกระทำทางกาย วจีกรรมคือการกระทำทางวาจา 
มโนกรรมคือการกระทำทางใจ บุคคลมีกรรมเป็นสมบัติทำกรรมใดไว้จะดีหรือชั่วก็ตามย่อมจะได้รับผลกรรมที่
ได้กระทำไวน้ั้น 
 แต่การที่จะรู้ชัดถึงกฎธรรมดาทั้ง 5 ข้อนี้ได้ต้องอาศัย อาตาปี สัมฺปะชาโน สติมา ดังที่พระพุทธองค์
ทรงตรัสไว้ว่า “ภิกษุผู้มีสติ เป็นอย่างไร คือ ภิกษุในธรรมวินัยนี้พิจารณาเห็นกายในกายอยู่ มีความเพียร                
มีสัมปชัญญะมีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้...ในเวทนาทั้งหลาย ฯลฯ ในจิต ฯลฯ พิจารณาเห็นธรรม
ในธรรมทั้งหลายอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้” (สํ.ส. 18/255/277)  
 วัตถุประสงค์ที่ 4 พบว่าบูรณาการการเสริมสร้างสติพิจารณาด้วยอภิณหปัจจเวกขณ์ คือการทำให้การ
ดำเนินชีวิตที่อยู่ท่ามกลางความเปลี่ยนแปลง โดยอาศัยสติเป็นเครื่องนำทางจนเข้าถึงความจริงของชีวิต เกิด
สติปัญญานำพาชีวิตให้มีความสุขจากการเข้าใจถึงหลักธรรมชาติ ปรากฏเป็นองค์ความรู้คือ NSKTA MODEL 
เป็นโมเดลที่แสดงถึงกระบวนการเข้าใจธรรมชาติของชีวิต โดยมีโมเดลเป็นรูปหยิน -หยาง ซึ่งหมายถึงความ
สมดุล ความพอดี การเติมเต็มซึ่งกันและกัน โดยมีลักษณะแต่ละส่วน คือองค์ประกอบของอีกส่วนหนึ่ง และใน
แต่ละส่วนนั้นยังรวมเอาอีกส่วนหนึ่งเข้ามาด้วย เปรียบเหมือนอภิณหปัจจเวกขณ์ก่อให้เกิดสติ และสติทำให้
เข้าใจเรื่องอภิหปัจจเวกขณ์ จนส่งผลให้เข้าใจธรรมชาติ 5 อย่างที่มนุษย์ต้องเรียนรู้ และเข้าถึงความจริงของ
ชีวิตพาตนให้พ้นความทุกข์ได้ ดังภาพที่ 1 ซึ่งมีชื่อว่า  NSKTA MODEL ดังนี ้



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565)  295 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

ภาพที่ 1 NSKTA MODEL 
 

 จากการศึกษาค้นคว้าวิจัย และการสัมภาษณ์ผู้ทรงคุณวุฒิที่เกี่ยวข้องเพื่อบูรณาการและหาแนวทางใน
การเสริมสร้างสติพิจารณาด้วยอภิณหปัจจเวกขณ์ เมื่อประมวลสรุปองค์ความรู้แล้วได้เป็นแนวทางการปฏิบัติ
เรียกว่า NSKTA MODEL ซึ่งมีรายละเอียดดังนี ้
 1. N = Non-Infatuation เป็นการเข้าใจเรื่องสังขารว่า คือ สภาพที่ปัจจัยปรุงแต่งขึ้น และยอมรับ
การเปลี่ยนแปลงนั้น ทำให้ดำเนินชีวิตด้วยความไม่ประมาทไม่หลุ่มหลงมัวเมาในชีวิต 
 2. S = Surrender of Sickness เข้าใจธรรมชาติของชีวิต ยอมรับสิ่งต่างๆ ที่เกิดขึ้นกับร่างกาย 
ปรับปรุงแก้ไขตามความเหมาะสม อย่างมีสต ิ
 3. K = Knowledge of uncertainty เข้าใจสัจธรรมความไม่แน่นอน จนสามารถดำเนินชีวิตด้วย
ความไม่ประมาท  
 4. T = Truth of life เห็นความพลัดพรากเป็นเรื่องธรรมดาที่จะต้องเกิดขึ้นกับทุกคน เมื่อมีสติ
พิจารณาได้เช่นนี้จะทำให้ปล่อยวางในสิ่งต่างๆ ได ้
 5. A = Abandon misconduct เห็นถึงผลของการกระทำที่เกิดขึ้นกับตนว่าไม่สามารถที่จะหนีผล
จากการกระทำไปได้ เห็นคุณค่าของกรรมดีและโทษของกรรมชั่ว หลีกเลี่ยงการทำความชั่ว สั่งสมแต่กรรมดีซึ่ง
เป็นเหตุแห่งสุข 
 โดยการปฏิบัติตามลำดับได้ ดังนี ้
 ขั้นที่ 1 การเรียนรู้ การจะดำเนินชีวิตให้มีความสุขได้นั้นอย่างแรกคือต้องเรียนรู้ว่าชีวิตคืออะไร              
จะมีชีวิตอยู่ได้อย่างไร และโดยวิธีได้  



296  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 

 ขั้นที่ 2 การยอมรับ เมื่อเรารู้ว่าชีวิตนี้ มีสิ่งที่ต้องเกิดขึ้นเป็นธรรมดาแล้ว จะทำให้เราทำใจยอมรับสิ่ง
ต่างๆ ที่จะเกิดขึ้นกับตนและคนที่ตนเองรัก เมื่อถึงเวลาที่ต้องประสบกับสิ่งเหล่านี้เราก็จะไม่มีความทุกข์ ความ
เดือนร้อนหรือเศร้าโศกมากนัก เพราะยอมรับความเป็นจริงที่เกิดขึ้นกับชีวิต 
 ขั้นที่ 3 การปรับตัว เมื่อเรียนรู้ และยอมรับได้แล้วว่าสิ่งเหล่านั้นจะต้องเกิดขึ้นเป็นธรรมดา ก็จะปฏิบัติ
ตนอย่างถูกต้อง คือไม่ประมาทในการดำเนินชีวิต เห็นว่าชีวิตเป็นของน้อยและตั้งอยู่ได้ไม่นาน ดำเนินชีวิตอยู่
ด้วยความไม่ประมาท 
5. บทสรุป 
 อภิณหปัจจเวกขณ์คือธรรมที่ควรพิจารณาให้ยอมรับตามความจริง 5 ประการ ได้แก่ 1. ชะราธัมมะตา 
ควรพิจารณาเนืองๆ ว่า เรามีความแก่เป็นธรรมดา ไม่ล่วงพ้นความแก่ไปได้ 2. พะยาธิธัมมะตา ควรพิจารณา
เนืองๆ ว่า เรามีความเจ็บไข้เป็นธรรมดา ไม่ล่วงพ้นความ เจ็บไข้ไปได้ 3. มะระณะธัมมะตา ควรพิจารณา
เนืองๆ ว่า เรามีความตายเป็นธรรมดา ไม่ล่วงพ้นความตายไปได้ 4. ปิยะวินาภาวตา ควรพิจารณาเนืองๆ ว่า 
เราจักต้องมีความพลัดพรากจากของรักของ ชอบใจทั้งสิ้น 5. กัมมัสสะกะตา ควรพิจารณาเนืองๆ ว่า เรามี
กรรมเป็นของตน เราทำกรรมใด ดีก็ตาม ชั่วก็ตาม จักต้องเป็นทายาทของกรรมนั้นควรพิจารณาเนืองๆ ทุกๆ 
วันเพื่อให้ใจเกิดความคุ้นเคย เห็นว่าเป็นเรื่องปกติธรรมดา จะเป็นเหตุให้รีบเร่งทำความดีไม่มัวเมาประมาทใน
วัย ไม่มัวเมาประมาทในความไม่มีโรค ไม่มัวเมาประมาทในชีวิต ไม่เศร้าโศกเสียใจในเมื่อตนเองต้องพลัดพราก
จากบุคคลและสิ่งของที่รักที่ชอบใจ และเพื่อให้เกิดความเชื่อมั่นในกฎแห่งกรรม การพิจารณาถึงหลักความจริง 
5 ประการนี้ ก็จะทำให้เราตระหนักดีว่า เราเป็นใครควรทำอะไรในโลกนี้และเราควรจัดการชีวิตของเราเช่นไร 
และส่งเสริมให้เกิดสติซึ่งเป็นส่วนสำคัญในการดำเนินชีวิต ทำให้การดำเนินชีวิตประจำวันก็จะผิดพลาดน้อยลง 
สติยังเป็นเหตุให้เกิดความจำ ผลของสติ คือการรักษาอารมณ์ให้คงที่อยู่เสมอ ก็คือการจำได้อย่างแม่นยำ          
เพื่อความไม่ประมาทและทำให้บุคคลสามารถดำรงชีวิตและดำเนินกิจกรรมทั้งหลายของชีวิตด้วยพละกำลัง 
ความรู้ และความสามารถทั้งปวงที่ตนมีอยู่ด้วยความราบรื่นทั้งทางร่างกายและจิตใจรวมไปถึงความปลอดภัย 
ในชีวิตและทรัพย์สินโดยได้รับการยอมรับนับถือจากสังคมที่ตนอยู่จะนำมาซึ่งคุณภาพชีวิตที่ดี  
 การพิจารณาอภิณหปัจจเวกขณ์อยู่เนืองๆ อย่างต่อเนื่องจะช่วยให้มีสติรู้ตัวด้วยปัญญา ได้เห็นและเข้า
ใจความเป็นจริงของชีวิต จนนำไปสู่การปล่อยวาง ความยึดมั่นถือมั่นได้ จนรู้เห็นตามความเป็นจริงของชีวิตว่า
คืออะไร และเกิดแรงจูงใจให้รีบเร่งทำความดี ใช้ชีวิตอย่างมีคุณค่าและคุ้มค่า เห็นทุกอย่างที่เกิดขึ้ นไม่ว่ากับ
ตนเองหรือคนอื่นเป็นเรื่องธรรมดา รู้คุณค่าของการกระทำว่าจะต้องรับผลเช่นไร ทำให้เกิดความหลุ่มหลงมัว
เมาในชีวิต ดำรงชีวิตอยู่ด้วยความไม่ประมาท 
บรรณานุกรม 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . เนื่องใน

มหามงคลสมัยเฉลิมพระเกียรติ สมเด็จพระนางเจ้าสิริกิติ์พระบรม ราชินีนาถ พุทธศักราช 2539. 
กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2559). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 34. 
กรุงเทพฯ: มูลนิธิการศึกษาเพ่ือสันติภาพ พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565)  297 

พระมหาบุญเลิศ ฐานทินฺโน. (2547). อริยวินัย รวบรวมจากพระไตรปิฎก. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพฯ: เฟื่องฟ้า 
พริ้นต้ิง. 

วศิน อินทสระ. (2537). สัจจะอันประเสริฐ. กรุงเทพฯ: คอนเซ็ปต์ไลน.์ 
น้ำนิตย์ ตันติศิริวัฒน์. (2557). การบรรเทาทุกข์ตามแนวสติปัฏฐาน 4. วิทยานิพนธ์ศาสนศาสตรดุษฎีบัณฑิต, 

บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย.  
แม่ชีภคพร ธรรมญาณี . (2556). ศึกษาแนวทางการใช้หลักอภิณหปัจจเวกขณ์ในการฝึกจิตผู ้สูงวัย. 

วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต, สาขาวิชาพระพุทธศาสนา, บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พร รัตนสุวรรณ. ธรรมะบรรยายเรื ่อง “อภิณหปัจจเวกขณ์”. สืบค้นวันที่ 24 พฤศจิกายน 2563 , จาก  
http://www.archive.org/ details/pondrattana_apin. 

สุชาติ เผือกสกนธ์” เมตตาบารมีบารมีที่สะสมได้ง่ายแต่มีผลานิสงส์สูง . สืบค้น 23 ตุลาคม 2563, จาก 
http://www.cdthamma.com/ text/t0 13.htm. 

 


