
วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2566)  75 

คุณค่าเชิงสัญวิทยาของความเชื่อการแก้บน 
ของชาวพุทธไทยต่อพระพุทธโสธรตามมุมมองพุทธปรัชญา 

The Semiological Value of Making a Votive Offering Belief of Thai Buddhists 
in Phra Buddhasothorn with the Buddhist Philosophical Perspective 

 
พระครูสุตภาวนาพิธาน (สุวภัทร ชินขุนทด) 

Phrakhru Sutapawanapitan (Suwaphat Chinkhunthot) 
สวัสดิ์ อโณทัย  

Sawat Anothai 
กันยาวีร์ สัทธาพงษ์  

Kanyawee Sathapong 
มหาวิทยาลัยเซนต์จอห์น 

Saint John’s University, Thailand 
E-mail: lasawatt@stjohn.ac.th 

วันที่รับบทความ (Received) : 3 มิถุนายน 2566 
วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 23 มิถุนายน 2566 

วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 23 มิถุนายน 2566 
 

บทคัดย่อ 
 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษาแนวคิดเกี่ยวกับสัญวิทยาของความเชื่อการแก้บนของชาว
พุทธไทยต่อพระพุทธโสธร 2) ศึกษาพุทธปรัชญาว่าด้วยความเชื่อของชาวพุทธ 3) วิเคราะห์และประเมิน
คุณค่าสัญวิทยาของความเชื่อการแก้บนของชาวพุทธไทยต่อพระพุทธโสธรตามมุมมองพุทธปรัชญา 4) สร้าง
องค์ความรู้ใหม่และรูปแบบคุณค่าเชิงสัญวิทยาของความเชื่อการแก้บนของชาวพุทธไทยตามมุมมองพุทธปรัชญา 
เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยอาศัยวิธีการเก็บข้อมูลจากการศึกษาค้นคว้าเอกสาร ร่วมกับการสังเกตการณ์
อย่างไม่มีส่วน ในการวิเคราะห์ วิจักษ์ และวิธาน เพื่อนำไปสู่การสร้างองค์ความรู้ใหม่ในทางปรัชญาและ
พระพุทธศาสนา 
 ผลการวิจัยพบว่า ความเชื่อการแก้บนของชาวพุทธไทยต่อพระพุทธโสธรนั้นแม้โดยองค์รวมจะไม่
สอดคล้องกับหลักการของพระพุทธศาสนา แต่ในส่วนย่อยกลับไม่ขัดแย้งต่อหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนา 
เนื่องจากว่า พระพุทธศาสนาไม่ได้ปฏิเสธอิทธิปาฏิหาริย์ เพียงแต่ชี้ ให้เห็นว่า อิทธิปาฏิหาริย์ต่างๆ ไม่ใช่
แนวทางของการเป็นที่พึ่งอันประเสริฐเพราะไม่อาจนำไปสู่ความพ้นทุกข์ในระดับโลกุตรธรรมได้ แต่เมื่อสำรวจ
ข้อเท็จจริงในพิธีกรรมการแก้บนพบว่า ผู้ที่มาบนบานนั้นจะบนเฉพาะในกรอบของโลกิยะเท่านั้น ไม่มีผู้ใดบน
ขอในระดับโลกุตระด้วยตระหนักรู้ว่า สิ่งเหล่านั้นไม่อาจจะสำเร็จได้ด้วยการบนบาน เพราะเป็นเรื่องที่ต้อง



76  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2566) 

กระทำเอง ดังนั้น ข้อคำตอบในงานวิจัยนี้ได้ตัดสินว่า การแก้บนสามารถที่จะกระทำได้โดยอยู่บนเงื่อนไขให้นำ
รหัสวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาเข้าไปแทนรหัสวัฒนธรรมของศาสนาผีและพราหมณ์ที่ครอบงำสัญญะทาง
พระพุทธศาสนาอยู่เพื่อให้เกิดความหมายใหม่ในทางสัญญะที่ถูกต้องตามหลักพุทธปรัชญาให้เป็นสัมมาทิฏฐิ  
แก่ผู้มาแก้บนพระพุทธโสธร องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัยนี้คือ CMW Model 
คำสำคัญ: สัญวิทยา, ความเช่ือการแก้บน, ชาวพุทธไทย, พระพุทธโสธร, พุทธปรัชญา 
ABSTRACT 
 The objectives of this research paper were to: 1) study the semiotic concepts of the 
belief of vows of Thai Buddhists towards Phra Buddhasothon; 2) study the Buddhist philosophy 
on the beliefs of Buddhists; 3) analyze and assess the semiological value of the vows of Thai 
Buddhists towards Phra Buddhasothon according to Buddhist philosophy; 4) create a new 
body of knowledge and a semiological value model of the rebellious beliefs of Thai Buddhists 
according to the Buddhist philosophy. This is a qualitative research by means of collecting 
data from research documents together with indiscriminating observation to analyze, 
appreciate and apply to leading the creation of new knowledge in philosophy and Buddhism.  
 The results showed that the belief of Thai Buddhists' repentance towards Phra Buddhasothon 
is not contrary to the Buddhist doctrine in the minor part. But overall, it is inconsistent with 
the principles of Buddhism because Buddhism does not reject the power of miracles, but it 
insists that there is a miracle that can inspire success for people. Just pointed out that the 
powers of miracles are not a noble way of relying on them because they do not lead to the 
cessation of suffering in the world. But when examining the facts in the vow ceremony, it was 
found that those who come to the house are only on the frame of mundane level. There is 
no one who asks in the supramundane one. So, that shows that Buddhists have a good understanding 
of this matter with knowing that those things could not be accomplished by swaying. Because 
it is something that must be done by yourself in order to adhere to the principles of Buddhist 
philosophy. In this research, it is proposed that the Buddhist cultural code be replaced by the 
cultural code of ghost and Brahmin religions in order to create a new meaning in the signs in 
order to be used in the ritual of vows to become the correct belief according to Buddhist 
philosophy that is right for those who come to revise the Phra Buddhasothon next. As for the 
creativity of new body of knowledge on this research is CMW Model.  
Keywords: Semiology, Making a Votive Offering Belief, Thai Buddhists, Phra Buddhasothorn, Buddhist 

Philosophy 
 
 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2566)  77 

1. บทนำ 
 ปัจจุบันมีแนวคิดที่เป็นประเด็นปัญหาเกี่ยวกับการแก้บนในทางพระพุทธศาสนาถกเถียงกันอยู่ 2 กลุ่ม
แนวคิด คือ (1) กลุ่มแนวคิดที่เชื่อว่าการแก้บนสามารถกระทำได้ กับ (2) กลุ่มแนวคิดที่เชื่อว่าการแก้บนไม่
สามารถกระทำได้  
 แนวคิดแรกเป็นของกลุ่มชาวพุทธทั่วไปในสังคมไทยที่มองว่า การบนบานไม่ใช่เรื่องผิดแปลกประการใด 
และไม่น่าจะมีข้อขัดแย้งอะไรในทางพระพุทธศาสนา เพราะเห็นว่า เป็นการกระทำในขอบข่ายของศาสนาที่ตน
นับถือ เช่น การบนบานกับพระพุทธรูปหรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ภายในวัด ไม่ได้บนบานต่อสิ่งภายนอก เป็นต้น แต่อีก
แนวคิดหนึ่งซึ่งเป็นมุมมองของทางฝ่ายจารีตนั้นกลับมีมุมมองแตกต่างออกไปว่า การบนบานที่กระทำในศาสนา
นั่นเอง ถือเป็นความย้อนแย้งระหว่างพฤติกรรมของศาสนิกกับหลักคำสอนของศาสนา อันเนื่องมาจากเหตุผลว่า 
พระพุทธศาสนานั้นสอนเรื่องหลักกรรมเป็นใหญ่ไม่ใช่การอ้อนวอนขอพรจากการบนบานต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์เบื้องบน 
ดังนั้น การนำการบนบานมาใช้ในพระพุทธศาสนาโดยเฉพาะอย่างยิ่งการบนต่อพระพุทธรูปนั้นจึงไม่สมควร
อย่างยิ่ง 
 เมื่อกล่าวถึงประเด็นแนวคิดเกี่ยวกับการบนบานของชาวพุทธไทยโดยไม่ว่าจะเป็นกลุ่มแนวคิดใดก็ตาม 
จากที่กล่าวมานั้นล้วนมีฐานคิดที่เกี ่ยวข้องยึดโยงอยู่กับเรื ่องปาฏิหาริย์ กล่าวคือเพราะมีความเชื ่อเรื ่อง
ปาฏิหาริย์จึงมีการบนบานตามมา หากจะพูดถึงการบนบานให้เห็นความชัดเจนยิ่งขึ้นจึงไม่อาจที่จะหลีกเลี่ยง
การพูดถึงปาฏิหาริย์ได้ เพราะปาฏิหาริย์ถือว่าเป็นรากฐานที่มาของความเชื่อเรื่องการบนบานและการแก้บน 
ในสังคมไทยมีคำกล่าวว่า พุทธกับไสยศาสตร์ย่อมอาศัยกัน อันถือเป็นสำนวนไทยที่สะท้อนถึงความเช่ือในสังคม
ที่ผสมระหว่างศาสนากับลัทธิความเชื่ออื่น เช่น ไสยศาสตร์ พราหมณ์ ภูตผี ที่มีอิทธิพลต่อวิถีชีวิตของผู้คนแฝง
อยู่ในความเป็นวัฒนธรรมทางสังคม เพราะเหตุนี้การที่คนไทยบางกลุ่มเห็นเรื่องแปลกประหลาดเพียงเล็กน้อย
เป็นเรื่องปาฏิหาริย์ จึงสันนิษฐานได้ว่า ย่อมเกิดจากฐานคิดอะไรบางอย่าง โดยเฉพาะเมื่อพูดถึงปาฏิหาริย์ซึ่ง
เป็นเรื่องที่เกินความคาดคิดว่าจะเป็นไปได้ หรือเหนือวิสัยของมนุษย์ธรรมดาทั่วไปจะทำได้ จึงทำให้ปาฏิหาริย์
นั ้นมักจะมีอะไรบางอย่างอยู่เบื้องหลังเสมอ และสิ่งนั้นก็มักเกี่ยวข้องกับศาสนาหรือวัฒนธรรมความเชื่อ
บางอย่างที่มีอยู่ในสังคม และเมื่อศาสนาเข้ามามีส่วนเกี่ยวข้องจึงทำให้เกิดประเด็นปัญหาดังกล่าวขึ้นมา  
 ในสังคมไทยมีพระพุทธศาสนาเป็นศาสนากระแสหลัก ซึ่งมีการกล่าวถึงปาฏิหาริย์ค่อนข้างชัดเจน 
กล่าวคือ คำว่า ปาฏิหาริย์ ปรากฏในพระไตรปิฎกอยู่หลายแห่งทั้งในทีฆนิกาย ขุททกนิกาย และในที่อื่นๆ            
แต่ไม่ว่าจะปรากฏในส่วนใดของคัมภีร์ก็ตาม กล่าวโดยสรุปแล้วปาฏิหาริย์ที่ถูกกล่าวถึงในพระพุทธศาสนา          
มีเพียง 3 อย่าง คือ 1) ความสามารถในการแสดงฤทธิ์ได้หลายอย่าง เป็นต้นว่า ทำคนเดียวให้เป็นหลายคนได้ 
ทำหลายคนให้เป็นคนเดียวได้ ทำให้ปรากฏตัวได้ หายตัวได้ ทะลุฝา ทะลุกำแพง แม้กระทั่งภูเขาเหมือนไปในที่
ว่างได้ ผุดขึ้นหรือดำลงดินเหมือนในน้ำได้ เดินบนน้ำเหมือนเดินบนดินได้ เหาะไปในอากาศเหมือนนกก็ได้             
ลูบคลำพระจันทร์พระอาทิตย์ด้วยฝ่ามือยังได้เลย ประเภทนี้เรียกว่า อิทธิปาฏิหาริย์ 2) ความสามารถในการ
ทายความรู้สึกนึกคิด หรือทายใจของผู้อื ่นได้ว่า เขารู ้สึกอย่างไร คิดอะไร ประเภทนี้เรียกว่า อาเทสนา
ปาฏิหาริย์ 3) ส่วนความสามารถในการแสดงธรรมพร่ำสอนให้ผู้อื่นรู้ซึ้งถึงธรรมได้อย่างนี้เรียกว่า อนุสาสนี
ปาฏิหาริย์ (ที.สี. (ไทย) 9/273/276) แต่พระองค์พอพระทัยที่สุดที่จะใช้อนุสาสนีปาฎิหาริย์ คือ การพูดสั่งสอน



78  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2566) 

กันด้วยเหตุผลที่ผู้ฟังจะตรองเห็นตามได้เองอันเป็นการทรมานที่ได้ผลเด็ดขาดดีกว่าฤทธิ์ซึ่งเป็นของชั่วขณะ           
อันจะต้องหาวิธีทำให้มั่นคงด้วยการสั่งสอนที่มีเหตุผลอีกต่อหนึ่งในภายหลัง (พุทธทาสภิกขุ, 2538: 56) 
 จากที่กล่าวมา ก็ค่อนข้างชัดเจนแล้ววา่ ปาฏิหาริย์บนฐานคิดทางพระพุทธศาสนามีเพียงสามอย่างเท่านัน้ 
และพระพุทธเจ้าไม่สนับสนุนให้ทำอิทธิปาฏิหาริย์และอาเทสนาปาฏิหาริย์ แต่สนับสนุนอย่างยิ่งให้ใช้อนุสาสนี
ปาฏิหาริย์ เมื่อเราได้กรอบแนวคิดของคำว่า ปาฏิหาริย์ ตามหลักของพระพุทธศาสนาแล้ว เราก็สามารถนำไปใช้ 
ทำความเข้าใจในปาฏิหาริย์ที่เกิดขึ้นในสังคมไทยได้ ดังจะขอยกตัวอย่างในกรณีที่เป็นข่าวทางสังคมเป็นต้นว่า 
หนังสือพิมพ์ข่าวสด พาดหัวข่าวเมื่อวันที่ 25 พฤศจิกายน 2562 ว่า “...หนุ่มขับรถแหกโค้งพังยับ รอดปาฏิหาริย์ 
เชื่อของดีในรถช่วยชีวิต” (ข่าวสด, 2562) หนังสือพิมพ์ไทยรัฐ พาดหัวข่าวเมื่อวันที่ 31 พฤษภาคม 2562 ว่า 
“หนุ่มคำชะโนด หักเก๋งหลบสุนัข ตกข้างทางลึก 3 เมตร เชื่อปู่ศรีสุทโธช่วย...” (ไทยรัฐออนไลน์ , 2562) 
หนังสือพิมพ์ไทยรัฐ พาดหัวข่าวเมื่อวันที่ 7 พฤศจิกายน 2559 ว่า “วัวประหลาด 6 ขา อีก 2 ขาโผล่ตรงหนอก 
เจ้าของเลี้ยง 7 ปี ครอบครัวดีขึ้น” (ไทยรัฐออนไลน์ , 2559) หนังสือพิมพ์บ้านเมือง พาดหัวข่าวเมื่อวันที่ 11 
ตุลาคม 2562 ว่า “ฮือฮา! กล้วยออกปลีกลางลำต้น คล้ายพญานาคชูคอ...” (บ้านเมือง, 2562) 
 จากตัวอย่างที่ยกมา จะเห็นว่า ปาฏิหาริย์ในสังคมไทยนั้นสามารถเกิดขึ้นได้ทั้ง กับคน สัตว์ และพืช 
โดยเชื่อว่า จะต้องมีบางสิ่งที่ทำให้เป็นเช่นนั้น และมีความศักดิ์สิทธิ์เพราะสามารถดลบันดาลให้เกิดสิ่งเหล่านี้ได้ 
เมื่อเรานำแนวคิดเรื่องปาฏิหาริย์ในพระพุทธศาสนามาเป็นกรอบในการวิเคราะห์เปรียบเทียบ จะเห็นว่า 
ปาฏิหาริย์ที่เกิดขึ้นในสังคมไทยส่วนใหญ่เป็นไปในแง่อิทธิปาฏิหาริย์ที่อาศัยสิ่งอื่นช่วยให้เป็น เมื่อเทียบกับ
อิทธิปาฏิหาริย์ในพระพุทธศาสนา จะเห็นว่าปาฏิหาริย์แบบไทยมีความหมายค่อนข้างกว้างและมีลักษณะที่ด้อย
กว่าอิทธิปาฏิหาริย์ในพระพุทธศาสนามาก เพราะอิทธิปาฏิหาริย์ในพระพุทธศาสนานั้นมนุษย์เป็นผู้กระทำ
ขึ้นมาเอง ไม่เกี่ยวกับสิ่งศักดิ์สิทธิ์เบ้ืองบนช่วยดลบันดาลแต่อย่างใด จึงถือว่าเป็นความสามารถของมนุษย์ล้วนๆ 
ด้วยเหตุผลนี้ ปาฏิหาริย์ทั้งสองอย่างจึงค่อนข้างแตกต่างกัน  
 จากความที่ปาฏิหาริย์มีความแตกต่างกันนี้ จึงทำให้แนวคิดที่มีต่อการบนบานของชาวพุทธไทย 2 กลุ่ม 
ก็แตกต่างกันไปด้วย กล่าวคือกลุ ่มแนวคิดที ่เชื ่อว่าการแก้บนสามารถกระทำได้ก็อ้างเหตุผลอย่างหนึ่ง             
ส่วนกลุ่มแนวคิดที่เชื่อว่าการแก้บนไม่สามารถกระทำได้ก็อ้างเหตุผลไปอีกอย่างหนึ่ง ซึ่งเป็นลักษณะการโต้แย้ง
กันไปมา ดังจะยกมากล่าวพอให้เห็นเป็นตัวอย่างเช่น 
 ก. กลุ่มแนวคิดที่เชื่อว่าการแก้บนไม่สามารถกระทำได้ในทางพระพุทธศาสนา  
 กลุ่มนี้มีความเห็นว่า แนวคิดความเชื่อปาฏิหาริย์แบบไทยส่วนใหญ่ไม่ได้อยู่บนฐานคิดของพระพุทธศาสนา 
โดยตรง แต่น่าจะอยู่บนฐานคิดทางวัฒนธรรมความเชื่อของลัทธิอื่นผสมอยู่ จากความเชื่อที่ว่า ปาฏิหาริย์ที่มีสิ่ง
ศักดิ์สิทธิ์หรือผู้ดลบันดาลอยู่เบื้องหลังนั้น ถือเป็นความเชื่อทางวัฒนธรรมของลัทธิอื่นที่ไม่ใช่พระพุทธศาสนา 
เพราะมีลักษณะเป็นไปในทางเทวนิยม เมื่อมีการนำเอาความเชื่อดังกล่าวมากระทำผ่านสัญญะทางพระพุทธศาสนา 
เช่น พระพุทธรูป โดยการอ้อนวอนขอพรหรือบนบานโดยประการต่างๆ นั้น จึงถือว่าไม่ใช่การกระทำตามหลัก
พระพุทธศาสนา เพราะพระพุทธศาสนาไม่สนับสนุนการอ้อนวอนจากสิ่งภายนอก หากแต่เน้นที่การกระทำของ
ตนตามหลักกฎแห่งกรรมเท่านั้น 
 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2566)  79 

 ข. กลุ่มแนวคิดที่เชื่อว่าการแก้บนสามารถกระทำได้ในทางพระพุทธศาสนา 
 กลุ่มนี้มีความเห็นว่า จริงอยู่แม้การบนบานจะไม่ได้อยู่บนฐานคิดของพระพุทธศาสนาในแง่ของมิติ             
คำสอน แต่พระพุทธศาสนานั้นไม่ได้มีเพียงมิติเดียว หากกล่าวในแง่ของมิติทางพิธีกรรมหรือสังคมแล้ว การบนบาน 
หรือการแก้บนย่อมกระทำได้ นอกจากนี้ ในทางองค์กรพระพุทธศาสนายังมีส่วนไม่น้อยที่ทำให้เกิดแนวคิดการ
บนบานขึ้นในฐานะเป็นผู้สนับสนุนส่งเสริม หรือเป็นแรงผลัก ซึ ่งจะเห็นได้จากความพยายามที่จะทำให้
พระพุทธศาสนาเกิดความศักดิ์สิทธิ์ในด้านอิทธิปาฏิหาริย์ต่างๆ โดยเฉพาะในทางวัตถุ เช่น การสร้างวัตถุมงคล 
การทำพิธีพุทธาภิเษก การเชิญชวนขอพรจากพระพุทธรูปศักดิ์สิทธิ์ เป็นต้น สิ่งเหล่านี้ล้วนเป็นการกระตุ้นให้
หวังพึ่งพิงต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์ภายนอกทั้งสิ้น  
 จากตัวอย่างที่เป็นข้อถกเถียงกันในข้างต้นนั้น จะเห็นได้ว่า ทั้งสองฝ่ายต่างก็มีเหตุผลสนับสนุน
แนวความคิดของตน วิธีที่จะตัดสินหรือให้คำตอบต่อข้อโต้แย้งนี้ได้ดีที่สุดอย่างหนึ่ง ก็คือการไปดูต้นตอของปัญหา 
ซึ่งในที่นี้ได้แก่ “การแก้บน” นั้นว่าเป็นอย่างไร เพื่อที่จะนำมาเป็นฐานข้อมูลในการวิเคราะห์และตีความตาม
หลักเหตุผลทางวิชาการอันจะนำไปสู่การประเมินตัดสินอย่างมีคุณภาพ แต่ในกรณีที่ว่าด้วยลักษณะของการแก้บนนั้น 
ไม่ได้เป็นการกระทำที่เกิดขึ้นมาลอยๆ หากแต่เป็นพิธีกรรมของการกระทำที่มีจุดมุ่งหมายแฝงอยู่ภายในตัวผ่าน
บางสิ่งบางอย่างที่เป็นตัวกลางระหว่าง ผู้บน กับ สิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ถูกบน โดยมีลักษณะเป็นการสื่อความหมายจาก
ผู้บนไปถึงสิ่งศักดิ์สิทธิ์ในเชิงสัญญะ ซึ่งในจุดนี้ผู้วิจัยจึงเห็นว่า “สัญญะ” ทางพิธีกรรมในการแก้บนนั้นเป็นตัว
แปรหลักที่สำคัญซึ่งจำเป็นจะต้องศึกษาให้แน่ชัด จึงจะสามารถสาวไปหาคำตอบที่แท้จริงได้ว่า การบนบานหรือ 
การแก้บนนั้นสามารถจะกระทำในทางพระพุทธศาสนาได้หรือไม่ 
 เมื่อพิจารณาในทรรศนะของพุทธปรัชญาที่มีหลักความเชื่อในเรื่องของกฎแห่งกรรมโดยเชื่อว่า กรรมมี
อยู่จริง (กัมมสัทธา) ผลของกรรมมีอยู่จริง (วิปากสัทธา) สัตว์มีกรรมเป็นของของตนโดยแต่ละคนจะต้อง
รับผิดชอบเสวยผลของกรรมที่ตนกระทำแล้ว (กัมมัสสกตาสัทธา) และ สุดท้ายเป็นความเชื่อในการตรัสรู้ของ
พระพุทธเจ้าโดยมีความมั่นใจในพระองค์ว่าทรงเป็นพระสัมมาสัมพุทธะ (ตถาคตโพธิสัทธา) (พระพรหมคุณาภรณ์ 
(ป.อ. ปยุตฺโต), 2550: 428) ซึ่งความเชื่อทั้ง 4 ประการนี้มีความเกี่ยวเนื่องสัมพันธ์กันที่ทำให้พระพุทธศาสนา
มีอัตลักษณ์ทางคำสอนที่แตกต่างไปจากเทวนิยมด้วยการเน้นที่การกระทำของตนเป็นสำคัญ  
 ในกรณีนี ้ จึงอาจจะต้องอาศัยการพิจารณาจากหลายปัจจัยในมุมมองพุทธปรัชญา เพื ่อค้นหา
ข้อเท็จจริง เช่น พุทธอภิปรัชญาว่าด้วยหลักการความเชื่อของชาวพุทธ พุทธญาณวิทยาว่าด้วยการตรวจสอบ
ความเชื่อของชาวพุทธ หรือพุทธจริยศาสตร์ว่าด้วยวิธีการดำเนินการเกี่ยวกับความเชื่อของชาวพุทธเป็นต้นว่า 
ความเช่ือการแก้บนของชาวพุทธไทยที่ถูกต้องเหมาะสมควรจะเป็นอย่างไร ซึ่งจะนำมาสู่การปฏิบัติตนที่ถูกต้อง
ตามฐานะพุทธศาสนิกชน ผู้วิจัยจึงมีความสนใจที่จะทำวิจัยในเรื่องนี้ 
2. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1. เพื่อศึกษาแนวคิดเกี่ยวกับสัญวิทยาของความเช่ือการแก้บนของชาวพุทธไทยต่อพระพุทธโสธร 
 2. เพื่อศึกษาพุทธปรัชญาว่าด้วยความเชื่อของชาวพุทธ 
 3. เพื่อวิเคราะห์และประเมินคุณค่าสัญวิทยาของความเชื่อการแก้บนของชาวพุทธไทยต่อพระพุทธโสธร 
ตามมุมมองพุทธปรัชญา 



80  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2566) 

 4. เพื่อสร้างองค์ความรู้ใหม่และรูปแบบคุณค่าเชิงสัญวิทยาของความเชื่อการแก้บนของชาวพุทธไทย 
ตามมุมมองพุทธปรัชญา 
3. วิธีดำเนินการวิจัย 
 การวิจัยครั้งนี้ มุ่งศึกษาในประเด็นสัญวิทยาทางความเชื่อการแก้บนว่า มีอิทธิพลในเชิงคุณค่าต่อ          
ชาวพุทธไทยผู้กระทำการบนบานหรือไม่ในมุมมองพุทธปรัชญา โดยนำแนวคิดสัญวิทยาของโรล็องด์ บารตส์ 
(Roland Barthes) มาใช้ในการศึกษาวิเคราะห์สัญญะในพิธีกรรมการแก้บนและอาศัยกรอบพุทธปรัชญามาใช้
ประเมินคุณค่าที่มีอิทธิพลต่อชาวพุทธไทย จากการศึกษากลุ่มตัวอย่างที่มีประสบการณ์ตรงจากการบนบาน
พระพุทธโสธรสำเร็จผลมาแก้บนด้วยไข่ต้ม และ ละครรำ ในวัดโสธรวราราม ตำบลหน้าเมือง อำเภอเมือง 
จังหวัดฉะเชิงเทรา เป็นพื้นที่ในการศึกษาเนื่องจากพระพุทธโสธรเป็นพระพุทธรูปองค์หนึ่งที่มีชื่อเสียงเป็นที่
รู้จักในวงกว้างทั่วประเทศไทยและมีคนมาทำพิธีบนบานและแก้บนเป็นจำนวนมาก 
 งานวิจัยนี้ใช้วิธีวิทยาการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative research Methodology) โดยอาศัยวิธีการ
เก็บข้อมูลจากการศึกษาค้นคว้าเอกสาร (Documentary research) ร่วมกับการสังเกตการณ์อย่างไม่มีส่วน
ร่วม (Non-participatory observation) โดยมีขั้นตอนและวิธีการเก็บรวบรวมข้อมูลตามรูปแบบและวิธีวิจัยที่
กำหนดไว้ คือ (1) ขั้นตอนการเก็บข้อมูลจากการศึกษาค้นคว้าเอกสาร โดญผู้วิจัยใช้วิธีการอ่านแล้วจดบันทึก
ใจความสำคัญที่เกี่ยวข้องไปทีละหัวข้อ พร้อมทั้งจดชื่อหนังสือ ผู้แต่ง หมายเลขหน้าเพื่อความสะดวกในการ
กลับมาอ่านซ้ำและทำอ้างอิง (2) ขั้นตอนวิธีการเก็บข้อมูลด้วยการสังเกตการณ์อย่างไม่มีส่วนร่วม (Non-
participatory observation) ดำเนินการโดยทำการสังเกตกิจกรรมการแก้บนของกลุ่มคนที่เดินทางมาแก้บน
บริเวณอุโบสถจำลองวัดโสธรวราราม รวมไปถึงปัจจัยแวดล้อมต่างๆ ที่เห็นว่ามีประโยชน์ต่องานวิจัย โดยใช้
วิธีการสังเกตแบบมีโครงสร้าง (Structured observation) และนำไปวิเคราะห์ข้อมูลโดยวิธีการวิเคราะห์
เนื้อหา (Content analysis) ซึ่งเป็นวิธีการวิเคราะห์ข้อมูลที่ใช้กับการวิจัยเชิงคุณภาพโดยทั่วไป  
4. สรุปผลการวิจัย 
 จากวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 แนวคิดเกี่ยวกับสัญวิทยาของความเชื ่อการแก้บนของชาวพุทธไทยต่อ              
พระพุทธโสธร พบว่า การที่จะเข้าใจความหมายทางสัญญะที่ปรากฎในพิธีกรรมการแก้บนนั้น ในทางวิชาการ
ย่อมไม่อาจจะนึกคิดเอาเองจากประสาทสัมผัสได้ ผู้วิจัยจึงอาศัยเครื่องมือทางสังคมวิทยา ได้แก่ ทฤษฎีสัญวิทยา 
ของโรล็องด์ บารตส์ มาเป็นกรอบเครื่องมือในการช่วยศึกษาวิเคราะห์สัญญะในพิธีกรรมการแก้บนพระพุทธโสธร 
โดยจากการศึกษาพบสัญญะสำคัญ 3 ประการ ได้แก่ 1) องค์พระพุทธโสธร 2) ไข่ต้ม 3) ละครรำ ซึ่งตาม
มุมมองของผู้ประกอบพิธีกรรมการแก้บนนั้น มองว่า องค์พระพุทธโสธร คือ สิ่งศักดิ์ สิทธิ์ที่มีอิทธิฤทธิ์สามารถ
ดลบันดาลให้สำเร็จสมหวังได้ จึงเป็นมูลเหตุให้เกิดการนำข้าวของต่างๆ มาเซ่นสรวงแก้บนกัน โดยมีไข่ต้มและ 
ละครรำ เป็นที่นิยมใช้ในการแก้บนมากที่สุดเมื่อถอดรหัสความหมายสัญญะในทางวัฒนธรรมแล้ว จึงเห็นได้ว่า 
มุมมองของผู้ที่มาแก้บนมีความคลาดเคลื่อนไปจากอัตลักษณ์ของความเป็นพระพุทธศาสนา เป็นต้นว่า ผู้มา          
แก้บนมองว่า พระพุทธโสธร เปรียบเสมือนเทพเจ้าผู้มีอิทธิฤทธิ์สามารถดลบันดาลได้ ซึ่งในความเป็นจริงทาง
พระพุทธศาสนา พระพุทธโสธรเป็นเพียงพระปฏิมากรให้ระลึกถึงพระพุทธเจ้าที่ปรินิพพานไปแล้วเป็นพุทธานุสสติ 
เท่านั้น  



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2566)  81 

 จากวัตถุประสงค์ข้อที่ 2 พุทธปรัชญาว่าด้วยความเชื่อของชาวพุทธ พบว่า ในประเด็นการตรวจสอบ
ความเชื่อของชาวพุทธตามมุมมองพุทธปรัชญานั้น มีหลักกาลามสูตรที่สามารถนำมาใช้เป็นแนวทางในการ
พิจารณาตามที่ได้กล่าวไว้ในเบื้องต้นแล้ว เมื่อนำมาเป็นกรอบในการวิเคราะห์ความเชื่อของผู้ที่มาแก้บนจะเห็น
ได้ว่า มีหลายจุดที่ไม่สอดคล้องกับหลักกาลามสูตร (องฺ.ติกฺ. (ไทย) 20/505/179-184) เช่น ข้อว่า อย่าปลงใจ
เชื่อด้วยการฟังตามกันมา (มา อนุสฺสเวน) อย่าเพิ่งปลงใจเชื่อด้วยการถือสืบกัน (มา ปรมฺปราย) อย่าเพิ่งปลงใจ
เชื่อด้วยการเล่าลือ (มา อิติกิราย) หรือ อย่าเพิ่งปลงใจเชื่อเพราะมองเห็นรูปลักษณะน่าจะเป็นไปได้ (มา            
ภพฺพรูปตาย) แต่ในผู้คนจำนวนมากที่มาบนบานและมาแก้บนพระพุทธโสธรนั้น มาด้วยความเชื่อที่เกิดจากฟัง
ตามกันมาบ้าง ด้วยการเล่าลือในตำนานแห่งความศักดิ์สิทธิ์บ้าง หรือแม้กระทั่งมาเจอรูปลักษณ์ขององค์พระ
พุทธโสธรแล้วเกิดความเลื่อมใสศรัทธาจนนำไปสู่ความเชื่อว่ามีความศักดิ์สิทธิ์ด้านอิทธิปาฏิหาริย์ขึ้น ความเชื่อ
ของผู้ที่มาแก้บนพระพุทธโสธรเป็น 2 ระดับ คือ 1) ความเชื่อในระดับต้น เป็นความเชื่อที่มีลักษณะเป็นศัพท
ประมาณและอนุมานตามกาลามสูตร เช่น ฟังตามกันมา (อนุสฺสเวน) ได้ฟังการเล่าลือกันมา (อิติกิราย) เพราะ
เชื่อมาจากหนังสือบ้าง แผ่นพับบ้าง ที่เป็นสิ่งพิมพ์เกี่ยวกับพระพุทธโสธรว่า พระพุทธโสธรมีความศักดิ์สิทธิ์
อย่างนั้นอย่างนี้ จึงทำให้เกิดความเชื่อขึ้น 2) ความเชื่อในระดับปลาย เป็นความเชื่อที่เกิดขึ้นจากประสบการณ์
ตรงของผู้ที่มาบนบานแล้วเกิดความสำเร็จขึ้นแก่ตน เป็นความเช่ือทางประสาทสัมผัสรับรู้ได้จากอายตนะจนถึง
ขั้นที่จะต้องมาทำการแก้บนด้วยไข่ต้มบ้าง ละครรำบ้าง จะเห็นได้ว่า คนเหล่านั้นมีความเชื่อว่า องค์พระพุทธโสธร 
มีความศักดิ์สิทธิ์ ความสำเร็จที่เกิดขึ้นแก่ตนน้ันเกิดมาจากอิทธิฤทธิ์ขององค์พระพุทธโสธรช่วยดลบันดาลให้ 
 เมื่อนำความเชื่อของผู้ที่มาแก้บนมาพิจารณาตามกรอบพุทธปรัชญา จะเห็นได้ว่า ความเชื่อของผู้ที่มา
แก้บน ไม่ว่าจะเป็นความเชื่อในระดับต้นหรือในระดับปลายล้วนแต่เป็นความรู้ที่ เกิดขึ้นในระดับสุตามยปัญญา 
และจินตามยปัญญา ซึ่งอาจจะมีความผิดพลาดได้ อันต่างจากความเชื่อที่เกิดจากความรู้ที่มาจากภาวนามยปัญญา 
ในระดับฌานวิสัย จึงจะสามารถที่จะรู้ได้ว่า ความสำเร็จที่เกิดขึ้นแก่ผู้ที่มาบนบานนั้น เกิดจากองค์พระพุทธโสธร 
จริงหรือไม่ หรือว่า เกิดจากสิ่งอื่น เช่น อิทธิปาฏิหาริย์ของเทวดา เป็นต้น แต่ตามทรรศนะของพุทธปรัชญานั้น 
เน้นที่หลักความเชื่อในเรื่องของกฎแห่งกรรมโดยเชื่อว่า กรรมมีอยู่จริง (กัมมสัทธา) ผลของกรรมมีอยู่จริง           
(วิปากสัทธา) สัตว์มีกรรมเป็นของของตนโดยแต่ละคนจะต้องเสวยผลของกรรมที่ตนกระทำแล้ว (กัมมัสสกตาสัทธา) 
จึงทำให้พระพุทธศาสนามีอัตลักษณ์ทางคำสอนที่แตกต่างไปจากเทวนิยมด้วยการเน้นที่การกระทำของมนุษย์
เป็นสำคัญ โดยไม่เน้นที่การดลบันดาล ในจุดนี้ จึงทำแสดงให้เห็นถึงความไม่สอดคล้องกันระหว่างความเชื่อ  
การแก้บนพระพุทธโสธรตามมุมมองของคนทั่วไปกับมุมมองพุทธอภิปรัชญา เพราะคนทั่วไปมองว่า ความสำเร็จ 
ที่ได้รับนั้นเกิดจากการดลบันดาลขององค์พระพุทธโสธร ส่วนมุมมองทางพุทธอภิปรัชญานั้นมองว่า ความสำเร็จ 
ที่เกิดขึ้นแก่คนเหล่านั้น ล้วนเป็นผลมาจากวิบากแห่งกรรมที่ตนได้กระทำไว้ ซึ่งเป็นเรื่องอจินไตยที่ไม่สามารถ
จะอธิบายให้เข้าใจได้ 
 จากวัตถุประสงค์ข้อที่ 3 วิเคราะห์และประเมินคุณค่าสัญวิทยาของความเชื่อการแก้บนของชาวพุทธไทย 
ต่อพระพุทธโสธรตามมุมมองพุทธปรัชญา พบว่า แม้สัญญะที่ปรากฎในพิธีกรรมการแก้บนพระพุทธโสธรนั้น 
จะมีความหมายเกี่ยวกับความเชื่อการแก้บนที่คลาดเคลื่อนไปจากหลักความเชื่อตามมุมมองพุทธปรัชญาก็ตาม 
แต่ก็สามารถที่จะทำให้ทรรศนะทางความเช่ือของผู้ที่มาแก้บนสอดคล้องกับหลักพุทธปรัชญาได้โดย 2 วิธีคือ  



82  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2566) 

 1) การนำรูปสัญญะมาทำให้เกิดความหมายแฝงใหม่โดยการใช้รหัสวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนา 
เช่น สัญญะที่ 1 “องค์พระพุทธโสธร” เดิมทีมีความหมายทางสัญญะว่า เป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์มีอิทธิฤทธิ์ดลบันดาล
ได้เพราะถูกเข้ารหัสวัฒนธรรมทางศาสนาผีและพราหมณ์ที่สืบทอดกันมาในภูมิภาคอุษาคเนย์ แต่เมื่อเราอาศัย
ทฤษฎีทางสัญวิทยาที่มีทั้งการสื่อความหมายตรงกับการสื่อความหมายแฝง โดยอาศัยจุดนี้สร้างความหมายที่
สูงขึ้นไปกว่าความหมายตรง นั่นคือการนำสัญญะมาทำให้เกิดความหมายแฝงใหม่โดยการใช้รหัสวัฒนธรรม 
ทางพระพุทธศาสนา องค์พระพุทธโสธรก็จะเปลี่ยนความหมายจากผู้ดลบันดาล เป็นพระผู้ชี ้ทางพ้นทุกข์               
ซึ่งความหมายจะตรงตามหลักพุทธปรัชญาในที่สุด ในส่วนสัญญะที่ 2 “ไข่ต้ม” และสัญญะที่ 3 “ละครรำ”             
ก็โดยใช้วิธีทำนองเดียวกัน เป็นต้นว่า ไข่ต้ม เดิมมีความหมายตรงในทางสัญญะว่า ไข่ไก่ฟองกลมๆ ที่ผู้แก้บน
ต้มสุกแล้วนำมาถวายแก่องค์พระพุทธโสธรและเมื่อเข้ารหัสวัฒนธรรมที่ได้รับอิทธิทางศาสนาผีพราหมณ์มี
ความหมายแฝงเดิมหมายถึง ความเป็นสิริมงคล แต่เมื่อเข้ารหัสวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนา จะมีความหมายใหม่ 
เป็นอามิสบูชา ซึ่งสอดคล้องกับหลักพุทธปรัชญาเมื่อกล่าวโดยสรุปจะเห็นได้ว่า เราสามารถเปลี่ยนความหมาย
สัญญะให้เกิดความหมายแฝงใหม่โดยเปลี่ยนการใช้รหัสทางวัฒนธรรมทางศาสนาพราหมณ์หรือศาสนาผี มา
เป็นรหัสวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนา ก็จะได้ความหมายแฝงใหม่ที่ตรงตามมุมมองพุทธปรัชญา 
 2) การนำความหมายแฝงใหม่ในทางสัญญะไปใช้กับระบบพิธีกรรมการแก้บน กล่าวคือเมื ่อได้
ความหมายทางสัญญะที่ถูกต้องตรงตามหลักพุทธปรัชญาแล้ว จากนั้นก็นำความหมายใหม่มาใช้ในพิธีกรรมการ
แก้บนเพื่อปรับความเช่ือของผู้ที่มาแก้บนให้ถูกต้องตามหลักพระพุทธศาสนาตามที่ได้อธิบายไว้ในเบ้ืองต้นแล้ว 
5. องค์ความรู้ใหม่ 

 
 จากภาพข้างต้น ผู้วิจัยได้ตกผลึกเป็นองค์ความรู้ใหม่และรูปแบบคุณค่าเชิงสัญวิทยาของความเชื่อ         
การแก้บนของชาวพุทธไทยตามมุมมองพุทธปรัชญา ซึ่งมีโมเดล คือ CMW (O+S) = LQD โดยมีคำอธิบาย ดังนี้ 
 C มาจากคำว่า Confidence ความเชื่อมั่นศรัทธาในองค์พระพุทธโสธรอันถือเป็นสรณะอันสูงสุด  
เพื่อนำมาเป็นพุทธานุสสติให้เกิดกุศลแก่จิต แม้พระองค์จะปรินิพพานนานแล้ว ก็ยังทรงคุณอันประเสริฐทั้ง  



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2566)  83 

พระปัญญาคุณ พระกรุณาคุณ และพระบริสุทธิคุณ อย่างสมบูรณ์ ที่ชาวพุทธจะสามารถสืบทราบด้วยการ
ค้นคว้าศึกษาหลักคำสอนให้ถูกต้อง 
 M มาจากคำว่า Mindfulness ความมีสติกำหนดรู้ในสิ่งที่ตนกระทำให้มีความสอดคล้องกับหลัก            
คำสอนของพระพุทธเจ้าตามหน้าที่ของพุทธศาสนิกชนที่พึงกระทำ เช่น การกราบไหว้บูชาองค์พระพุทธโสธร              
ก็ให้เป็นไปด้วยการอธิษฐานเพื่อที่จะทำให้สำเร็จ เมื่อสำเร็จแล้วจะกระทำอามิสบูชาก็ถือเป็นไปตามหลัก               
คำสอนอย่างถูกต้องดีงาม 
 W มาจากคำว่า Wisdom ความมีปัญญาตามหลักธรรมคำสอนให้สมกับความเป็นพุทธศาสนิกชนที่ดี 
มีความเห็นถูกต้องเป็นสัมมาทิฏฐิตามหลักอริยมรรคมีองค์ 8 อันถือเป็นการฝึกตนตามหลักไตรสิกขาที่
ประกอบด้วยศีล สมาธิ และปัญญา 
 O มาจากคำว่า One's own benefit ประโยชน์ต่อตนเองก็จะเกิดขึ้นจากความมีศรัทธา มีสติกำหนดรู้ 
และปัญญา อันยังประโยชน์ให้สำเร็จทั้งในโลกนี้และโลกหน้า 
 S มาจากคำว่า Social benefits ประโยชน์ต่อสังคมจะตามมาจากที่ตนได้รับประโยชน์ในทางปัจเจกแล้ว 
เพราะมนุษย์ทุกคนเป็นสัตว์สังคม  
 LQD มาจากคำว่า Life quality development หมายถึง การพัฒนาคุณภาพชีวิต ที่เกิดจากการ
ดำเนินตาม CMW Model ดังได้กล่าวมา 
6. อภิปรายผล 
 การแก้บนนั้นในส่วนย่อยไม่ขัดต่อหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนา แต่โดยองค์รวมถือว่าไม่สอดคล้อง
ต่อหลักการของพระพุทธศาสนา เนื่องจากว่า พระพุทธศาสนาไม่ได้ปฏิเสธอิทธิปาฏิหาริย์เพราะมีการยืนยันว่า 
มีอิทธิปาฏิหาริย์ที่สามารถดลบันดาลให้ผลสำเร็จแก่ผู้คนได้ เพียงแต่ชี้ ให้เห็นว่า อิทธิปาฏิหาริย์ต่างๆ ไม่ใช่
แนวทางที่พึ่งอันประเสริฐเพราะไม่นำไปสู่ความพ้นทุกข์ในระดับโลกุตรธรรมได้ แต่เมื่อสำรวจข้อเท็จจริงในพิธี
กรรมการแก้บนพบว่า ผู้ที ่มาบนบานนั้นจะบนเฉพาะในกรอบของโลกิยะเท่านั้น ไม่มีผู ้ใดบนขอในระดับ
โลกุตระ คือ มรรค ผล นิพพาน เลย นั่นจึงแสดงให้เห็นว่า ชาวพุทธมีความเข้าใจในเรื่องนี้ดีระดับหนึ่งเพราะรู้
ว่า สิ่งเหล่านั้นไม่อาจจะสำเร็จด้วยการบนบานได้ เพราะเป็นเรื่องที่ต้องกระทำเอง 
 ในจุดนี้จะเห็นว่า ไม่ว่าจะเป็นหลักพระพุทธศาสนาหรือผู้มาแก้บนนั้นต่างก็มีมุมมองความเห็นร่วมกัน
อยู่อย่างหนึ่ง คือ ความเชื่อว่า มีผู้สามารถสร้างความสำเร็จสมหวังให้แก่ผู้บนได้จริง เพียงแต่แตกต่างกันตรงที่ 
พระพุทธศาสนามองว่า ความสำเร็จนั้นเกิดจากปัจจัยอื่นที่ไม่ใช่องค์พระพุทธโสธรโดยตรง เช่น เกิดจาก
อิทธิปาฏิหาริย์ของเทวดา ในส่วนนี้แสดงให้เห็นว่า พระพุทธศาสนายืนยันความเป็นไปได้ในความสำเร็จในการ
อ้อนวอนของผู้ที่มาบนบานเพราะมีแนวคิดเรื่องอิทธิปาฏิหาริย์เช่นเดียวกัน เมื่อมองในมุมนี้จึงไม่ขัดแย้งกันใน
ระบบคำสอนส่วนย่อย แต่เมื ่อมององค์รวมของหลักคำสอนถือว่าขัดต่อหลักการของพระพุทธศาสนา
เนื่องจากว่า แม้พระพุทธศาสนาจะยืนยันเรื่องความมีอยู่ของอิทธิปาฏิหาริย์แต่ก็ไม่เห็นด้วยกับวิธีการอ้อนวอน
เพื่อรอความสำเร็จจากผู้อื่นคอยดลบันดาลให้เพราะพระพุทธศาสนาเน้นไปที่เรื่องของกรรมอันเป็นการกระทำ
ของมนุษย์มากกกว่า  



84  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2566) 

 ต่อมาความแตกต่างระหว่างมุมมองของพระพุทธศาสนากับผู้ที่มาบนบานนั้นต่างกันตรงที่ว่า ผู้ที่มาบนบาน 
มองว่า ความสำเร็จเกิดจากองค์พระพุทธโสธรโดยตรง กล่าวคือองค์พระพุทธโสธรเป็นผู้สร้างความสำเร็จให้ 
กับผู้ที่บนบานไม่ใช่อิทธิปาฏิหาริย์จากเทวดาอย่างที่พระพุทธศาสนาอธิบายไว้ ในจุดนี้จึงเป็นที่ชัดเจนว่า      
พิธีกรรมการแก้บนพระพุทธโสธรในปัจจุบันขัดต่อหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนาเนื่องจากว่า ชาวบนบานมี
มุมมองที่ผิดพลาดไปจากหลักการทางพระพุทธศาสนาโดยที่เชื่อว่า องค์พระพุทธโสธรเป็นผู้ดลบันดาลให้
ประสบผลสำเร็จ ซึ่งในทัศนะของพระพุทธศาสนาองค์พระพุทธโสธรเป็นเพียงพระปฏิมากรแทนองค์สมเด็จ
พระสัมมาสัมพุทธเจ้าที่ปรินิพพานไปแล้วเท่านั้น แม้ไม่ได้ระบุว่า แทนพระพุทธเจ้าพระองค์ใด แต่อย่างไรก็ตาม 
พระพุทธเจ้าทุกพระองค์ก็ล้วนปรินิพพานไปหมดแล้ว ตามหลักการจึงเป็นไปไม่ได้ว่า พระพุทธเจ้าจะกลับมา
เป็นผู้ดลบันดาลให้แก่ชาวโลกได้อีก ความเชื่อว่าองค์พระพุทธโสธรเป็นผู้ดลบันดาลจึงถือว่าขัดแย้งต่อหลัก             
คำสอนของพระพุทธศาสนา 
 การที่ผู้มาบนบานมีแนวความคิดเช่นนี้ จากการวิเคราะห์ตามหลักทฤษฎีสัญวิทยาของ โรล็องด์ บารตส์ 
(Barthes Roland, 1970) พบว่า เกิดจากอิทธิพลทางวัฒนธรรมที่สังคมไทยมีพื้นฐานการนับถือผีกับพราหมณ์
มาก่อนที่จะนับถือพระพุทธศาสนา จึงเป็นไปได้ว่า มุมมองแบบเทวนิ ยมที่ได้รับอิทธิพลจากศาสนาผีกับ
พราหมณ์นั้นส่งผลให้ความหมายทางสัญญะขององค์พระพุทธโสธรกลายเป็นผู้มีอำนาจศักดิ์สิทธิ์ในการดล
บันดาลซึ่งไม่ตรงตามมโนทัศน์ทางพระพุทธศาสนา เมื่อองค์พระพุทธโสธรในมโนทัศน์ของผู้ที่มาบนบานมี
ความหมายในเชิงสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่มีอิทธิฤทธิ์ ในการดลบันดาลแล้ว การอ้อนวอนขอจึงเป็นความสัมพันธ์อย่าง
หลีกเลี่ยงไม่ได้กับพระพุทธโสธรที่อยู่ในฐานะผู้ดลบันดาล 
 เมื ่อมาถึงจุดนี ้ ข้อค้นพบนั้นเป็นแต่เพียงต้นตอของปัญหาเท่านั ้นซึ ่งไม่ได้ส่งผลต่อแวดวงของ
พระพุทธศาสนาให้เกิดการเปลี่ยนแปลงไปในทางที่ดีขึ้น ดังนั้น ผู้วิจัยจึงได้เสนอแนวทางการประยุกต์ใช้สัญญะ
กับความเชื่อการแก้บนในเชิงคุณค่าเพื่อให้เกิดประโยชน์ต่อวงการพระพุทธศาสนามากขึ้นโดยเสนอให้มีการนำ
รูปสัญญะมาทำให้เกิดความหมายแฝงใหม่โดยการใช้รหัสวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนา จากนั ้นก็นำ
ความหมายแฝงใหม่ในทางสัญญะที่ได้ไปใช้กับระบบพิธีกรรมการแก้บนพระพุทธโสธรอีกครั้ง ซึ่งแนวคิดนี้ผู้วิจัย
ได้จากการสังเคราะห์เรื่องทิศ 6 ในสิงคาลกสูตรที่พระพุทธเจ้าไม่ได้ทรงล้มล้างการไหว้ทิศ แต่พระองค์ใช้วิธี
เปลี่ยนความหมายทางสัญญะขึ้นใหม่ในเชิงคุณค่าเพื่อให้เข้ากันได้กับแนวทางของพระพุทธศาสนา ดั งนั้น           
ในทำนองเดียวกันผู้วิจัยจึงไม่เสนอให้ล้มล้างการบนบาน เพียงแต่เสนอให้ใช้วิธีเปลี่ยนความหมายในทางสัญญะ  
ในพิธีกรรมการแก้บนแทน 
 จากที ่ได้เสนอให้มีการเปลี ่ยนความหมายทางสัญญะใหม่ในพิธีกรรมการแก้บนพระพุทธโสธร             
โดยการใช้รหัสวัฒนธรรมทางพระพุทธศานานั้น ผู้วิจัยจึงได้เสนอให้นำสัญญะที่สำคัญที่ปรากฏอยู่ในวัตถุสื่อ
ความหมายหรือปรากฏการณ์ทางสังคมในการประกอบพิธีกรรมการแก้บนพระพุทธโสธรมาเข้ารหัสใหม่  คือ             
1) องค์พระพุทธโสธรเปลี่ยนความหมายทางสัญญะจากสิ่งศักดิ์สิทธิ์ผู้มีอำนาจดลบันดาล ให้กลับมาเป็นพระผู้ชี้
ทางพ้นทุกข์ให้แก่สรรพสัตว์ 2) ไข่ต้ม เปลี่ยนความหมายทางสัญญะจากความเป็นสิริมงคล ให้กลายมาเป็นการ
บำเพ็ญทานบารมี และ 3) ละครรำ เปลี่ยนความหมายทางสัญญะจากการแสดงถึงความั่งคั่งมีฐานะ ให้กลาย
มาเป็นความไม่หลงมัวเมาในอบายมุข เมื่อสัญญะที่ 1 คือ องค์พระพุทธโสธรอยู่ในฐานะเป็นผู้ชี้ทางพ้นทุกข์  



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2566)  85 

ซึ่งจะเป็นสหสัมพันธ์ไปสู่ผู้บนบานที่จะต้องเปลี่ยนไปตามจากการที่เคยอ้อนวอนมาเป็นผู้ต้องลงมือกระทำด้วย
ตนเองโดยปริยายกลายเป็นการอธิษฐานซึ่งถูกต้องตามหลักของพระพุทธศาสนา ต่อมาก็จะส่งผลไปยังสัญญะที่ 2 
และ 3 ได้แก่ ไข่ต้มและละครรำ ซึ่งเคยเป็นเครื่องเซ่นไหว้ก็จะกลายมาเป็นตุ๊กตาหรือเครื่องมือในการสร้าง
ความเข้าใจหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาแทน เมื่อสามารถกระทำได้เช่นนี้ ความเชื่อการแก้บนของชาวพุทธไทย 
ในกรณีการแก้บนพระพุทธโสธรก็จะถูกต้องและมีคุณค่าตามหลักพระพุทธศาสนาโดยการใช้แนวคิดทฤษฎี
ในทางสัญญะมาเป็นเครื่องมือในการแก้ปัญหาดังที่กล่าวมานั้น 
7. สรุปและข้อเสนอแนะ 
 ความเชื่อการแก้บนของชาวพุทธไทยนั้นมีปรากฏการณ์หลายอย่างที่ชี้ให้เห็นว่า ชาวพุทธไทยมีความเชื่อ 
ในเรื่องอิทธิปาฏิหาริย์ เช่น การบนขอในสิ่งที่ไม่คิดว่าจะเป็นไปได้ เป็นต้นว่า ขอบุตร ขอให้สอบผ่าน ขอให้
ได้รับเลื่อนตำแหน่ง ซึ่งได้รับความสำเร็จสมปรารถนา ด้วยเหตุนี้จึงทำให้เชื่อว่า มีผู้ดลบันดาลให้หรือเรียกว่า 
สิ่งศักดิ์สิทธิ์ โดยมีสัญญะทางพระพุทธศาสนามาเป็นสื่อกลางในพิธีกรรมนั้ น จึงทำให้เกิดข้อกังขาหลายอย่าง
เป็นต้นว่า กรณีการแก้บนพระพุทธโสธรซึ่งเป็นสัญญะอย่างหนึ่งในทางพระพุทธศาสนา เป็นองค์พระปฏิมากร
ซึ่งเปรียบเสมือนแทนองค์พระพุทธเจ้าที่ปรินิพพานไปแล้ว แม้ความสำเร็จสมหวังจากการบนบานจะเป็น
ปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นจริง แต่ความสำเร็จนั้นก็ไม่ได้เป็นไปตามแนวทางคำสอนทางพระพุทธศาสนาซึ่งเน้นหลัก
กรรมและผลของกรรม ไม่ใช่การอ้อนวอนจากสิ่งภายนอก แต่ถึงอย่างไรก็ยังไม่อาจจะสรุปได้อย่างสิ้นเชิงว่า 
การบนบานขัดแย้งต่อหลักการทางพระพุทธศาสนาจริง เพราะถ้าหากความสำเร็จนั้นไม่ได้เกิดจากพระพุทธปฏิมากร 
แต่เกิดจากอิทธิปาฏิหาริย์ของเทวดา ความข้อนี้ก็จะตกไป เพราะพุทธปรัชญาก็มีหลักคำสอนเกี่ยวกับความเชื่อ
ด้านอภิปรัชญาเรื่องภพภูมิต่างๆ ไม่ว่าจะเป็นเทวโลก พรหมโลก ซึ่งเป็นภพภูมิของเหล่าเทวาที่มีอำนาจ
สามารถดลบันดาลให้มนุษย์สมหวังได้ ในส่วนข้อเสนอแนะสำหรับการวิจั ยในครั้งต่อไปนั้น คำตอบที่ได้ใน
งานวิจัยชิ้นนี้เป็นเพียงคำตอบที่ได้จากกรอบของการใช้ทฤษฎีทางสัญวิทยาเท่านั้น ซึ่งในความเป็นจริงยัง
สามารถใช้แนวทางการศึกษาด้วยแนวคิดทฤษฎีอ่ืนได้อีกสำหรับการแก้ปัญหาในเรื่องนี้ เช่น ในทางสังคมวิทยา 
มานุษยวิทยา วัฒนธรรมศึกษา หรือหากจะต่อยอดจากงานวิจัยนี้ก็สามารถกระทำได้โดยศึกษาวิธีในการใช้รหัส
วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาเพื่อเปลี่ยนแปลงสัญญะในพิธีกรรมการแก้บนให้ละเอียดลึกซึ้งลงไปด้วยการแสดง 
ให้เห็นวิธีปฏิบัติอย่างเป็นขั้นเป็นตอนที่ชัดเจนยิ่งขึ้น 
บรรณานุกรม 
ข่าวสด. (2562). [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.khaosod.co.th/around-thailand/news_3086115. 

[29 พฤศจิกายน 2563]. 
ไทยรัฐออนไลน.์ (2559). [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.thairath.co.th/content/776011. [29 พฤศจิกายน 

2563]. 
ไทยรัฐออนไลน์. (2562). [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.thairath.co.th/ news/local/ northeast/1581410. 

[29 พฤศจิกายน 2563]. 
บ้านเมือง. (2562). [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https: //www.banmuang.co.th/number/483. [29 พฤศจิกายน 

2563]. 

https://www.thairath.co.th/%20news/local/%20northeast/1581410


86  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2566) 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2550). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 11. 
กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

Barthes, Roland. (1970). Writing Degree Zero And Elements of Semiology. Translated from 
the French by Annette Lavers and Colin Smith. Boston: Beacon Press.  

 
 


