
78  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2567) 

ศึกษาแนวคิดปฏิจจสมุปบาทในพุทธปรัชญาเถรวาท 
Studying the concept of the Paticca-samuppada  

in Theravāda Buddhist philosophy 
 

พิบูล ชัชวานิชย์ 
Piboon Chatchawanit 

เมธา หริมเทพาธิป 
Metha Harimtepathip 

หลักสูตรศลิปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาปรชัญาและจริยศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา 
Master of Arts Program in Philosophy and Ethics Suan Sunandha Rajabhat University 

Email : metha.ha@ssru.ac.th 
วันที่รับบทความ (Received) :  24 เมษายน 2567 

วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 30 พฤศจิกายน 2567 
วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 30 พฤศจิกายน 2567 

 
บทคัดย่อ 
 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาแนวคิดปฏิจจสมุปบาทในพุทธปรัชญาเถรวาท วิธีการศึกษา
เป็นแบบเชิงคุณภาพ โดยศึกษาค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ผลการวิจัย
พบว่า ปฏิจจสมุปบาทเป็นธรรมที่พระพุทธเจ้าตรัสสอนให้เข้าใจความเป็นจริงของโลกและชีวิตเพื่อเป็นพื้นฐาน
ต่อการดำเนินสู่ความดับทุกข์ เข้าใจกฎไตรลักษณ์ที่อยู่ในวงจรปฏิจจสมุปบาท การจะดำเนินไปสู่การดับทุกข์
อย่างสิ้นเชิงได้นั้นจำเป็นต้องดำเนินตามสายกลาง ทางสายกลางแห่งปฏิจจสมุปบาทก็คือ ทางแห่งการดับทุกข์
โดยสิ้นเชิง เป็นทางแห่งความไม่ยึดมั่นถือมั่นในทิฏฐิอันสุดโต่ง หลุดพ้นจากความยึดมั่นถือมั่นใน 3 ลักษณะ 
ดังนี้  1) ความหลุดพ้นจากความยึดมั่นถือมั่นในทิฏฐิอันสุดโต่ง ได้แก่ การหลุดพ้นจากมิจฉาทิฏฐิ 2 ประการ 
คือ สัสสตทิฏฐิและอุจเฉททิฏฐิ 2) ความหลุดพ้นจากความยึดมั่นถือมั่นในสถานที่และเวลา ได้แก่ การหลุดพ้น
จากความยึดมั่นถือมั่น (อุปาทาน) ในภพ (31 ภพภูมิ) และความยึดมั่นถือมั่นในสังขารที่ปรุงแต่งอดีต อนาคต 
และปัจจุบัน ประการหนึ่ง และ 3) ความหลุดพ้นจากความยึดมั่นถือมั่นในขันธ์ 5 ได้แก่ การหลุดพ้นจากความ
ยึดมั่นถือมั่นในรูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ  
คำสำคัญ: ปฏิจจสมุปบาท, พุทธปรัชญา, พุทธปรัชญาเถรวาท 

 
Abstract 

The objective of this research is to study the concept of the Four Noble Truths in 
Buddhist philosophy. The study employs a qualitative approach by investigating and gathering 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2567)  79 

data from relevant documents and research works. The research findings indicate that the 
Four Noble Truths are the teachings of truth given by the Buddha to understand the reality of 
the world and life as a foundation for moving towards the cessation of suffering. Understanding 
the principles of the Noble Eightfold Path is crucial for progressing towards the complete 
cessation of suffering. The middle way of the Noble Eightfold Path is the path of ultimate 
cessation, the path of non-attachment, transcending attachment to the three characteristics, 
namely : 1)  Liberation from attachment to the ultimate truth includes liberation from the 
attachment to views (micchādiṭṭhi) comprising two aspects: skepticism (sakkāyadiṭṭhi) and 
attachment to rules and rituals (vicikicchā). 2) Liberation from attachment to space and time 
includes liberation from attachment (upādāna) in the 31 realms of existence (31 planes of 
existence) and attachment to cyclic existence in past, future, and present circumstances, one 
aspect. 3)  Liberation from attachment to the five aggregates includes liberation from 
attachment to form, sensation, perception, mental formations, and consciousness. 
Keywords: Paticca-samuppada, Buddhist philosophy, Theravāda Buddhist philosophy 
 
1. บทนำ 
 ปฏิจจสมุปบาท ในมุมมองพุทธปรัชญา (Buddhist Philosophy) ถือได้ว่าเป็นหลักธรรมในเชิง
อภิปรัชญา (Metaphysics) ที่ชี้ให้เห็นกระบวนการเกิดและดับของทุกข์ที่เป็นไปตามธรรมชาติ หรือความเป็น
จริง (reality) ดังที่ จำนงค์ ทองประเสริฐ (2556) ได้กล่าวถึงการพิจารณาปฏิจจสมุปบาททั้งในส่วนอนุโลมและ
ปฏิโลม  
 ในส่วนการพิจารณาปฏิจจสมุปบาทโดยอนุโลม หมายถึง การพิจารณาตามลำดับ มีดังนี้ 

เพราะมีอวิชชาเป็นปัจจัย จึงมีสังขาร 
เพราะมีสังขารเป็นปัจจัย จึงมีวิญญาณ 
เพราะมีวิญญาณเป็นปัจจัย จึงมีนามรูป 
เพราะมีนามรูปเป็นปัจจัย จึงมีสฬายตนะ 
เพราะมีสฬายตนะเป็นปัจจัย จึงมีผัสสะ 
เพราะมีผัสสะเป็นปัจจัย จึงมีเวทนา 
เพราะมีเวทนาเป็นปัจจัย จึงมีตัณหา 
เพราะมีปัญหาเป็นปัจจัย จึงมีอุปทาน 
เพราะมีอุปทานเป็นปัจจัย จึงมีภพ 
เพราะมีภพเป็นปัจจัย จึงมีชาต ิ

 เพราะมีชาติเป็นปัจจัย ชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกขะ โทมนัส อุปายาสทั้งหลาย                  



80  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2567) 

จึงเกิดขึ้นครบถ้วน ความเกิดขึ้นพร้อมแห่งกองทุกข์ทั้งปวงนี้ ย่อมมีด้วยอาการอย่างนี้  
 ในส่วนการพิจารณาปฏิจจสมุปบาทโดยปฏิโลม หมายถึง การพิจารณาย้อนลำดับ มีดังนี ้
   เพราะมีการดับ (โดยไม่เหลือ) แห่งอวิชชา จึงมีความดับแห่งสังขาร 

เพราะมีการดับแห่งสังขาร  จึงมีความดับแห่งวิญญาณ 
เพราะมีการดับแห่งวิญญาณ จึงมีการดับแห่งนามรูป 
เพราะมีการดับแห่งนามรูป  จึงมีการดับแห่งสฬายตนะ 
เพราะมีการดับแห่งสฬายตนะ  จึงมีการดับแห่งผัสสะ 
เพราะมีการดับแห่งผัสสะ  จึงมีการดับแห่งเวทนา 
เพราะมีการดับแห่งเวทนา  จึงมีการดับแห่งตัณหา 
เพราะมีการดับแห่งตัณหา  จึงมีการดับแห่งอุปาทาน 
เพราะมีการดับแห่งอุปทาน  จึงมีการดับแห่งชาต ิ

 เพราะเหต ุการณ ์ด ับแห ่งชาต ิ  น ั ่นแล ชรา มรณะ โสกะ ปร ิ เทวะ ท ุกขะ โทมน ัส และ                                      
อุปายาสทั้งหลายจึงดับ การดับทุกข์ทั้งปวง ย่อมมีได้ด้วยอาการอย่างนี้แล 
 การเข้าถึงปฏิจจสมุปบาทดังกล่าวนี้ เป็นวิสัยของพระพุทธเจ้าเท่านั้น หมายความว่า บุคคลทั่วไปหรือ
แม้กระทั่งอัครสาวกที่มีความเป็นเลิศในด้านต่าง ๆ แม้จะมีความเป็นเลิศทางปัญญาเท่าใดก็ไม่สามารถหยั่ง
ปฏิจจสมุปบาทได้ลึกเท่าพระพุทธเจ้า นั่นก็เพราะ  
 ปฏิจจสมุปบาทนี้เป็นเรื่องที่ลึกซึ้งและยากที่สุด ครั้งหนึ่งพระอานนท์ได้เคยกราบทูลพระพุทธเจ้าว่า 
“ช่างน่าอัศจรรย์จริง ช่างหน้าประหลาดจริง ปฏิจจสมุปบาทที่พระพุทธองค์เคยตรัสว่าเป็นสิ่งที่ละเอียด ลึกซึ้ง 
หยั่งยากนั้น เมื่อมาปรากฏต่อหน้าข้าพเจ้ากลับกลายเป็นของง่ายดายเหลือเกิน” พระพุทธเจ้าได้ตรัสเตือนพระ
อานนท์ว่า  
 “ดูก่อนอานนท์ อย่ากล่าวอย่างนั้น ปฏิจจสมุปบาทนี้เป็นสิ่งที่ละเอียด ลึกซึ้ง หยั่งยาก ดูก่อนอานนท์ 
เพราะไม่รู้ ไม่รู้ตามลำดับ เพราะไม่แทงตลอดซึ่งธรรมคือปฏิจจสมุปบาทนี้ (จิตของ) หมู่สัตว์นี้ จึงเป็นเหมือน
กลุ่มด้ายยุ่ง ๆ ยุ่งเหยิงเหมือนความยุ่งของกลุ่มด้ายที่หนาแน่นไปด้วยปม พันกันยุ่งเหมือนเชิงหญ้ามุญชะ และ
หญ้าปัพพชะ อย่างนี้ ย่อมไม่ล่วงพ้นสังสาร ทุคติ วินิบาตไปได้” (สํ.นิ. 16/110-111/224-225) 
 การที่พระพุทธเจ้าทรงยกตัวอย่างหญ้ามุญชะ (หญ้ามุงกระต่าย) กับหญ้าปัพพชะ (หญ้าปล้อง) เพราะ
ต้องการชี้ให้เห็นว่าจิตใจของมนุษย์นั้นมีความซับซ้อนยุ่งเหยิง คือ ไม่ตรงต่อธรรม แม้ว่าพระอานนท์จะเข้าใจ
ปฏิจจสมุปบาทธรรมได้อย่างรวดเร็วและดูง่ายดาย แต่ก็ไม่ได้หมายความว่าคนทั่วไปจะมีสติปัญญาเข้าใจ
ในปฏิจจสมุปบาทได้ดังพระอานนท์ เพราะหมู่สัตว์ติดข้องอยู่ในกามคุณ โดนกิเลสตัณหาครอบงำเหมือนด้ายยุ่ง 
คือ ยากจะเป็นต้นสายกลายเหตุของการเกิดขึ้นแห่งทุกข์ และการดับไปแห่งทุกข์ นั่นเอง และแม้ว่าพระ
อานนท์เองจะเข้าใจปฏิจจสมุปบาทธรรมได้มากสักเพียงใด แต่ก็ไม่ลึกท่าพระพุทธเจ้า เพราะพระพุทธเจ้าทรง
บำเพ็ญบารมีธรรมมามากตั้งแต่สมัยเป็นพระโพธิสัตว์ จึงทรงหยั่งปฏิจจสมุปบาทได้ลึกที่สุด  



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2567)  81 

 ด้วยเหตุนี้ หลังจากที่พระพุทธองค์ทรงตรัสรู้ใหม่ ๆ จึงได้พิจารณาถึงความยากยิ่งแห่งธรรมที่พระองค์
ตรัสรู้ เพราะเป็นของละเอียด ลึกซึ้ง หยั่งยาก นั่นเอง แต่สุดท้ายแล้ว ด้วยกรุณาธิคุณของพระพุทธองค์จึงทรง
ตัดสินใจโปรดสรรพสัตว์ทั้งหลายให้พ้นทุกข์ด้วยทางที่พระองค์ทรงค้นพบ เรียกทางนี้ว่า ทางสายกลาง หรือ 
อัฏฐังคิกมรรค หรือ มรรคมีองค์ 8 ประการ นั่นเอง 
 แม้ว่าปฏิจจสมุปบาทจะเป็นสิ่งที่ละเอียด ลึกซึ้ง หยั่งยาก ก็มิใช่ว่าไม่สามารถศึกษาเรียนรู้ได้  ขึ้นอยู่กับ
การปฏิบัติตนตามหลักธรรมจนเกิดปัญญาญาณ ส่วนในด้านการศึกษา คำสอนเรื่องปฏิจจสมุปบาทสามารถ
ศึกษาในเชิงปรัชญาได้ ซึ่งอยู่ในส่วนของอภิปรัชญา ซึ่งศึกษาถึงสิ่งที่เกิดขึ้นและดับไปของเหตุปัจจัยในลักษณะ
ที่ไม่ใช่ปฐมเหตุ (The First Cause) โดยได้ถูกอธิบายไว้ในอิทัปปัจจยตา หรือปฏิจจสมุปบาท การศึกษาที่
เกิดขึ้นจะช่วยสร้างความเข้าใจที่ถูกต้อง ช่วยให้ผ่อนคลาย ปล่อยวางจากอารมณ์ที่เป็นทุกข์ได้ง่ายขึ้น ส่งเสริม
ทางสายกลางที่อยู่ระหว่างมิจฉาทิฏฐิสุดโต่ง ได้แก่ สัสสตทิฏฐิ (ความเห็นว่าอัตตานี้เที่ยงแท้ ตายแล้วเกิด) และ 
อุจเฉททิฏฐิ (ความเห็นว่า ตายแล้วสูญ เชื่อว่าขาดสูญ ไม่มีผลแห่งความดีความชั่ว) 

 อย่างไรก็ตาม การศึกษาทางพุทธปรัชญาที่ผ่านมายังไม่มีนักวิชาการท่านใดอภิปรายอย่างชัดเจนว่า 
ทางสายกลางแห่งปฏิจจสมุปบาทนั้นคืออะไร มีแต่ส่วนที่อธิบายว่ากระบวนการแห่งปฏิจจสมุปบาทเป็น
อย่างไรทั้งสายเกิดและสายดับ ดังนั้น ผู้วิจัยจึงสนใจศึกษาเชิงวิเคราะห์ทางสายกลางแห่งปฏิจจสมุปบาทใน
พุทธปรัชญาเถรวาท เพื่อแก้ข้อสงสัยนี้ และนำมาอธิบายเพื่อให้เกิดองค์ความรู้ใหม่ในทางพุทธปรัชญาเถรวาท 
อันเกิดจากการวิเคราะห์วิจัยหลักพุทธธรรมที่มีมาแล้วกว่า 2,500 ปี เพื่อเป็นประโยชน์ต่อการสร้างเข้าใจทาง
สายกลางขั้นลึกตามทัศนะของพุทธทาสภิกขุ และเพื่อเสนอแนะให้เกิดประโยชน์ ต่อการนำไปดำเนินชีวิตต่อ
ผู้สนใจศึกษาต่อไป 

2. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 เพื่อศึกษาแนวคิดปฏิจจสมุปบาทในพุทธปรัชญาเถรวาท 
3. วิธีดำเนินการวิจัย 
 การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยการศึกษาและวิเคราะห์เนื้อหา
จากเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง (Documentary Research) จากนั้นจึงเขียนบรรยายเชิงพรรณนาเพื่อ
สรุปและอภิปรายผลการวิจัย โดยสรุปวิธีดำเนินการวิจัยเป็นข้อ ๆ ตามลำดับดังนี้ 
 
 
 
 
 
 
 



82  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2567) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 1 วิธีดำเนินการวิจัย 
 
 1. ขั้นรวบรวมข้อมูล ได้แก่ การเก็บข้อมูลที่เกี ่ยวข้องจากเอกสาร ได้แก่ หนังสือ บทความวิจัย 
รายงานการวิจัย และวิทยานิพนธ์ที่เกี่ยวข้อง โดยมีการรวบรวมข้อมูลแบ่งออกเป็น 2 ลักษณะ ดังนี ้
  1.1 ข้อมูลปฐมภูมิ (Primary Data) ได้แก่ คัมภีร์พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏกํ 
2500 พุทธศักราช 2535 และ คัมภีร์พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พุทธศักราช 
2539 และ  
  1.2 ข้อมูลทุติยภูมิ (Secondary Data) คือ ข้อมูลที่เกี่ยวข้องกับการวิจัยจากหนังสือสำคัญทาง
พุทธศาสนาและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับปฏิจจสมุปบาทเพื่อเป็นข้อมูลพื้นฐานในการวิจัย 
 2. ขั้นเรียบเรียงข้อมูล ได้แก่ การนำข้อมูลที่ได้จากเอกสาร บทความวิจัย โดยแบ่งออกเป็นด้าน ๆ 
เพื่อให้ง่ายต่อการนำไปวิเคราะห์ 
 3. ขั้นวิเคราะห์ข้อมูล ได้แก่ การนำข้อมูลที่ได้เรียบเรียงมาแล้ว มาวิเคราะห์เพื่อหาความสัมพันธ์
ทางด้านต่าง ๆ เพื่อตอบโจทย์งานวิจัย 
 4. ขั้นสรุปผล อภิปรายผล และข้อเสนอแนะ ได้แก่ การสรุปผลการวิเคราะห์ และอภิปรายผลในส่วน
ต่าง ๆ โดยเชื ่อมโยงกับเอกสารและบทความวิจัยที ่เกี ่ยวข้อง จากนั ้นให้ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย และ
ข้อเสนอแนะเพื่อการวิจัยต่อไป 
 
4. สรุปผลการวิจัย 
 จากการศึกษาแนวคิดปฏิจจสมุปบาทในพุทธปรัชญาเถรวาท พบว่า ปฎิจจสมุปบาท มาจากคำว่า 
“ปฎิจจ” กับคำว่า “สมุปบาท” มาสมาสกัน หากแยกศัพท์โดยละเอียด จะมีถึง 3 คำ คือ ปฏิจฺจ + สํ + อุปฺ
ปาท ซึ่งอธิบายศัพท์แต่ละคำได้ดังนี้  
 

ขั้นที่ 1 ขั้นที่ 2 ขั้นที่ 4 ขั้นที่ 3 
ขั้นรวบรวมข้อมูล 

 

เก็บข้อมูลที่เกี่ยวข้องจาก

เอกสารและงานวิจัยที่

เกี่ยวข้อง 

ขั้นเรียบเรียงข้อมูล 

 

นำข้อมูลที่ได้จากเอกสาร 

บทความวิจัย โดยแบ่ง

ออกเป็นด้าน ๆ เพื่อให้

ง่ายต่อการนำไปวิเคราะห์ 

ขั้นวิเคราะห์ข้อมูล 

 

การนำข้อมูลที่ได้เรียบ

เรียงมาแล้ว มาวิเคราะห์

เพื่อหาความสัมพันธ์

ทางด้านต่าง ๆ เพื่อตอบ

โจทย์งานวิจัย 

ขั้นสรุปผล อภิปรายผล 

และข้อเสนอแนะ 

สรุปและอภิปรายผลการวิจัย 

ให้ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 

และข้อเสนอแนะเพื่อการ

วิจัยต่อไป 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2567)  83 

 ปฏิจฺจ แปลว่า อาศัย  
 สํ แปลว่า พร้อม  
 อุปปฺาท แปลว่า ความเกิดขึ้น  
 มานำ 3 คำ มาประกอบกันเป็นคำว่า “ปฏิจจสมุปบาท” แปลความหมายในเบื้องต้นว่า หมายถึง การ
เกิดขึ้นพร้อมแห่งธรรมทั้งหลายโดยอาศัยกันเกิดขึ้นและอาศัยกันดับไป  
 องค์กอบแห่งปฏิจจสมุปบาทในพุทธปรัชญาเถรวาท ได้แก่ 1) อวิชชา (ความไม่รู้ในอริยสัจ) 2) สังขาร 
(ความปรุงแต่ง) 3) วิญญาณ (ความรู้แจ้งอารมณ์ต่าง ๆ) 4) นามรูป (จิตใจและร่างกาย) 5) สฬายตนะ (อายตนะ
ภายในที่เชื่อมต่อกับอายตนะภายนอก) 6) ผัสสะ (การกระทบระหว่างวิญญาณกับอารมณ์ภายนอก) 7) เวทนา 
(ความเสพอารมณ์ คือ ความรู้สึกเป็นสุขเป็นทุกข์ หรือรู้สึกเฉย ๆ) 8) ตัณหา (ความทะยานอยาก) 9) อุปาทาน 
(ความยึดมั่นถือมั่น) 10) ภพ (ภาวะแห่งชีวิต ได้แก่ กามภาพ รูปภพ อรูปภพ) 11) ชาติ (ความเกิด) 12) ชรา
และมรณะ (ชรา คือ ความแก่ ความเสื่อม ส่วน มรณะ (ความจุติ ความเคลื่อนไป ความทำลายไป ความหายไป 
ความตาย) โสกะ (ความเสียใจ) ปริเทวะ (การคร่ำครวญ พิไรรำพัน) ทุกข์ (ความทุกข์กาย, ความไม่สบายกาย) 
โทมนัส (ความทุกข์ใจ, ความไม่สบายใจ) และอุปายาส (ความคับแค้นใจ) 

 
ความสัมพันธ์ของปฏิจจสมุปบาทแบ่งเป็น 2 สาย คือ สายเกิด (ความเกิดขึ้นแห่งกองทุกข์) เรียกว่า          

สมุทยวาร และสายดับ (ความดับแห่งกองทุกข์ทั้งมวล) เรียกว่า นิโรธวารมีพระบาลีพุทธภาษิตโดยย่อ ดังนี้ 
1) สายเกิด 
เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงมี เพราะสิ่งนี้เกิดขึ้น สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น (สํ.นิ. (ไทย) 16/1/1-3, ม.มู.(ไทย) 12/402-

406/434-441) 
เพราะชาติเป็นปัจจัย ชรามรณะจึงมี ความโศก ความคร่ำครวญ ทุกข์ โทมนัส ความคับแค้นใจจึงเกิดขึ้น 

พร้อมกองทุกข์ทั้งมวลจึงเกิดขึ้นประการฉะนี้ 

เพราะมีอวิชชาเป็นปัจจัย จึงมีสังขาร 
เพราะมีสังขารเป็นปัจจัย จึงมีวิญญาณ 
เพราะมีวิญญาณเป็นปัจจัย จึงมีนามรูป 
เพราะมีนามรูปเป็นปัจจัย จึงมีสฬายตนะ 
เพราะมีสฬายตนะเป็นปัจจัย จึงมีผัสสะ 
เพราะมีผัสสะเป็นปัจจัย จึงมีเวทนา 
เพราะมีเวทนาเป็นปัจจัย จึงมีตัณหา 
เพราะมีปัญหาเป็นปัจจัย จึงมีอุปทาน 
เพราะมีอุปทานเป็นปัจจัย จึงมีภพ 
เพราะมีภพเป็นปัจจัย จึงมีชาต ิ



84  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2567) 

2) สายดับ 
 ในส่วนการพิจารณาปฏิจจสมุปบาทโดยปฏิโลม หมายถึง การพิจารณาย้อนลำดับ มีดังนี ้
 เพราะมีการดับ (โดยไม่เหลือ) แห่งอวิชชา จึงมีความดับแห่งสังขาร 

เพราะมีการดับแห่งสังขาร  จึงมีความดับแห่งวิญญาณ 
เพราะมีการดับแห่งวิญญาณ จึงมีการดับแห่งนามรูป 
เพราะมีการดับแห่งนามรูป  จึงมีการดับแห่งสฬายตนะ 
เพราะมีการดับแห่งสฬายตนะ  จึงมีการดับแห่งผัสสะ 
เพราะมีการดับแห่งผัสสะ  จึงมีการดับแห่งเวทนา 
เพราะมีการดับแห่งเวทนา  จึงมีการดับแห่งตัณหา 
เพราะมีการดับแห่งตัณหา  จึงมีการดับแห่งอุปาทาน 
เพราะมีการดับแห่งอุปทาน  จึงมีการดับแห่งชาต ิ

 เพราะเหตุการณ์ดับแห่งชาติ นั่นแล ชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกขะ โทมนัส และ                    
 อุปายาสทั้งหลายจึงดับ การดับทุกข์ทั้งปวง ย่อมมีได้ด้วยอาการอย่างนี้แล 
 ปฏิจจสมุปบาทเป็นธรรมที่พระพุทธเจ้าตรัสสอนให้เข้าใจความเป็นจริงของโลกและชีวิตเพื่อเป็น
พื้นฐานต่อการดำเนินสู่ความดับทุกข์ เข้าใจกฎไตรลักษณ์ที่อยู่ในวงจรปฏิจจสมุปบาท การจะดำเนินไปสู่การ
ดับทุกข์อย่างสิ้นเชิง การจะพ้นจากทุกข์โดยสิ้นเชิงได้นั้นจำเป็นต้องดำเนินตามสายกลาง ทางสายกลาง
แห่งปฏิจจสมุปบาทก็คือ ทางแห่งการดับทุกข์โดยสิ้นเชิง เป็นทางแห่งความไม่ยึดมั่นถือมั่นในทิฏฐิอันสุดโต่ง 
หลุดพ้นจากความยึดมั่นถือมั่นใน 3 ลักษณะ ดังนี้   
 1) ความหลุดพ้นจากความยึดมั่นถือมั่นในทิฏฐิอันสุดโต่ง ได้แก่ การหลุดพ้นจากมิจฉาทิฏฐิ 2 ประการ 
คือ สัสสตทิฏฐิและอุจเฉททิฏฐิ  
 2) ความหลุดพ้นจากความยึดมั่นถือมั่นในสถานที่และเวลา ได้แก่ การหลุดพ้นจากความยึดมั่นถือมั่น 
(อุปาทาน) ในภพ (31 ภพภูมิ) และความยึดมั่นถือมั่นในสังขารที่ปรุงแต่งอดีต อนาคต และปัจจุบัน ประการ
หน่ึง 
 3) ความหลุดพ้นจากความยึดมั่นถือมั่นในขันธ์ 5 ได้แก่ การหลุดพ้นจากความยึดมั่นถือมั่นในรูป 
เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ 
 กล่าวโดยสรุปได้ว่า ทางสายกลางแห่งปฏิจจสมุปบาท คือ องค์ความรู้ใหม่ที่ผู้วิจัยได้สรุปขึ้นเพื่อให้เป็น
ประโยชน์ต่อวงการทางพุทธศาสนาหรือพุทธปรัชญา โดยสรุปแล้ว ทางสายกลางแห่งปฏิจจสมุปบาทก็คือ ทาง
แห่งการดับทุกข์โดยสิ้นเชิง เป็นทางแห่งความไม่ยึดมั่นถือมั่นในทิฏฐิอันสุดโต่ง หลุดพ้นจากความยึดมั่นถือมั่น
ในสถานที่และเวลา และหลุดพ้นจากความยึดมั่นถือมั่นในขันธ์ 5 ในที่สุด 
 
 
 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2567)  85 

5. อภิปรายผล 
 จากผลการวิจัย สามารถอภิปรายผลได้ว่า ปฏิจจสมุปบาทเป็นธรรมที่พระพุทธเจ้าตรัสสอนให้เข้า
ใจความเป็นจริงของโลกและชีวิตเพื่อเป็นพื้นฐานต่อการดำเนินสู่ความดับทุกข์ เข้าใจกฎไตรลักษณ์ที่อยู่ใน
วงจรปฏิจจสมุปบาท การจะดำเนินไปสู่การดับทุกข์อย่างสิ้นเชิง ทั้งนี้อาจเป็นเพ ราะ ปฏิจจสมุปบาทคือ
กระบวนการเกิดขึ้นและดับไปของทุกข์ในขันธ์ 5 เป็นลักษณะของการอาศัยเกิดขึ้น และอาศัยกันดับไป ตาม
คำศัพท์ที่มาสมาสกันระหว่างคำว่า ปฏิจจ (อิงอาศัยกัน) สํ (พร้อมๆ กัน) และ อุปปาท (การเกิดขึ้น) ซึ่ง
สอดคล้องกับแนวคิดของ พระครูวินัยธรสุวิจักขณ์ มหาปญฺโญ (อริยวงศ์ชัย) (2565) กล่าวถึง ขันธ์ 5 ใน
ฐานะปฏิจจสมุปบาทว่า เป็นสิ่งที่อาศัยกันเกิดขึ้น และอาศัยกันดับไปเพียงชั่วกระพริบตาเท่านั้น ทั้งส่วน
กระบวนการ 11 อาการแห่งปฏิจจสมุปบาทที่เกิดขึ้นและดับไป เป็นการเกิดขึ้นและดับไปแห่งกองทุกข์ทั้งปวง 
และสอดคล้องกับแนวคิดของ พระพรสุข ฐิตธมฺโม (2558) ได้ขยายแนวคิดดังกล่าวนี้ว่า กระบวนการเกิด การ
ดำเนินไป และการดับไปของชีวิต รวมถึงการเกิดการดับแห่งทุกข์ด้วย ในกระบวนการเหล่านี้สิ่งทั้งหลายจะ
เกิดขึ้น เป็นอยู่ และดับลงไปในลักษณะแห่งความสัมพันธ์กัน อุปมาเหมือนโซ่ตรวนที่มีห่วงแต่ละวงสอดคล้อง
ติดกันอยู่ เป็นเหตุของกันและกัน ระบุให้ชัดไม่ได้ว่าวงไหนคือปฐมเหตุหรือวงแรกที่ทำให้เกิดห่วงโซ่วงอื่น ๆ ห่วงโซ่
แต่ละวงเปรียบเหมือนกระบวนการของชีวิตที่ตกอยู่ภายใต้กฎอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ตราบใดที่บุคคลยังไม่เข้าใจ
แจ่มแจ้งในปฏิจจสมุปบาทก็ไม่อาจเข้าถึงวอิสระอย่างแท้จริง และสอดคล้องกับแนวคิดของ เทพพร มังธานี 
(2564) ที่แจกแจงปฏิจจสมุปบาทให้เข้าใจ โดยอธิบายคำว่า ปฏิจจ หมายถึง อิงอาศัยกัน ส่วนคำว่า สํ ใน
ภาษาบาลี หมายถึง พร้อมๆ กัน ส่วน อุปปาท หมายถึง การเกิดขึ้น ดังนั้น ปฏิจจสมุปบาทจึงหมายถึง สภาวะ
ที่อิงอาศัยกันเกิดขึ้นพร้อมกันหรือดับลงพร้อมกันนั่นเอง และสอดคล้องกับแนวคิดของ พระมหาปรีชา รตนโช
โต และพระครูพิศาลสารบัณฑิต (2565) กล่าวว่า หลักปฏิจจสมุปบาทที่แสดงสภาวธรรมที่อาศัยปัจจัยเกิดขึ้น
หรือการเกิดขึ้นพร้อมแห่งธรรมทั้งหลายโดยอาศัยกัน และยืนยันว่า ไม่มีใครสร้างหรือดลบันดาลให้เกิดมีขึ้น 
แต่เป็นสิ่งที่มีอยู่และเกิดขึ้นจริงตามธรรมชาติอยู่แล้ว และสอดคล้องกับแนวคิดของ พระสาทิพย์ อนาลโย 
พระปลัดสมชาย ปโยโค และ พระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธี (2562) อธิบายว่า หลักปฏิจจสมุปบาทนั้นเป็น
กระบวนการแห่งเหตุปัจจัยในวงจรของชีวิตมนุษย์ โดยเริ่มจาก อวิชชา ความไม่รู้เท่าทันในพระไตรลักษณ์ที่
เกิดขึ้นกับขันธ์ 5 ได้แก่ รูป เวทนา สัญญา สังตขาร และวิญญาณ จึงต้องเวียนเกิดเวียนตายอยู่ไม่จบสิ้น ผู้ที่ละ
สังโยชน์และกิเลสทั้งหลายเพียงเท่านั้นที่จะหลุดพ้นจากกองทุกข์ เข้าถึงปฏิจจสมุปบาทสายดับ ถึงซึ่งพระ
นิพพานได้ ส่วน เสฐียร ทั่งทองมะดัน และพระมหายุทธนา นรเชฏฺโฐ (2562) กล่าวว่า ปฏิจจสมุปบาท คือ
อาการที่ธรรมทั้งหลายทั้งปวง เช่น อวิชชา เป็นต้น อาศัยกันและกัน เกิดขึ้นร่วมกัน โดยต่างฝ่ายต่างเป็นปัจจัย
ของกันและกัน  
 นอกจากนี้ ทางแห่งการดับทุกข์โดยสิ้นเชิง ยังเป็นทางแห่งความไม่ยึดมั่นถือมั่นในทิฏฐิอันสุดโต่ง หลุด
พ้นจากความยึดมั ่นถือมั ่น ทั ้งนี ้อาจเป็นเพราะความยึดมั ่นถือมั ่นนำมาซึ ่งความทุกข์ ทางสายกลาง
แห่งปฏิจจสมุปบาทจึงควรเป็นทางแห่งความไม่ยึดมั่นถือมั่นในทิฏฐิอันสุดโต่ ง หลุดพ้นจากความยึดมั่นถือมั่น
ในสถานที่และเวลา และหลุดพ้นจากความยึดมั่นถือมั่นในขันธ์ 5 ในที่สุด ซึ่งเข้าถึงได้ด้วยการปฏิบัติวิปัสสนา



86  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2567) 

กรรมฐานที่เน้นทางสายกลาง มองเห็นขันธ์ 5 ตามความเป็นจริงตรงกับไตรลักษณ์ เห็นการเกิดดับของทุกข์ 
เข้าใจในอริยสัจ 4 ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดของ พระครูอุดมฐิติคุณ (อิทธิพล จําปาศรี) (2565) ที่กล่าวว่า การ
จะรู้แจ้งแห่งหลักปฏิจจสมุปบาทได้นั้นที่สำคัญจะต้องปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน และสอดคล้องกับแนวคิดของ 
พระครูสุวรรณวิจิตร และจุฬารัตน์ วิชานาติ (2563) กล่าวว่า ปฏิจจสมุปบาทมีความเกี่ยวข้องกับขันธ์ห้า 
มรรคมีองค์แปด ไตรลักษณ์ อริยสัจสี่ กล่าวคือ ธรรมดังกล่าวนี้ ถือว่า เป็นธรรมอย่างเดียวกัน โดยหมวดธรรม
เหล่านี้ มุ่งอธิบายถึงรื่องของชีวิตในสังสารวัฏฏ์และการออกจากสังสารวัฏฏ์จะแตกต่างกันบ้างในรูปแบบการ
อธิบาย กล่าวคือ ปฏิจจสมุปบาทอธิบายถึงสิ่งมีชีวิตและไม่มีชีวิต (รูปและนาม) โดยมุ่งเน้นการอธิบายเหตุ
ปัจจัยที่อาศัยกันและกันและผลธรรมจึงเกิดขึ้น หมายถึง สัตว์บุคคล ตัวตน เรา เขา จึงเกิดขึ้น และสอดคล้อง
กับแนวคิดของ ศุภกร เรืองวิชญกุล พระราชปริยัติมุนี (เทียบ สิริญาโณ) และแม่ชีกฤษณา รักษาโฉม 
(2564) อธิบายว่า หลักปฏิจจสมุปบาท เป็นธรรมะที่มีอยู่ในพระพุทธศาสนาเท่านั้น ที่อธิบายเหตุปัจจัยของ
การเกิดและการดับทุกข์ และอธิบายความหมายของอริยสัจสี่ หรือความจริงซึ่งนำสู่ความพ้นทุกข์ หรือถึงพระ
นิพพานนั่นเอง และสอดคล้องกับแนวคิดของ สามเณรสมบููรณ์ สมพงษ์ และประสิทธิ์ ชาระ (2563) กล่าวถึง
ทัศนะของนาคารชุน สุญญตา หมายถึง ความว่างของสรรพสิ่งทั้งที่เป็นสังขตธรรมและอสังขตธรรม สังขตธรรม
ก็ดี อสังขตธรรมก็ดี โดยสภาพปรมัตถ์แล้วย่อมมีภาวะเดียวกันคือ สุญญตา แต่ส่วนโลกิยสมมติแล้วก็ย่อม
รับรองตามบัญญัติว่ามีนั่นมีนี่ บุญบาปหรือแม้แต่พระนิรวาณว่าโดยโลกิยะแตกต่างกันจริง เมื่อว่าโดยปรมัตถ์
แล้ว มีสภาพเท่ากันหมด คือ สูญ (สรฺวมฺ  สูนฺยมฺ) และสอดคล้องกับแนวคิดของ เสฐียร ทั่งทองมะดัน และสา
นิตย์ ศรีนาค (2563) กล่าวถึงปฏิจจสมุปบาทโดยอนุโลมและปฏิโลมตามแนวคิดของท่านพุทธทาส โดยเริ่มต้น
จากอวิชชาเป็นปัจจัย ทำให้เกิดความทุกข์ทั้งปวง และเมื่ออวิชชาดับ กองทุกข์ทั้งมวลนั้นก็ดับไป   และ
สอดคล้องกับแนวคิดของ จำนงค์ ทองประเสริฐ (2556) เสนอบทความพิเศษเรื่อง “ปฏิจจสมุปบาท” อธิบาย
ว่า ปฏิจจสมุปบาทได้ชื่อว่าเป็นทางสายกลาง ดังนี้ พระพุทธเจ้าได้ตรัสแก่พราหมณ์กัจจานโคตรที่เชตวันมหา
วิหารว่า “ดูก่อนกัจจานะ คำกล่าวยืนยันลงไปด้วยทิฏฐิว่า สิ่งทั้งปวงไม่มีอยู่ ดังนี้ เป็นส่วนสุด (มิใช่ทางสาย
กลาง) ที่ 1 คำกล่าวยืนยันลงไปด้วยทิฐิว่า สิ่งทั้งปวงไม่มีอยู่ ดังน้ี เป็นส่วนสุด (มิใช่ทางสายกลาง) ที่ 2...” 
 ส่วนองค์กอบแห่งปฏิจจสมุปบาทในพุทธปรัชญาเถรวาท ได้แก่ 1) อวิชชา (ความไม่รู้ในอริยสัจ) 2) 
สังขาร (ความปรุงแต่ง) 3) วิญญาณ (ความรู้แจ้งอารมณ์ต่าง ๆ) 4) นามรูป (จิตใจและร่างกาย) 5) สฬายตนะ 
(อายตนะภายในที่เชื่อมต่อกับอายตนะภายนอก) 6) ผัสสะ (การกระทบระหว่างวิญญาณกับอารมณ์ภายนอก) 
7) เวทนา (ความเสพอารมณ์ คือ ความรู้สึกเป็นสุขเป็นทุกข์ หรือรู้สึกเฉย ๆ) 8) ตัณหา (ความทะยานอยาก) 9) 
อุปาทาน (ความยึดมั่นถือมั่น) 10) ภพ (ภาวะแห่งชีวิต ได้แก่ กามภาพ รูปภพ อรูปภพ) 11) ชาติ (ความเกิด) 
12) ชราและมรณะ (ชรา คือ ความแก่ ความเสื่อม ส่วน มรณะ คือ ความจุติ ความเคลื่อนไป ความทำลายไป 
ความหายไป ความตาย) ทั้งนี้อาจเป็นเพราะปฏิจจสมุปบาท เป็นกุญแจดอกแรกที่จะไขไปถึงเนื้อหาหลัก
ของปฏิจจสมุปบาท และสอดคล้องกับแนวคิดของ บรรจบ  บรรณรุจิ (2555) อธิบายว่า คำสำคัญที่ถือเป็น
กุญแจดอกแรกที่จะไขไปถึงเนื้อหาหลักของปฏิจจสมุปบาท มีอยู่ 12 คำ ได้แก่ 1) อวิชชา (ignorance) คือ 
ความไม่รู้ 2) สังขาร (mental formations, mental activities) คือ เจตสิกที่ปรุงแต่งให้เกิดวิญญาณ 3) วิญญาณ 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2567)  87 

(consciousness) คือ การรับรู ้อารมณ์ 4) นาม - รูป (mentality and materiality) แยกเป็นนาม คือ เจตสิก 
(mental formations) ฝ่ายเป็นกลางที่ปรุงแต่งจิตทุกขณะให้รับรู้ เช่น การกระทบอารมณ์ (ผัสสะ) การรู้สึก เป็นสุข
เป็นทุกข์หรือเฉย ๆ (เวทนา) การกำหนดหมายจนจำได้ (สัญญา) ความจงใจหรือความ ตั้งใจ (เจตนา) ความมี
อารมณ์เดียวหรือการรับรู้อารมณ์ทีละอย่าง (เอกัคคตา , ขณิกสมาธิที่เป็น มูลรากของสมาธิอื่น ๆ) สภาวะที่ทำ
ให้นามอื่น ๆ ทำหน้าที่ร่วมกันในแต่ละขณะ (ชีวิตินทรีย์) และ การเอาใจใส่สิ่งเร้าที่มากระทบทำให้นามอื่น ๆ  ตื่นตัว 
(มนสิการ) และ รูป คือ ปสาทรูปต่าง ๆ ซึ่งทำหน้าที่แปรความหมายตามการปรุงแต่งของนาม มี 5 คือ ประสาทตา 
ประสาทหู ประสาท จมูก ประสาทลิ้น และประสาทกาย 5) สฬายตนะ (six bases) คือ อายตนะ อันได้แก่ แดน
หรือสนามติดต่อ 6) ผัสสะ (contact) คือ การปรุงแต่งจิตให้กระทบติดต่อกับสิ่งเร้าที่มากระทบ 7) เวทนา 
(feeling) คือ ความรู้สึก ทุกข์ เฉยๆ 8) ตัณหา (craving) คือ ความอยาก 9) อุปาทาน (clinging) คือ ความยึด
มั่นในเบญจขันธ์ 10) ภพ (becoming) คือ ความมี ความเป็น หมายถึง ความเป็นกรรม (กัมมภพ) 11) ชาติ 
(birth) คือ การเกิดปรากฏของผลกรรมในขณะจิตแต่ละขณะ 12) ชรา (old age) คือ ความเสื่อมหรือความไม่คง
อยู่ของขณะจิตแต่ละขณะที่มีผลกรรมเกิดปรากฏ รวมทั้งความแก่ของร่างกายหลังจากเกิดมีชีวิตในแต่ละภพ
ภูมิ มรณะ (death) คือ ความแตกดับของขณะจิตแต่ละขณะที่มีผลกรรมเกิดปรากฏและเสื่อม รวมทั้งความ
แตกดับของร ่างกายหลังจากเก ิดม ีช ีว ิตในแต่ละภพภูม ิ โสกะ ( sorrow) คือ ความเส ียใจ  ปริเทวะ 
(lamentation) คือ การคร่ำครวญ พิไรรำพัน ทุกข์ (pain) คือ ความทุกข์กาย, ความไม่สบายกาย โทมนัส 
(grief) คือ ความทุกข์ใจ, ความไม่สบายใจ และ อุปายาส (despair) คือ ความคับแค้นใจ 
 
6. ข้อสรุปและข้อเสนอแนะ  
 ข้อเสนอแนะเพื่อการนำผลการวิจัยไปใช้งาน  
 ผู้วิจัยเสนอแนะให้นำผลการวิจัยนี้ไปออกแบบเป็นเครื่องมือการเรียนรู้เชิงประสบการณ์ โดยจัดเป็น
รูปแบบกิจกรรมพุทธธรรมเชิงประสบการณ์เพื่อให้เกิดการเรียนรู้ทุกข์ และการดับทุกข์ ซึ่งเป็นการเรียนรู้
ร่วมกันในลักษณะการเรียนรู้เชิงรุก (Active Learning) เช่น การจัดเสวนา กิจกรรมเชิงปฏิบัติการ เป็นต้น โดย
จัดทำหลักสูตรระยะสั้นสำหรับอบรมประชาชนทั่วไป หรือนักศึกษาในระดับปริญญาตรี โท และเอก โดยเน้น
ในเรื่อง soft skill ซึ่งเป็นทักษะจำเป็นในการทำความเข้าใจกับทุกข์หรือการจัดการปัญหาที่เกิดขึ้นอย่าง
เหมาะสม ก็จะเกิดประโยชน์อย่างมากต่อการศึกษาปฏิจจสมุปบาทอย่างง่าย ๆ และน่าสนใจ 

ข้อเสนอแนะเพื่อการวิจัยต่อไป 
ผู้วิจัยจึงเสนอแนะพอเป็นตัวอย่างเพื่อการวิจัยครั้งต่อไปตามหัวข้อดังต่อไปนี ้
1. ศึกษาทางสายกลางแห่งปฏิจจสมุปบาท 
2. ศึกษาปฏิจจสมุปบาทเพื่อการประยุกต์ใช ้
 
 

 



88  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2567) 

บรรณานุกรม 
จำนงค์ ทองประเสริฐ. (2556). บทความพิเศษ ปฏิจจสมุปบาท. วารสารพุทธศาสน์ศึกษา จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย, 20(1), 75-98. สืบค้นจาก https://so02.tci-thaijo.org/index.php/jbscu/article 
/view/163019. 

เทพพร มังธานี. (2564). อิทัปปัจจยตาทางจริยศาสตร์. วารสารปณิธาน. 17(1), 119-142. สืบค้นจาก 
https://so05.tci-thaijo.org/index.php/panidhana/article/view/249797. 

บรรจบ บรรณรุจิ. (2555). ปฏิจจสมุปบาท : ขั้นตอนการรู้แจ้งความจริงของพระพุทธเจ้าและการปรับใช้
เพื ่อแก้ปัญหาสังคม. วารสารราชบัณฑิตยสถาน, 37(3), 148-171. สืบค้นจาก https:// so05.tci-
thaijo.org/index.php/Palisueksabuddhaghosa/article/view/240782. 

พระครูวินัยธรสุวิจักขณ์ มหาปญฺโญ (อริยวงศ์ชัย). (2565). ศึกษาขันธ์ 5 ในมุมมองของพุทธทาสภิกขุ. วารสาร มจร 
อ ุ บ ล ป ร ิ ท ร ร ศ น์ , 7(1), 271-282. ส ื บ ค ้ น จ า ก  https://so06.tci-thaijo.org/index.php 
/mcjou/article/view/255405. 

พระครูสุวรรณวิจิตร และจุฬารัตน์ วิชานาติ.(2563). ความดับทุกข์ในปฏิจจสมุปบาท. วารสาร มจร พุทธ
ศาสตร ์ ปร ิ ทรรศน ์ ,  4(2) ,  124-141.  ส ื บค ้ นจาก  https://so06 . tci-thaijo.org/index.php/jmb 
/article/view/246224. 

พระครูอุดมฐิติคุณ(อิทธิพล จำปาศรี). (2565). ปฎิจจสมุปบาท : ศาสตร์แห่งการใช้เหตุผลในการปฏิบัติ
ว ิ ป ั สสนากรรมฐาน .  วารสารศ ึ กษ ิ ตาล ั ย , 3(2) , 15-28.  ส ื บค ้ นจาก  https://so01.tci-
thaijo.org/index.php/SJ/article/view/261519. 

พระพรสุข ฐิตธมฺโม. (2558). ศึกษาเปรียบเทียบกระบวนชีวิตตามทัศนะของจักรกลนิยม กับปฏิจจสมุปบาทใน
พุทธปรัชญาเถรวาท . วารสารพุทธศาสตร์ศึกษา, 6(2), 9-18. สืบค้นจาก https://so02.tci-
thaijo.org/index.php/JBS/article/view/134965. 

พระมหาปรีชา รตนโชโต และพระครูพิศาลสารบัณฑิต. (2565). ปฏิจจสมุปบาทกับการพัฒนาคุณภาพชีวิต. 
ว า รส า ร  มจร  อ ุ บลปร ิ ท ร รศน์ , 7(1), 1111-1128. ส ื บค ้ น จ าก  https://so06.tci-thaijo.org 
/index.php/mcjou/article/view/255515. 

พระสาทิพย์ อนาลโย, พระปลัดสมชาย ปโยโค และพระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธี. (2562). การวิเคราะห์
ความสัมพันธ์ระหว่างปฏิจจสมุปบาทกับการบรรลุธรรม. วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์, 4(2), 
225-236. สืบค้นจาก https://so03.tci-thaijo.org/index.php/jmbr/ article/view/191839. 

ศุภกร เรืองวิชญกุล, พระราชปริยัติมุนี(เทียบ สิริญาโณ) และแม่ชีกฤษณา รักษาโฉม. (2564). ศึกษาวิธีปฏิบตัิ
ว ิป ัสสนาตามแนวของพุทธทาสภิกข ุ .  วารสารมหาจ ุฬาว ิชาการ , 8(3),26-38. สืบค ้นจาก 
https://so04.tci-thaijo.org/index.php/JMA/article/view/248889. 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2567)  89 

สามเณรสมบูรณ์ สมพงษ์, ประสิทธิ์ ชาระ. (2563). เปรียบเทียบแนวคิดสุญตาของนาคารชุนกับพุทธทาสภิกขุ. 
วารสารปร ั ชญาอาศรม , 2(1), 25-36. ส ื บค ้ นจาก  https://so09.tci-thaijo.org/index.php 
/jpar/article/view/644. 

เสฐียร ทั่งทองมะดัน และพระมหายุทธนา นรเชฏฺโฐ. (2562). ศึกษาปฏิจจสมุปบาทในพุทธปรัชญาเถรวาท
กับแนวคิดแบบธรรมชาติน ิยม. วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปร ิทรรศน์ , 3(1), 61-78. สืบค ้นจาก 
https://so06.tci-thaijo.org/index.php/jmb/article/view/240248. 

________, สานิตย์ ศรีนาค. (2563). การตีความคำสอนเรื่องอิทัปปัจจยตาในทัศนะของพุทธทาสภิกขุ. 
ว า ร ส า ร  ม จ ร  พ ุ ท ธ ศ า ส ต ร ์ ป ร ิ ท ร ร ศ น์ , 4(1), 39-54. ส ื บ ค ้ น จ า ก  https://so06.tci-
thaijo.org/index.php/jmb/article/view/241758. 
 


