


 
 
 

 

วารสารพุทธมัคค ์
JOURNAL OF BUDDHAMAGGA 

 

ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2568)  
Vol. 10 No. 1 (January – June 2025) 

 
 
 
 
 
 
 

 
วัตถุประสงค์ 

1. เพื่อจัดทำวารสารพุทธมัคค์ให้เกิดขึ้นในสำนักเรียน 
2. เพื่อปรับปรุงและพัฒนาวารสารพุทธมัคคใ์ห้เป็นไปตามเกณฑ์มาตรฐาน TCI 
3. เพื่อให้มีวารสารที่ได้มาตรฐานสำหรับตีพิมพ์ผลงานของบุคลากรภายในและภายนอกสำนักเรียน 

 
 
 
 
 

เจ้าของ 
ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม (RESEARCH CENTER FOR DHAMMSUKSA 

PHRAPARIYATTIDHAMMA OF WATAWUTWIKASITARAM SCHOOL) สำนักงานวารสารพุทธมัคค์ กุฏิคุณแม่ขาลั้ง 
ห้ อง 305 เลขที่  137 วัดอาวุธวิกสิตาราม ถนนจรัญ สนิทวงศ์  71 บางพลัด  กรุ งเทพฯ 10700                   
โทร 0860864258 



ข  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2568) 

ที่ปรึกษา 
พระพรหมวัชรสุทธาจารย ์ เจ้าอาวาส/เจ้าสำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 
พระราชดิลก, ดร.  ประธานกรรมการบริหารการศึกษา 
พระราชวินัยวชิรเมธ,ี ดร.  เจ้าคณะแขวงบางพลัด 
พระมหาพรภวิทย์ จิรวิชฺโช อาจารย์ใหญ่สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 
พระราชวชิรญาณเมธ,ี ผศ.ดร.  รองอธิการบดี มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
พระครูศรีวีรคุณสุนทร, ผศ.ดร. คณบดคีณะศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
พระมหาพรชัย สิริวโร, ผศ.ดร. รองคณบดีบัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
ผศ.ดร.เนตร หงษ์ไกรเลิศ  มหาวิทยาลัยสยาม  
พล.ร.ต.นพดล บงกชกาญจน์  อาจารย์ผู้ทรงคุณวุฒิ ฝศษ.รร.นร. 
ดร.วิลาสินี วัฒนมงคล  ผู้พิพากษาสมทบ ศาลเยาวชนและครอบครวัจังหวัดสมุทรสงคราม 
 

บรรณาธิการวารสาร 
พระครูปลัดสุวัฒนวิสุทธิสารคุณ, ผศ.ดร. 
 

กองบรรณาธิการวารสาร 
พระบุญฤทธิ์ อภิปุณฺโณ   มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
ดร.มนัสวี มนต์ปัญญาวัฒนา  มหาวิทยาลัยมหิดล    
ผศ.ดร.ธเนศ เกษศิลป ์  มหาวิทยาลัยมหิดล  
ผศ.ดร.สุณี เวชประสิทธิ์   มหาวิทยาลัยนวมินทราธิราช  
พ.ต.ท.หญิง ดร.ปิยะนุช ศรีสรานุกรม  โรงเรียนนายร้อยตำรวจ  
นายครรชิต มีซอง  โรงเรียนสาธิตมหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ  
 

ฝ่ายจัดรปูเล่ม/สมาชิกวารสาร 
ดร.สมเจต หลวงกัน  นายอริย์ธัช เลิศอมรไชยกิจ  
นายสุขชาน มกัสัน  นางสาวพรทิพย์ พฤทธ์กิตติวงศ ์  
 

พิมพ์ที่ 
จี คลาส (G CLASS) เลขที่ 26/19 ศาลายา พุทธมณฑล นครปฐม 73170 
โทร 028892223 โทรสาร 028893204 อีเมลล์ g_class@hotmail.com 

 
 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2568)  ค 

บทบรรณาธิการ 
 

การบริหารจัดการเนื้อหาบทความทั้งหมดในวารสารพุทธมัคค์ ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 นี้ เป็นการดำเนินการ
ปรับให้เป็นไปตามประกาศเกณฑ์การประเมินคุณภาพวารสารวิชาการที่อยู่ในฐานข้อมูล TCI รอบที่ 5 พ.ศ. 
2568-2572 ของศูนย์ดัชนีการอ้างอิงวารสารไทย (Thai Journal Citation Index Centre) นั้น โดยบทความ
ทั้งหมดที่นำมาตีพิมพ์เผยแพร่นั้นมาจากหลากหลายหน่วยงาน ได้แก่ มีนักวิชาการไม่น้อยกว่า 3 หน่วยงานได้
นำผลงานวิชาการในรูปแบบบทความวิจัย บทความวิชาการ และบทปริทรรศน์หนังสือมาเผยแพร่ พร้อมทั้งมี
การประเมินคุณภาพบทความ จำนวน 3 รูป/คน ในทุกบทความก่อนเผยแพร่ 

ดังนั้น ในนามบรรณาธิการและกองบรรณาธิการวารสารพุทธมัคค์จึงขอขอบพระคุณและขอขอบคุณ
เจ้าของผลงานจากหน่วยงานต่าง ๆ ที่ได้นำผลงานอันทรงคุณค่าและมีคุณภาพมาเผยแพร่ จึงนับว่าเป็นการ
ร่วมกันสร้างองค์ความรู้ดี ๆ ออกสู่สังคมไทยและสังคมโลกต่อไป  

 

             กองบรรณาธิการวารสาร 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



ง  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2568) 

สารบญั 
 

เรื่อง           หน้า 
บทบรรณาธิการ          ค 
สารบัญ           ง 
ศึกษาวิเคราะห์แนวคิดทางปรัชญาการศึกษาที่สำคัญของท่านพุทธทาสภิกขุ   1 
และสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) 
 สุขวสา ชิตะปัญญา 
ศึกษาวิเคราะห์การปรับตัวของพุทธศาสนานิกายเถรวาทในประเทศไทยยุคปัจจุบัน  19 

พระวีรศักดิ์ ฐิตโสภโณ 
ศึกษาวิเคราะห์หลักปรัชญาที่เป็นพื้นฐานของการศึกษา     29 

สัญญา กลัดงาม 
ศึกษาวิเคราะห์จริยศาสตร์ตามแนวปรัชญากรณียธรรมกับอันตวิทยา   39 
: กรณีเหตุการณ์ญาติของผูป้่วยมะเร็งร้องขอคุณหมอว่าอย่าบอกความจริง 
เพราะคนไขเ้ป็นคนวิตกกังวลมาก หมอควรทำอย่างไร?    
สังกัดสำนักงานเขตพื้นที่การศึกษามัธยมศึกษาสมุทรปราการ 

พระมหาจักรธร อตฺถธโร 
บทวิจารณ์หนงัสือ: แนวทางการจัดการเรียนรู้เชิงรุก (Active Learning) ระดับปฐมวัย 46 

อัณณ์ญาดา วัชรากรกุลพัฒน ์พูนศักด์ิ กมล 
จริยธรรมการตีพิมพ์บทความในวารสารพุทธมัคค์      54 
ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 
การเตรียมต้นฉบับเพื่อการเสนอจัดพิมพ์ในวารสารพุทธมัคค์    56 
ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

 
 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  1 

ศึกษาวิเคราะห์แนวคิดทางปรัชญาการศึกษาที่สำคัญ 
ของท่านพุทธทาสภิกขุและสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตโฺต) 

A Study and Analysis of the Major Educational Philosophies  
of Buddhadāsa Bhikkhu and Somdej Phra Buddhakosajarn (P.A. Payutto) 

 
 

สุขวสา ชิตะปัญญา  
    Sukwasa Chitapanya 

นักวิชาการอิสระ 
Indecent Scholar 

E-mail: wsaberger@gmail.com 
วันที่รับบทความ (Received) : 1 มกราคม 2568 

วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 27 พฤษภาคม 2568 
วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 27 พฤษภาคม 2568 

 
 

บทคัดย่อ 

บทความนี้มุ่งศึกษาวิเคราะห์แนวคิดทางปรัชญาการศึกษาที่สำคัญของท่านพุทธทาสภิกขุและสมเด็จ
พระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) ซึ่งเป็นพระเถรานุเถระผู้มีบทบาทสำคัญในการเสนอแนวทางการศึกษาที่
สอดคล้องกับหลักธรรมในพระพุทธศาสนา ผลการศึกษาพบว่า แม้ทั้งสองท่านจะมีความแตกต่ างกันในด้าน
ประเด็น แนวทาง และภาษาที่ใช้ในการนำเสนอแนวคิดทางการศึกษา แต่ทั้งสองล้วนเน้นย้ำคุณค่าของศีลธรรม
และจริยธรรมเป็นหลักสำคัญร่วมกัน โดยชี้ให้เห็นถึงวิกฤตของระบบการศึกษาไทยที่ละเลยการปลูกฝัง
คุณธรรม และมุ่งเน้นเฉพาะการแข่งขันและความก้าวหน้าทางเทคโนโลยีตามแนวทางแบบตะวันตก อันอาจ
นำไปสู่ปัญหาทางสังคมในระยะยาว ทั้งพุทธทาสภิกขุและสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์เสนอว่า การศึกษาควร
เป็นเครื่องมือในการพัฒนาจิตใจและแก้ไขปัญหาสังคมอย่างยั่งยืน มากกว่าการมุ่งเอาตัวรอดในระบบเศรษฐกิจ
และสังคมสมัยใหม่ 

คำสำคัญ : แนวคิดทางปรัชญาการศึกษา, ท่านพุทธทาสภิกข,ุ สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) 

 

 



2  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568) 

Abstract 

This article presents a philosophical analysis of the key educational concepts of 
Buddhadāsa Bhikkhu and Somdej Phra Buddhakosajarn (P.A. Payutto), both of whom are highly 
influential figures in Thai Buddhist education. The study reveals that, although their 
approaches, language, and specific principles differ, they share a common emphasis on the 
central role of morality and ethics in education. Both thinkers critique the current trajectory 
of the Thai education system, which increasingly neglects moral cultivation in favor of 
technological advancement and competition modeled after Western systems. They argue that 
such a direction risk eroding the spiritual and ethical foundations of society. Instead, they 
advocate for an education that nurtures the mind and contributes to the sustainable 
resolution of social problems, rather than merely equipping individuals to survive in a modern, 
competitive world. 

Keywords : educational philosophy, Buddhadāsa Bhikkhu, Somdej Phra Buddhakosajarn          

                 (P.A. Payutto) 

 
1. บทนำ  
  การศึกษาในประเทศไทยได้พัฒนาก้าวไกลไปมาก สังเกตได้จากช่วง 5-6 ปีที่ผ่านมา เกิดโรคระบาดโค
วิด-19 ระบบการศึกษาไทยปรับตัวเปลี่ยนเป็นการเรียนแบบ “Home School” ได้ตั้งแต่ระดับประถมศึกษา
เลยทีเดียว แสดงว่าเทคโนโลยีทางการศึกษาของไทย ก้าวไกลทันสมัยไม่แพ้ผู้ประเทศใดแต่เหรียญมี 2 ด้าน
เสมอ แม้นระบบการศึกษาพัฒนามีการแข่งขันสูงตั้งแต่ระดับประถมศึกษา ในการมอบองค์ความรู้เพื่อการ
แข่งขันต่อยอดทางการศึกษาในโรงเรียนที่ดี โรงเรียนที่ดัง แต่กลับลดบทบาทของวิชาศีลธรรม จริยธรรม 
ประวัติศาสตร์ อันเป็นรากเง้าของจิตวิญญาณ อันเป็นเหตุปัจจัยแห่งการอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างเป็นสุข                  
ในทุก ๆ ด้าน บทความฉบับนี ้จึงได้นำมุมมอง แนวคิดทางปรัชญาการศึกษาในปัจจุบันจากครู อาจารย์
ผู้ทรงคุณวุฒิ 2 ท่าน คือ 1) ท่านพุทธทาสภิกขุ 2) สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) มานำเสนอให้
พิจารณาและเป็นแนวคิดในการพัฒนาการศึกษาไทย 

 

2. ความเป็นมาเกี่ยวกับพุทธปรัชญา 

ประเทศไทยมีพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจำชาติ อยู่กับวิถีชีวิตของคนไทยมาช้านาน ท่านพุทธทาส
ภิกขุและคณะผู้ทรงคุณดังกล่าวข้างต้น เห็นควรให้พุทธปรัชญาการศึกษาเป็นปรัชญาการศึกษาที่มีพื้นฐานอยู่



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  3 

บนความเป็นไทย และสนับสนุนให้พิจารณาปรัชญาการศึกษาไทยบนพื้นฐานของพุทธปรัชญา อันได้แก่ อนิจจัง 
ทุกขัง อนัตตา  โลกและชีวิตเป็นอนิจจังไม่มีอะไรแน่นอน มนุษย์จึงไม่ควรติดอยู่กับวัตถุและมุ่งแสวงหา
ความสุขทางวัตถุ เพราะแท้จริงแล้วเป็นทุกข์ ชีวิตอันประกอบด้วยของไม่เที่ยงของขันธ์ 5 ได้แก่ รูป เวทนา 
สัญญา สังขาร วิญญาณ เป็นกระแสแห่งการเกิดดับ ซึ่งเป็นไปตามหลักปฏิจสมุปบาท คือ ทุกสิ่งทุกอย่างอยู่ใน
กฎเหตุและผลหรือเป็นบ่อเกิดแห่งทุกข์  

พุทธปรัชญาการศึกษา คือ การพัฒนาขันธ์ 5 เพื่อขจัดความโง่เขลาของผู้เรียนลดน้อยลง และหมดไป
ในที่สุด และให้อยู่ในสังคมอย่างเป็นคนเก่ง คนดี และคนมีความสุขในโลกปัจจุบันและอนาคต  โดยความมุ่ง
หมายของการศึกษาตามแนวพุทธปรัชญาให้ไว้ มี 4 ประการ ได้แก่ 1.ความมุ่งหมายเกี ่ยวกับตัวผู ้เรียน           
2. ความมุ่งหมายเกี่ยวกับสังคม 3. ความมุ่งหมายเกี่ยวกับลักษณะของการเรียนรู้ 4. ความมุ่งหมายเกี่ยวกับ
ความร่มเย็นของชีวิตมนุษย์ทั่วไป ซึิ ่งการศึกษาต้องพัฒนาผู้เรียนให้มีคุณธรรม จริยธรรม เพื่อให้เกิดความ
ร่มเย็นแก่ชีวิตในสังคม 

 

3. แนวคิดทางปรัชญาการศึกษาที่สำคัญของท่านพุทธทาสภิกขุ 

เรื่องนี้ท่านพุทธทาสภิกขุกล่าวไว้ดังนี้ พุทธปรัชญา หมายถึง ความรู้อันประเสริฐที่พระพุทธเจ้าได้ตรัส
รู้แล้ว หรือพุทธธรรมพุทธปรัชญาการศึกษา มาจากคำว่า “Buddhistic Philosophy of Education” ซึ่งได้
แนวคิดมาจากระพุทธศาสนา (Buddhism) จากพระธรรมคำสอนของพระสัมมาสัมพุทธจ้า และปรัชญา
การศึกษาอื่น ๆ พุทธปรัชญาได้นำหลักเหตุและผล วิเคราะห์ อธิบายความจริง หรือสัจธรรม และความเป็นไป
ของสิ่งทั้งหลายในโลก ได้ชี้ให้ทราบว่าอะไรคือความเป็นเลิศหรือความดีที่พึ่งปรารถนาในชีวิต และจะศึกษา
ปฏิบัติให้เป็นผลได้อย่างไร ดังที่ผู ้รู ้ที ่สนับสนุนให้พิจารณา “ปรัชญาการศึกษาไทย” บนพื้นฐานของพุทธ
ปรัชญา คือ ศาสตราจารย์ ดร.สาโรช บัวศรี  ท่านพุทธทาสภิกขุ  พระเทพเวที  พระราชวรมุนี สุลักษณ์ ศิว
รักษ์ และเอกวิทย์ ณ ถลาง  

ส่วนอำนวย ยัสโยธา กล่าวไว้ในเว็บไซด์ thaijo.org  กล่าวถึงท่านพุทธทาสภิกขุ เกี่ยวกับแนวคิดทาง
ปรัชญาการศึกษา ดังนี้ ท่านเป็นผู้ที่ได้รับการยกย่องให้เป็นปราชญ์ทางการศึกษา “ปราชญ์ฝ่ายทักษิณ” จาก
องค์การ UNESCO สำหรับแนวคิดทางการศึกษาของท่าน คือ   

-การส่งเสริมขันติธรรม สันติธรรม วัฒนธรรม และสร้างความเข้าใจอันดีระหว่างมวลมนุษยชาติใหม่  
-มีความทันสมัยในการตีความคำสอนของพุทธศาสนาให้สำเร็จประโยชน์ในชาตินี้ 
-ไม่สอนโดยเน้นภาษาบาลีและสันสฤต  
-เลือกใช้ภาษาให้เหมาะกับคนยุคใหม่ ในกรณีที่ขาดแคลน “คำ” ที่จะ ใช้สื่อความหมายท่านสร้าง

ทฤษฎี 2 ภาษา (ภาษาคน – ภาษาธรรม)  
-สร้าง “พจนานุกรมนอกราชบัณฑิต” ใช้เอง 

 



4  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568) 

ท่านพุทธทาสภิกขุกับปรัชญาทางการศึกษาแบบ 'หมาหางด้วน' 

ท่านมองวิพากษ์การศึกษาของไทยว่า มุ่งสร้างแต่ความรู้ ตามแบบอย่างตะวันตก โดยไม่คำนึงถึง
ศีลธรรมท่านเปรียบเปรยว่า แทนที่จะตัดเย็บรองเท้าให้เหมาะกับเท้าคนไทย ดันไปพยายามตัดเท้าคนไทยให้
ไปสวมรองเท้าฝรั่งได้ จึงทำให้เกิดค่านิยม แบบเห็นแก่ตัว แข่งขันสูง จึงถึงว่าเป็นการศึกษาแบบ “หมาหาง
ด้วน”  ท่านจึงเสนอได้ให้ขอเสนอ “ต่อหางสุนัข” ไว้ด้วยการให้ความสำคัญกับวิชาศีลธรรม เพิ่มเข้าไปใน
หลักสูตร ส่วนในหมู่ประชาชน เสนอให้มี “บัตรสะสมความดี”  เพื่อนำไปใช้สิทธิประโยชน์ตามที่ทางการ
กำหนด ให้ศีลธรรมกลับมาคู่คนไทย ให้โลกรู้จักคนไทยย่างสร้างสรรและชื่นชมในด้านวิทยาการศึกษาที่อุดม
ด้วยปัญญา เมตตา มีศีลธรรมต่อสังคม 

ในขณะเดียวกัน ได้มีการนำเสนอแนวคิดของท่านพุทธทาสภิกขุใน 2 ประเด็น คือ เกี่ยวกับผู้เรียนและ
ผู้สอน ดังนี ้

เกี่ยวกับผู้เรียน  

การ “ต่อหางสุนัข” เมื่อการศึกษาตามแบบปัจจุบันละเลยบทเรียนทางศีลธรรม และขาดการปลูกฝัง
จริยธรรม จึงมองว่าเหมือนเป็นหมาหางด้วนนั้นสวยงาม ท่านพุทธทาสจึงพยายามชี้ให้เห็นว่าสุนัขที่มีหางเป็น
สุนัขที่สวยงามกว่า การศึกษาจึงต้องเน้นศีลธรรม การศึกษาที่ไม่มีบทเรียนทางศีลธรรมและไม่เน้นภ าคจริย
ศึกษา ย่อมไร้ประโยชน์ และอาจจะเป็นอันตรายต่อสังคมในหลายด้าน 

ท่านพุทธทาสวิเคราะห์ว่า การศึกษาที่เอาแบบตะวันตกและมุ่งพัฒนาวัตถุนั้น เป็นการศึกษาที่เน้น
ความรู้เพื่อความรู้แบบ “ความรู้ท่วมหัวเอาตัวไม่รอด” ในที่นี้หมายถึงเอาตัวไม่รอดทั้งองค์รวม การเรียนเป็น
ภาคทฤษฎีเป็นปรัชญา เป็นหลักการใช้เหตุผล แต่ไม่มีประโยชน์ในทางปฏิบัติ ไม่สามารถแก้ปัญหาส่วนตัว 
ปัญหาสังคม และทำให้ผู้เรียนพ้นทุกข์ได้ แม้แต่การเรียนพุทธศาสนาในปัจจุบันก็เป็นการเรียนแบบปรัชญา แต่
ไม่ใช่เรียนแบบศาสนา จึงเป็นการฝึกการคิดเหตุผลใช้ภูมิปัญญา แต่ไม่สามารถทำให้เข้าใจโลก ชีวิต การดำเนิน
ชีวิต ตามความเป็นจริงได้         

แม้แต่การศึกษาของบรรพชิตเอง ท่านพุทธทาสก็เห็นว่าเป็นการศึกษาที่สูญเปล่า โดยเฉพาะการศึกษา
ของสามเณร ก็มิได้มุ่งพัฒนาจิตตามคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้า แต่สามเณรเองกับเรียนภาคทฤษฎีเหมือนกับ
นักเรียนฆราวาส มีความรูแ้บบฆราวาส ระบบสามเณรจึงสญูเปลา่ เช่นเดียวกับการศึกษาของคนโดยทั่วไป  

สรุปได้ว่าตามทัศนะของท่านพุทธทาส ระบบการศึกษาของไทยมุ่งส่งเสริมกิเลสของมนุษย์ หากจะเป็น
ประโยชน์บ้างก็เพียงทำให้ประกอบอาชีพและมีรายได้เพื่อสนองความต้องการทางโลกเท่านั้น มิได้เป็นไปเพื่อ
ความก้าวหน้าทางสติปัญญา และเพื่อความเจริญของจิตใจ ท่านได้กล่าวปรารภไว้ว่ า “ดูการศึกษาชั้นอนุบาล 
ดูการศึกษาชั้นประถม ดูการศึกษาชั้นมัธยม ดูการศึกษาชั้นวิทยาลัย มหาวิทยาลัย มันก็เป็นเรื่องให้ลุ่มหลง ใน
เรื่องการเป็นอยู่ การมีเกียรติยกย่องเชิดชูทั้งนั้น  แต่อย่างดีก็ยังใช้ประกอาชีพได้ หลังจากที่ท่านได้วิจารณ์
ระบบการศึกษาของโลกปัจจุบันแล้ว ท่านได้เสนอแนวทางการศึกษาที่ถูกต้อง ประมวลมาได้เป็นข้อๆ ดังนี ้



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  5 

1. การศึกษาที่ถูกต้อง จะต้องมีการพัฒนาจิตวิญญาณให้มีพลังสามารถควบคุมพลังทาง วัตถุ ทาง
ร่างกายได้ กล่าวคือ ชีวิตมนุษย์ต้องมีความสมดุลทั้งทางด้านความสามารถทางวัตถุ ทางวิชาชีพ ทางปัญญา
และคุณธรรม จะมีความสุขต้องมี ตัวรู้ และตัวแรง โดยมีตัวรู้นำตัวแรงไปในทางที่ถูกต้องจึงถือว่าเจริญก้าวหน้า 

2. การศึกษาที่ถูกต้อง จะต้องทำลายสัญชาติญาณอย่างสัตว์ที่แฝงอยู่ในตัวมนุษย์ ให้ได้ นั่นคือตัด
ความความเห็นแก่ตัวออกไป และปัจจุบันมนุษย์ยังคงเต็มไปด้วยความเห็นแก่ตัว “การศึกษาของเราควรมุ่งที่
จะประหารสัญชาตญาณอย่างสัตว์นั้นสีย ให้มีการกระทำอย่างมนุษย์ที่มีใจสูงเกิดขึ้นแทน” 

3. การศึกษาที่ถูกต้อง มนุษย์จะต้องได้รับสิ่งที่สุดและประเสริฐ นั่นคือ การที่สามารถควบคุมกิเลส
ตัณหาและและความต้องการทางวัตถุได้ ในทางตามอุดมคติของพุทธศาสนา “จิตใจนั้นสำคัญกว่าร่างกาย 
เพราะจิตใจเป็นตัวนำร่างกายให้เป็นไปตามความมุ่งหมายของอุดมคติทางพุทธศาสนาว่าไปดีหรือชั่ว” 

4. การศึกษาที่ถูกต้อง จะทำให้ผู้ศึกษามีจิตใจรักความเป็นธรรม มีจิตสำนึกที่จะประพฤติปฏิบัติในสิ่งที่
ถูกต้องเป็นธรรม“การศึกษานั้นเพื่อธรรม เพื่อธรรมาธิปไตย ให้ธรรมครองโลก ไม่ใช่เพียงศึกษาเพื่อรอดทาง
สังคม  

5. การศึกษาที่ถูกต้อง ต้องทำลายความเห็นแก่ตัวของมนุษย์ โดยวางการจัดวางแนวจริยศึกษาเป็นรั้ว
ล้อม ให้สามารถน้อมนำให้ผู้ศึกษาควบคุมตนเองได้ “จริยศึกษาจะต้องไปทำลายความเห็นแก่ตัว อันนี้มันเป็น
เมฆหมอกที่เข้ามากลบเกลื่อนหรือปิดบังตัวจริยศึกษา” 

6. การศึกษาที่ถูกต้อง ต้องส่งเสริมให้ผู้ศึกษา มีปัญญาหยั่งรู้สามารถเข้าใจธรรมชาติของโลก และ
ธรรมชาติตนเองอย่างถูกต้องนำไปพ้นทุกข์ได้ ปัญญาที่เป็นคุณสมบัติของจิตเดิมแท้ เรียกว่าโพธิ (ธาตุรู้ปัญญา
นี้ทำให้เกิดศีลธรรมของจิต ทำให้จิตมีระเบียบและอยู่ในสภาวะปกติ เพื่อให้บุคคลมีชีวิตอยู่ได้อย่างสงบสุข 
การศึกษาตามแนวนี้จึงต้องเน้นพุทธิศึกษาในแง่ที่ส่งเสริมปัญญาอย่างแท้จริง กล่าวคือ ทำให้ผู้ศึกษามีความรู้
เรื่องที่สำคัญที่สุดของชีวิต 

7. การศึกษาที่ถูกต้อง ต้องทำให้ผู้ศึกษามีความสำนึกในหน้าที่ ทวงสิทธิ์เพื่อจะทำหน้าที่ที่ดี ไม่ใช่ทวง
เพื่อต้องการเรียกร้องผลประโยชน์ และหน้าที่นั้นก็ต้องมีความเป็นมาความถูกต้อง บริสุทธิ์ ไม่เห็นแก่ตัว จึง
เป็นการศึกษาที่ถูกต้อง  

เกี่ยวกับผู้สอน  
แนวคิดทางการดำเนินการสอนหรือระบบการศึกษาที่ถูกต้องตามทัศนะของท่านพุทธทาส มีดังน้ี 
1. ลักษณะการศึกษาที่ถูกต้อง ผู้สอนจะต้องจัดให้มี 
1.1 พุทธิศึกษา จะต้องสอนความรู้เรื่องของชีวิตว่าเกิดมาทำไมโดยตรง 
1.2 จริยศึกษา ต้องเน้นที่ความมีระเบียบวินัยของนักเรียน ของความเป็นมนุษย์ บทบาทหน้าที่ของ

ชายหญิง ให้ผู้ศึกษาเพียบพร้อมไปด้วยคุณธรรม เช่น มีความมัธยัสถ์ มีหิริโอตตัปปะ เป็นต้น 
1.3 พลศึกษา ในความหมายที่แท้จริง พลศึกษาต้องพัฒนากำลังทางจิตเพื่อให้บังคับกำลังกายให้เดิน

ไปถูกทาง กำลังทางจิตในพระพุทธศาสนาคือสมาธิ สมาธิในพระพุทธศาสนาจะต้องประกอบไปด้วย
องค์ประกอบ 3 อย่าง คือ 1) จิตสะอาด (pure หรือ clean) ได้แก่จิตที่ไม่เจือด้วยกิเลสและเครื่องเศร้าหมอง



6  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568) 

ทั้งปวง  2) จิตมั ่นคงที ่สุดหรือตั ้งมั ่นดี (Steady หรือ firm)  3) จิตที ่ว่องไวในหน้าที ่ของมันอย่างที ่สุด 
(Activeness)  

1.4 หัตถศึกษา หัตถศึกษาตามลักษณะที่ถูกต้อง จะต้องอาศัยพุทธิศึกษา จริยศึกษาและพลศึกษา 
ตามแนวดังกล่าวมาเป็นพื้นฐาน เพื่อให้เกิดความเชี่ยวชาญทางฝีมือและความสามารถในอาชีพอย่างแท้จริง 

1.5 ลักษณะการศึกษาที่ถูกต้องจะต้องศึกษาให้เห็นความทุกข์ เหตุของทุกข์ และความดับทุกข์ ไม่ใช่
ศึกษาแต่ภาคทฤษฎี แต่ต้องให้ผู้ศึกษาลงมือปฏิบัติให้เห็นจริงตามประสบการณ์ จะต้องเน้นการฝึกฝน การ
ปฏิบัติมากกว่าภาคทฤษฎี ต้องเรียนชีวิต เรียนธรรมชาติ เรียนให้รู้จักตนเอง เพื่อข่มกิเลสและสัญชาตญาณ
อย่างสัตว์ให้ได้ และพัฒนาคุณธรรมประจำใจให้งอกงามยิ่งขึ้นและครูในอุดมคติ ต้องเป็นผู้อุทิศตนเพื่อให้
การศึกษา และสร้างเสริมคุณธรรมแก่ผู้เรียนโดยแท้จริง ต้องมีปัญญาคือวิชาความรู้ มีความสามารถ ในการ
สอนลูกศิษย์ ให้ความเมตตา ให้ความรัก ความเอ็นดู มีความกรุณาต่อศิษย์ของตน เสหมือนหนึ่งลูกของตน” 

2. ลักษณะการศึกษาที่ถูกต้อง จะต้องให้ผู้ศึกษารู้จักศาสตร์ของพุทธบริษัท 

ศาสตร์ในที่นี้ แปลว่า เครื่องตัด หมายถึง ตัดสิ่งที่เป็นอุปสรรคต่อความเจริญหรือตัดความโง่เขลา ซึ่ง
ในที่สุดก็จะเหลือความจริง ความดี ความงาม ความถูกต้องและความยุติธรรม  

ศาสตร์ของพุทธบริษัทมี 3 ศาสตร์ คือ พุทธศาสตร์ ธรรมศาสตร์ และ สังคมศาสตร์ศาสตร์ทั้งสามนี้
เป็นไปเพื่อความดับทุกข์นั่นเอง ทำให้บุคคลสามารถอยู่อย่างสันติสุข และอยู่ร่วมกันกับผู้อื่นได้อย่างสงบสุขทั้ง
กลุ่ม ลักษณะการศึกษาที่ถูกต้องตามแนวคิดท่านพุทธทาส สรุปได้ว่า “ขอให้ทุกคนถือว่า มีมหาวิทยาลัยใน
ร่างกาย จงเข้ามหาวิทยาลัยนี้กันทุกคน ด้วยการเป็นลูกศิษย์พระพุทธเจ้าผู้สั่งสอนเพื่อให้ได้มาซึ่งบรมธรรม 
เพื่อให้มนุษย์กล่าวได้ว่ามนุษย์ได้รับสิ่งที่ดีที่สุดที่มนุษย์ควรจะได้รับ ไม่เสียทีที่เกิดเป็นมนุษย์เลย แล้วก็พยายาม
ให้เปน็เรื่องของการปฏิบัติอยู่เรื่อยไป อย่าให้เป็นเรื่องเพ้อทางปริยัติ หรือทางหลักวิชามากไป” 

การศึกษาตามแนวที่ท่านพุทธทาสเสนอไว้นั้นจะก่อให้เกิดประโยชน์แก่ผู้ศึกษา คือ 
1. ทำให้มีความสำนึกในบุญคุณของชาติ เพราะมีหลักสังฆศาสตร์ อันทำให้ประชาชนอยู่ร่วมกันได้

อย่างมีความสามัคคี ทำให้เห็นความสำคัญของความมั่นคงของชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์ เพราะสำนึกใน
หน้าที ่

2. ทำให้พ้นทุกข์ได้ เพราะมีสัมมาทิฏฐิ เนื่องจากไม่ยึดมั่นถือมั่นในอัตตา ไม่มีความเห็นแก่ตัวแต่อย่าง
เดียว ได้ประโยชน์จากความถูกต้อง เห็นคุณค่าของศาสนาในการแก้ปัญหาทางใจ และทำให้ได้รับประโยชน์
จากเทคโนโลยีและวิทยาการสมัยใหม่ได้อย่างเต็มที่ เพราะมีปัญญาและคุณธรรมทางจิตเป็นผู้ควบคุม 

3. ทำให้มองเห็นความไม่เท่าเทียมกันของมนุษย์ตามกฎแห่งกรรม จึงไม่ก่อให้เกิดความวุ่นวายในสังคม 
ทำแยกเยอะความแตกต่างระหว่างความหมายอันแท้จริงและความหมายที่ชาวโลกได้กล่าวคือ ภาษาธรรมกับ
ภาษาคน เพื่อให้เข้าใจโลกตามความเป็นจริง 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  7 

4. ทำให้สังคมมีสันติสุขไม่เบียดเบียนกัน ทำให้นายทุนอาจกลายเป็นเศรษฐีใจบุญ และกรรมกร
กลายเป็นคนขยันขันแข็ง ประพฤติธรรมทั้ง “นายทุน” และ “กรรมาชีพ” ก่อเกิดประโยชน์ซึ่งกันละกันอย่าง
สูงสุด 

แนวทางการศึกษาของพุทธทาสภิกขุ อาจจะสรุปได้ในทัศนะของท่านว่า สันติสุขหรือสันติภาพอัน
ถาวรของโลกนั้น ย่อมขึ้นอยู่กับการเข้าใจอันถูกต้องของคำว่า “การศึกษา” และได้ดำเนินไปอย่างตรงตามที่
เป็นจริง โลกก็จะดีกว่านี้ ปราศจากความทุกข์จากการเบียดเบียน ไม่ต้องมีเจ้าหน้าที่ฝ่ายกฎหมาย เพราะทุกคน
ประพฤติด ี

ส่วนพระจาตุรงค์ อาจารสุโภ กล่าวไว้ในเว็บไซด์ GotoKnow เรื่องพุทธปรัชญาการศึกษาในทรรศนะ
พุทธทาสภิกขุ ได้นำเสนอไว้ ดังนี ้

พุทธปรัชญาการศึกษาในทรรศนะของพุทธทาสภิกขุ 
       อีกหนึ่งแนวคิดทางการศึกษา ท่านพุทธทาสภิกขุ  ท่านมีองค์ความรู้ในวงกว้างทั้งทางด้านวิชาการ
และการปฏิบัติน้ัน ได้สอดรับกับปณิธาน  3 ประการของท่าน คือ 

1. ความหมายของการศึกษาในทรรศนะพุทธทาสภิกขุ 
       พุทธทาสภิกขุ ได้กล่าวถึงการศึกษาและความหมายของการศึกษาไว้ว่า  “การศึกษา” ที่แท้จริงมี
ลักษณะหรือมีความหมายเป็นพิเศษอยู่คือต้องดูออกมาจากข้างในแล้วแก้ปัญหาข้างนอก   คำว่าศึกษา หรือ 
สิกขา รวมความหมายแล้วท่านกล่าวคือการ ดูตัวเอง  เห็นตัวเอง  รู้จักตัวเอง จึงจะเรียกว่า สิกขา   

คำว่า สิกฺขา  ในภาษาบาลี หมายถึงการนำความรู้ที่ศึกษาแล้วนำไปประพฤติปฏิบัติ กระทำเพื่อให้ดับ
ทุกข์สิ้นเชิง รวมถึงความรู้ด้วย เพราะฉะนั้นความรู้กับการปฏิบัติต้องไปด้วยกัน ไม่แยกกัน มีความมุ่งหมายคือ
การดับทุกข์  สิกขะคือสิกขา แปลว่าผู้ดูเอง เห็นเอง คือเห็นภายในให้ทั่วพร้อม 
        จากทรรศนะของพุทธทาสภิกขุ  ชี้ให้เห็นว่าการศึกษาต้องเป็นไป เพื ่อไปสู่การดับทุกข์ มองถึง
ธรรมชาติภายในตัวของมนุษย์เอง แทนที่การศึกษาจะมุ่งเน้นการพัฒนา หรือให้ความสนใจกับสิ่งอื ่นที่
นอกเหนือจาก การส่งเสริมคุณค่าที่อยู่ภายใน หากไม่ปฏิบัติคู่กันไป ก็ไม่สามารถนำไปสู่การพ้นทุกข์ได้  ท่านจึง
เน้นให้เป็นไปเพ่ือการดับทุกข์ในบุคคลและสังคม เน้นฝึกฝนพัฒนาได ้ให้เป็นยิ่งกว่าการเป็นมนุษย์ทั่วไป  

2. จุดมุ่งหมายของการศึกษาในทรรศนะพุทธทาสภิกขุ 
พุทธทาสภิกขุได้กล่าวเกี่ยวกับจุดมุ่งหมายของการศึกษาไว้ว่า การศึกษาที่ควบคุมความฉลาด   มันก็

นำมาสู่ความไม่เห็นแก่ตัวอย่างการศึกษาของคนโบราณที่มุ่งการศึกษาเพ่ือสร้างให้เป็นบุตรที่ดี ศิษย์ที่ด ีเพื่อนที่
ดี พลเมืองที่ดี สาวกที่ดี  มนุษย์ที่ดี  คือ เต็มเปี่ยมแห่งความเป็นมนุษย์  การศึกษาต้องช่วยให้เรารู้ว่าเราอยู่คน
เดียวในโลกไม่ได้ การศึกษากับศาสนาต้องอยู่เคียงคู่กันไป   การศาสนาเป็นฝ่ายจิต การศึกษาเป็นฝ่ายกาย 
การศึกษาต้องที่ดีต้องควบคุมความฉลาดแบบเห็นแก่ตัวได้ ให้มีการปฏิบัติตนตามมรรคมีองค์ 8 เพื่อนำไปสู่
อุดมคติทางการศึกษา คือ การดับทุกข์ได้ทั้งปวงโดยสิ้นเชิง  หมดสิ้นซึ่งสัญชาตญาณอย่างสัตว์  หากการศึกษา
เดินตามมรรคมีองค์แปด จะเป็นการศึกษาที่พัฒนาให้เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์   

 



8  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568) 

  3. สถานที่เรียนในทรรศนะพุทธทาสภิกขุ 
พุทธทาสภิกขุ ได้กล่าวถึงสถานที่เรียนวิชาพุทธปรัชญาว่า ไม่จำเป็นต้องไปหาที่อื่นหรือแสวงหา เรามี

พร้อมทั้งสัญญาและใจ เป็นแหล่งเรียนรู ้ ที ่สามารถช่วยให้พ้นทุกข์ได้ และเป็นที่ดีสุดของการศึกษา ใน
ขณะเดียวกันการศึกษาต้องมีการปฏิสัมพันธ์ระหว่างสิ่งแวดล้อมหรือสถานที่ ที่เอื้อต่อการเรียนรู้ ควรจัดเฉพาะ
ให้ได้บรรยากาศที่เหมาะสม ให้มีการเรียนในห้องเรียนรวมขนาดใหญ่ การสร้างบรรยากาศเพื่อให้ได้ความ
ศักดิ์สิทธิ์ เช่นใน อุโบสถ  วิหาร สถานที่ต่าง ๆ  

4. ผู้สอนหรือครูในทรรศนะพุทธทาสภิกขุ 
พุทธทาสภิกขุ ได้ให้ความหมาย คำว่า ครู  ว่า ตรงกับคำว่าครุแปลว่า หนัก หมายถึง ผู้ที่ทุกคนจะต้อง

สนใจด้วยความเคารพบุคคลที่ทุกคนต้องให้ความเคารพและท่านกล่าวว่ายังมีนักภาษาศาสตร์ได้ให้ความหมาย
ว่า  เปิดประตูกิริยาที่เปิดประตูเรียกว่าครู จึงบัญญัติใหม่ว่าครู คือผู้เปิดประตูหมายถึงเปิดประตูฝ่ายจิตใจฝ่าย
วิญญาณ  จึงมีความหมายเป็นผู้ปลดปล่อย โดยอรรถ ครูคือผู้แสดงโลกใหม่แก่กุลบุตร โดยอุดมคติ ครูเป็นดวง
ประทีปของโลก การสอนเป็นหน้าที่ของครู  ท่านเห็นว่า “ครูที่แท้จริงเป็นปูชนียบุคคล  ทำงานเพื่อช่วย
โลก  เพื่อยกโลก  เพื่อสร้างโลก  ไม่ควรทำงานเพื่อเงินเดือน การเป็นครูหรือผู้สอนไม่เพียงแต่หมายถึงผู้ที่มี
อาชีพเป็นครู เท่านั้น แต่ทุกคนสามารถเป็นครูเราได้ ครูที่ใกล้ชิดกับเรามากที่สุดก็คือ พ่อแม่  พ่อแม่ ท่านเป็น
พระพรหมของลูก เป็นอาจารย์คนแรกของลูก พ่อแม่จึงเป็นครูที่มีอิทธิพลต่อคนทุกคน หรือผู้เรียนทุกคน หาก
ไม่ดื้อ เช่ือฟังพ่อแม่ก็สามารถบรรลุผลสูงสุดได้  “ครู” จึงเป็นคำที่สื่อความถึงผู้ประเสริฐ  

5. หลักสูตรการศึกษาในทรรศนะพุทธทาสภิกขุ  
พุทธทาสภิกขุได้กล่าวถึงหลักสูตรการศึกษาไว้ว่า หลักสูตรต้องมีจริยธรรมควบคู ่กันไป   คือ 

ประกอบด้วย   
1. ลักษณะการสอนหรืออบรมวิทยาการ ครูอาจารย์ควรสอนในลักษณะการอบรมให้สัมฤทธิ์ผลทาง

จิตใจ   
2. การสอนวิชาธรรมโดยตรงต้องสอนเนื้อหาความรู้ประมาณ80%ให้ผู้เรียนเกิดการเปลี่ยนแปลงทาง

จิต   
3. การสอนต้องทำให้ผู ้เรียนมีความเข้าใจถูกต้องและแจ่มแจ้ง   ตามผู ้สอนด้วยการตั ้งใจขณะ

สอน          
4. การสอนคุณธรรมหรือธรรมะที่เป็นหลักปฏิบัติ  จะต้องสอนอย่างน้อยสัปดาห์ละ  2  ชั่วโมง ต้อง

สอนให้ถูกต้องตามหลักปฏิบัติจนตาย 
5. การสอนโดยอ้อม  แต่มีผลต่อผู้เรียนมาก โดยครูผู้สอนที่ฉลาดจะนำธรรมะมาสอดแทรกแก่ผู้เรียน

ได้เรียน โดยผู้เรียนไม่มีความรู้สึกว่าถูกสอน  เรียนรู้ด้วยวิธีการสังเกตพร้อมมีสติสัมปชัญญะ         
6. การสอนต้องมีการเลือกสรรธรรมะให้เหมาะสมกับวัย อายุ   ระดับการศึกษา และแทรกคุณธรรม

ตามวัย 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  9 

7. สอนโดยผู้เรียนไม่มีความรู้สึกตัวว่าถูกกระทำ  เป็นการเปิดโอกาสให้ผู้เรียนได้มีโอกาสปรับปรุง
แก้ไข    

8. การสอนนอกสถานที่ อาศัยการศึกษาเรียนรู้จากสิ่งที่มีอยู่ตามธรรมชาต ิ       
9. การศึกษาเรียนรู้พิธีกรรมทางศาสนา เพื่อให้ผู้เรียนรู้จักพิธีกรรม ประเพณีอย่างถูกต้อง 
10 การศึกษาเพื่อควบคุมตนในการดำเนินชีวิตประจำวันที่ถูกต้อง  ทุกลมหายใจเข้าออกหรือทุก

อิริยาบถ  
11 การศึกษาต้องมีการบังคับในสิ่งที่ควรบังคับ เพราะการศึกษาที่มุ่งปล่อยเสรีทำให้ขาดความสมดุล  
12 ปัญหาปลีกย่อยของการศึกษาโดยเฉพาะการสอนวิชาพระพุทธศาสนาในมหาวิทยาลัยเมื่อไม่

สามารถจัดตั้งเป็นคณะได้  ก็ควรจัดตั้งในรูปแบบของคณะกรรมการควบคุมให้เหมาะสม จึงจะได้รับผลที่เรา
ต้องการ  

6. การเรียนการสอนในทรรศนะพุทธทาสภิกขุ  
       พุทธทาสภิกขุได้กล่าวถึงการเรียนการสอนว่า การสอนก็ต้องเป็นไปตามหลักไตรสิกขา สิ่งที่ได้คือการ
สิ้นราคะ โทสะ และโมหะ เป็นการรับปริญญาที่แท้จริง  

7. การจัดการศึกษาในทรรศนะพุทธทาสภิกขุ  
พุทธทาสภิกขุ ได้กล่าวเปรียบการศึกษาหรือชีวิตของคน ไว้เหมือนกับวัว  ไว้ว่า ชีวิตต้องเทียมด้วยวัว

สองตัว คือตัวหนึ่งรู้ตัวเป็น Spiritual Enlightenment และอีกตัวหนึ่งคือกำลัง เป็นการทำมาหากิน การใช้
เทคโนโลยีและชีวิตของคนก็ไม่ควรที่จะเอาเฉพาะอย่างใดอย่างหนึ่งควรที่จะมีชีวิตที่บรรลุ มรรค ผล นิพพาน 
        การศึกษาจะต้องมีทั้งการสอนวิชาชีพ และศีลธรรมให้เป็นไปควบคู่กัน ทิ้งหรือเอาอย่างหนึ่งอย่างใด
ไม่ได้ ซึ่งการศึกษาที่ผ่านมานั้น ได้ละทิ้งหรือให้ความสำคัญในการทำมาหากินมากไป  ทำให้ความสำคัญกับการ
จัดการศึกษาภายในคือ เรื่องของชีวิตหรือจิตใจของคนน้อยลง 

นิภา นิธยายน กล่าวไว้ในเว็บไซด์ SWU e-Journals System ได้เขียนสรุปไว้อย่างน่าสนใจหลาย
ประเด็น แต่จะขอหยิบยกเพียงข้อมูลที่มีส่วนต่างในการใช้ภาษา/สำนวนเพื่อสื่อสารให้ง่ายต่อการเข้าใจในการ
นำเสนอพอเป็นแนวคิดทางการศึกษาดังนี ้

1. การศึกษาที่สมบูรณ์  
การศึกษาที่สมบูรณ์ตามทัศนะของท่านพุทธทาสภิกขุ คือ การศึกษาที่ควรทำให้มนุษย์ มีโอกาสได้สิ่งที่

ดีที่สุด เท่าที่มนุษย์ควรจะได้ โดยทำลายเสียซึ่งสัญชาตญาณอย่างสัตว์ แล้วมีการประพฤติกระทำอย่างมนุษย์ที่
มีใจสูงโดยสมบูรณ์การศึกษาที่สมบูรณ์ต้องประกอบด้วยหลัก 3 ประการ 

1) เรียนหนังสือ: ประกอบด้วยความฉลาด หรือสติปัญญาในขั้นพื้นฐานพอตัว คือพอแก่ความต้องการ 
2) เรียนอาชีพ: มีความรู้เรื่องวิชาชีพและอาชีพพอตัว คือ ปฏิบัติได้ 
3) เรียนความเป็นมนุษย์: มีมนุษยธรรมคือ มีความเป็นมนุษย์อย่างถูกต้องพอตัว 
3. จุดมุ่งหมายของการศึกษาที่ถูกต้อง 
ท่านพุทธทาสภิกขุได้ให้ข้อเสนอแนะถึงการศึกษาที่ถูกต้องไว้ 8 ประการ คือ 



10  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568) 

1) การศึกษาจะต้องทำให้บุคคลรอดและหสังคมรอด 
2) การศึกษาจะต้องยกระดับจิตมนุษย์ให้เป็นมนุษย์ที่มีระดับจิตใจสูง (คำว่า "มนุษย์"แปลว่า ผู้มีใจสูง) 
3) การศึกษาจะต้องสามารถควบคุมความเห็นแก่ตัวของมนุษย ์
4) การศึกษาควรจะเน้นการปฏิบัติ คือ การลงมือทำเพื่อให้เกิดสันติสุข และสันติภาพขึ้นมาในโลก  
5) การศึกษาจะต้องทำให้มนุษย์เป็นมนุษย์ที่เย็น คือ มีความสงบอยู่ภายในใจ 
6) การศึกษามุ่งให้ได้รับปริญญาที่แท้แห่งพระพุทธศาสนา คือ การสิ้นไฟแห่งราคะ โทสะโมหะ  
7) การศึกษาเป็นการศึกษาที่เรียนรู้ได้ด้วยตนเอง ประจักษ์แจ้งได้ด้วยตนเอง 
8) การศึกษาทำให้คนฉลาดและสามารถควบคุมความฉลาดน้ันให้เป็นประโยชน์แก่ผู้อื่นด้วย 

 
4. แนวคิดทางปรัชญาการศึกษาที่สำคัญของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) 

แนวคิดปรัชญาการศึกษาของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) มีดังนี ้
ความหมายและความมุ่งหมายของการศึกษา 
องค์ประกอบของของชีวิต มีมากมายเมื่อชีวิตหนึ่งเกิดมา แต่สามารถแยกประเภทใหญ่ๆ เป็น 2 พวก 

คือ ทางร่างกายกับทางจิตใจ ไม่ว่าจะเป็นร่างกายหรือจิตใจมีความเปลี ่ยนแปลงอยู ่ตลอดเวลา ความ
เปลี่ยนแปลงนั้นมิได้เป็นไปโดยอิสระหรือเลื ่อนลอย การเปลี่ยนแปลงมันเป็นไปตามตามเหตุและปัจจัย           
มีทั้งองค์ประกอบภายนอกและองค์ประกอบภายในเป็นเหตุ และความสัมพันธ์เหตุปัจจัยของกายและจิต
ดังกล่าว คือปัจจัยที่มนุษย์แสวงหามา อำนวยประโยชน์แก่ตนและผู้เกี่ยวข้องทั้งสิ้น เพื่อให้เกื้อกูลแก่การดำรง
อยู่ เพื่อให้ชีวิตเจริญเติบโต ดิ้นรนต่อสู้ในสถานการณ์ต่าง ๆ ได้ดี กาลเวลาที่หมุนเวียนตามธรรมชาติ ทำให้
มนุษย์มีชีวิตอยู่ในวงจรที่มีขอบเขตจำกัด เวลาชั่วชีวิตหนึ่งนับว่าไม่ยืนยาวนัก การสืบต่อ สานต่อ อยู่ภายใน
วงจรสั้นๆ แคบ ๆ ซ้ำซากกับวงจรที่ผ่านล่วงไปแล้ว และหมุนเวียนเปลี่ยนแปลง  

องค์ประกอบของชีวิต ต้องมีการรับสืบทอด ต้องการสืบต่อ -สานต่อ จากชีวิตสู ่ชีวิตด้วยกัน แต่
องค์ประกอบเหล่านั้น ก็มีความสามารถจำกัด หากในการถือเอาประโยชน์จากปัจจัยภายนอกมาการสืบทอด 
ความเป็นไปของชีวิตโดยทั่วไป ปัจจัยภายนอกก็จะเป็นตัวกำหนดแนวทางความเปลี่ยนแปลง  แต่ มนุษย์มี
คุณลักษณะพิเศษกว่าชีวิตอื่น ๆ จึงยังมีองค์ประกอบภายในทางด้านจิตใจ ที่สามารถทำให้มนุษย์มีอิสรภาพ 
พ้นจากความครอบงำของปัจจัยภายนอก และยังสามารถถือเอาประโยชน์จากปัจจัยภายนอกมาบำรุงร่างกาย
ของมนุษย์ เพื่อการเจริญเติบโตแม้นจะมีวงจรชีวิตจำกัด เช่นเดียวกับชีวิตอย่างอื่น พิเศษคือ มนุษย์สร้าง
อิสรภาพจากองค์ประกอบภายในทางด้านจิตใจได้ ทำให้มนุษย์สามารถทำการต่าง ๆ ขึ้นมาแก้ไขมัน จนเสมือน
ว่าองค์ประกอบของชีวิตภายนอกที่เคยจำกัด กลายเป็นความมีอิสรภาพของชีวิตที่สมบูรณ์  

การที่มนุษย์ฉลาด สามารถรู้และนำเรื่องอันลี้ลับของปัจจัยแวดล้อมภายนอกทั้งหลาย มาใช้เป็น
อุปกรณ์ ให้เกื้อกูลแก่การดำรงชีวิตของตน มนุษย์สามารถ นำเอาความรู้ ความสามารถ ความชำนาญจัดเจน
ต่าง ๆ ที่มนุษย์รุ่นก่อนเรียนรู้ไว้ มาถ่ายทอดให้แก่มนุษย์รุ่นต่อไป ระหว่างมนุษย์กับมนุษย์ด้วยกันเอง และจะ
อาศัยปัจจัยภายนอกน้อยที่สุด วิธีเขียนเป็นตำราถ่ายทอดไว้ สอนไว้รุ่นสู่รุ่น  โดยไม่ต้องให้มนุษย์รุ่นใหม่ต้อง



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  11 

กลับไปเริ่มวงจรย้อนเดิม รุ่นใหม่สามารถต่อยอดได้เลย มนุษย์ยังมีจิตใจที่ประณีตละเอียด ซึมซับคำว่า คุณค่า 
ความดี ความงาม ความรู้สึกนึกคิดของเพื่อนมนุษย์ และสิ่งทั้งหลาย และที่สำคัญยิ่งคือมนุษย์สามารถเข้าใจ
เหตุผล รู้จักแยกระหว่างดีชั่ว คุณโทษ ส่วนตนส่วนสังคม เป็นต้น สามารถวินิจฉัย ตัดสินใจเลือกกระทำ หรือ
งดเว้นการกระทำต่าง ๆ ด้วยความสำนึกในความรับผิดชอบต่อตนเองและผู้อื่น หรือต่อสังคมได้ ความสามารถ
และความประณีตละเอียดอ่อนอันเป็นลักษณะพิเศษเช่นนี้ เป็นสิ่งที่มนุษย์เล่าเรียนถ่ายทอดกันได้ ฝึกฝนให้
ถนัดจัดเจนได้ อบรมให้เกิดความนิยมชมชอบ โน้มเอียง เคยชิน และแก่กล้ายิ่งๆ ขึ ้นไปได้ ไม่ว่าจะเป็น
องค์ประกอบภายในทางจิตใจที ่ม ีเป็นพิเศษ ต่างจากชีว ิตแบบอื ่น  ๆ และทำให้มนุษย์มีคุณลักษณะ
ความสามารถเป็นพิเศษเหนือกว่าชีวิตอื่น ๆ นั้น ก็คือ กุศลธรรม ที่เรียกว่า สติปัญญา ส่วนการเล่าเรียน ฝึกฝน 
อบรม เพื่อนำสติปัญญาที่มีอยู่มาใช้ให้เป็นประโยชน์ และฉลาดขึ้นเรื่อย ๆ จน ถึงวันนี้ มนุษย์เรียกกระบวนการ
นั้นว่า “การศึกษา” 

กระบวนการที่เรียกว่า “การศึกษา” ของมนุษย ์
กระบวนการศึกษาในมุมมองท่าน ป.อ.ปยุตฺโต มองว่าหากปราศจากองค์ประกอบที่เรียกว่าสติปัญญา 

ชีวิตมนุษย์ก็จะอยู่ใต้อำนาจครอบงำของปัจจัยแวดล้อมทั้งหลาย และหมุนเวียนอยู่ในวงจรสั้นๆ แคบ ๆ ซ้ำซาก
จากชีวิตแล้วชีวิตเล่าชั่วกาลนานเฉกเช่นเดียวกับชีวิตสัตว์อื่น  ๆ แต่ด้วยความมีสติปัญญาและการศึกษา ที่
มนุษย์มี จึงดูความเป็นใหญ่ในตนเองและเหนือสัตว์ทั้งปวง  จึงสามารถนำปัจจัยแวดล้อมภายนอก มากำหนด
แนวทางการดำเนินชีวิต สามารถสร้างสภาพที่เกื้อกูลแก่การดำรงอยู่ของตนได้อย่างมากมาย  ซึ่งภาวะอันนี้ ถ้า
จะหาศัพท์เรียกให้สั้น ก็คงจะได้แก่คำวา่อิสรภาพ ซึ่งมีความหมายใน 2 ลักษณะ คือ ในทางลบได้แก่ความหลุด
พ้นจากอำนาจครอบงำของสิ่งอื่น และในทางบวกได้แก่ความเป็นใหญ่ในตนเอง หรือของกลุ่มเผ่าพันธุ์มวล
มนุษย ์

ความที่กล่าวมาข้างต้นนี้ คือคำตอบเกี่ยวกับ ความหมายของการศึกษา และเป็นการตอบปัญหา
เกี่ยวกับความมุ่งหมายของการศึกษาด้วย  โดยถือว่า การศึกษามีวัตถุประสงค์เพื่อทำให้ชีวิตเข้าถึงอิสรภาพ คือ
ทำให้ชีวิตหลุดพ้นจากอำนาจครอบงำของปัจจัยแวดล้อมภายนอกให้มากที่สุด และมีความเป็นใหญ่ในตัว ใน
การที่จะกำหนดความเป็นอยู่ของตนให้ได้มากที่สุด วัตถุประสงค์เกี่ยวกับอิสรภาพนี้มองเห็นได้ชัด ถ้าแยก
อิสรภาพนั้นออกพิจารณาเป็นแง่ๆ ไป ดังนี ้

1. ในแง่อิสรภาพพื้นฐานของชีวิต  
การอยู่รอด ชีวิตต้องพึ่งอาศัย 2 ปัจจัยหลัก ได้แก ่
1) อาศัยปัจจัยแวดล้อมภายนอกที่มีอยู่ในธรรมชาติและสภาพแวดล้อมของธรรมชาตินั้น ปัจจัย

แวดล้อมภายนอกมีอิทธิพลในการกำหนดความเป็นไปและวิถีทางแห่งการดำรงชีวิตทั้งของมนุษย์และของชีวิต
ทุก ๆ แต่บางครั้งปัจจัยแวดล้อมในธรรมชาติก็บีบคั้นให้ชีวิตเป็นอยู่โดยยาก หรือถึงกับจะให้สูญสลายไปเสีย
ทีเดียว    
  2) องค์ประกอบภายในของชีวิต องค์ประกอบภายในทำหน้าที่เป็นเครื่องบีบคั้นตัดรอนชีวิตเช่นกัน 
เพราะการดำรงอยู่ด้วยดีของชีวิต หมายถึงการสืบต่อประสานกันด้วยดีแห่งองค์ประกอบภายในทั้งหลายที่



12  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568) 

ประชุมกันเข้าเป็นชีวิต เมื่อองค์ประกอบเหล่านี้เรรวนไม่ประสานกัน ความกระทบกระเทือน สัตว์ทั้งหลาย
รวมทั้งมนุษย์ผู้ขาดการศึกษาย่อมขาดอิสรภาพในการดำรงชีวิตของตนอย่างนี้  

การศึกษาจึงช่วยให้มนุษย์เข้าใจกลไกแห่งชีวิตของตนทั้ง 2 องค์ประกอบ เข้าใจความจริงของ
ธรรมชาติที่แวดล้อมตนอยู่ และรู้วิธีการเข้าไปเกี่ยวข้องกับธรรมชาติเหล่านั้นเป็นไปในทางที่จะเป็นประโยชน์
เกื้อกูลแก่ตน และยังรู้จักปรับตัวเข้ากับธรรมชาติได้อย่างดีอีกด้วย นอกจากนั้น อาศัยความรู้ความเข้าใจและ
ความถนัดจัดเจนในการใช้ความรู้นั้นอย่างถูกทาง แทนที่มนุษย์จะรอให้สิ่งแวดล้อมมากำหนดความเป็นอยู่ของ
ตน มนุษย์กลับเป็นผู้จัดปัจจัยต่าง ๆ ในธรรมชาติ ให้เป็นไปตามประสงค์ของตนได้ พัฒนาสิ่งแวดล้อมให้เกื้อกูล
แก่การดำรงอยู่ของตนได้ 

ดังนั้น ด้วยความพยายามเพื่อเข้าถึงอิสรภาพข้อนี้ มนุษย์จึงกระทำการต่าง ๆ เพื่อกำจัดความอดอยาก 
โรคภัยไข้เจ็บ ความหนาวร้อนจัด และภัยธรรมชาติต่าง ๆ พยายามสร้างสรรค์ความอุดมสมบูรณ์ บริการ
เกี่ยวกับสุขภาพ ความสนุกสนานบันเทิง และการพัฒนาบ้านเมืองในทางวัตถุทุกวิถีทาง ความสำเร็จเป็นตาม
โลกียะ 

2. ในแง่อิสรภาพทางสังคม  
มนุษย์เป็นสัตว์สังคมเพื่อนำความเจริญสู่ตนสู่สังคมนั้นคือมนุษย์มีความสามารถที่จะจัดการปัจจัย

แวดล้อมทางธรรมชาติ พัฒนาสิ่งแวดล้อมทางวัตถุและชีวิตแบบอื่น ๆ ให้เป็นไปตามความประสงค์ของตนได้ 
ให้เกื้อกูลแก่การดำรงชีวิตของตนได้ แต่มนุษย์ด้วยกัน ก็เป็นปัจจัยแวดล้อมสำคัญอีกอย่างหนึ่ง ที่มาเกี่ยวข้อง 
เรียกว่า เป็นปัจจัยแวดล้อมทางสังคม ปัจจัยแวดล้อมทางสังคมนี้มีลักษณะของการที่จะต้องเกี่ยวข้องเป็นพิเศษ 
แตกต่างไปจากปัจจัยแวดล้อมอย่างอื่นในธรรมชาติ แต่มนุษย์ไม่สามารถจัดการสิ่งแวดล้อมทางสังคมคือมนุษย์
ด้วยกันตามความต้องการของตน เหมือนกับที่จัดการกับสิ่งแวดล้อมอย่างอื่น มนุษย์แต่ละคนเป็นส่วนประกอบ
หน่วยหนึ่งของสังคม การสร้างสรรค์เพื่อให้เกิดอิสรภาพพื้นฐานของชีวิต เช่นความอุดมสมบูรณ์ทางวัตถุเป็นต้น 
และการเสวยผลของอิสรภาพเช่นนั้น มิใช่สิ่งที่มนุษย์ผู้เดียวจะกระทำหรือเสวยผลได้ แต่เป็นการกระทำร่วมกัน
ของสังคม และมนุษย์ที่รวมกันเป็นกลุ่มก้อนเท่านั้นจึงทำได้  

สำหรับการสร้างหน่วยของสังคมที่เกื้อกูลต่อกัน จะเป็นประโยชน์ที่ทำให้กลุ่มสังคมนั้นยิ่งเข้มแข็งอดุม
สมบูรณ์มากขึ้น เรื่องของมนุษย์ที่จะกระทำต่อปัจจัยแวดล้อมทางสังคม จึงมิใช่เรื่องของการจัดการตามความ
ประสงค์ของตน แต่กลายเป็นการที่จะเป็นสมาชิกที่ดีของสังคม เพื่อสร้างสั งคมที่ดีมีคุณภาพ เกื้อกูลแก่การ
ดำรงอยู่ด้วยดีของบุคคลแต่ละคนที่เป็นหน่วยของสังคม แล้วเจริญก้าวหน้าไปด้วยกัน มนุษย์จึงต้องเรียนรู้
วิธีการที่จะอยู่ร่วมกัน เป็นประโยชน์แก่กัน ให้ร่วมมือกันสร้างสรรค์พัฒนาสิ่งต่าง  ๆ และการที่จะสร้างระบบ
การอยู่ร่วมกันด้วยดี  

การให้การศึกษาเพื่อจุดหมายของชีวิต 
การศึกษา คือการพยายามแสวงหาจุดหมายให้แก่ชีวิต ชีวิตที่มีการศึกษา แทนที่จะตั้งคำถามว่า ชีวิต

เกิดมาเพื่ออะไร ซึ่งไม่มีทางตอบได้ และไม่มีตัวสภาวะที่เป็นคำตอบ ควรจะตั้งคำถามใหม่ว่า ชีวิตควรอยู่เพื่อ



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  13 

อะไรและอย่างไร ซึ่งการศึกษาจะช่วยตอบปัญหาข้อนี้และภาวะของชีวิตนี้เองที่มีความดิ้นรนอยู่ จะเป็น
เครื่องชี้แนวทางแก่คำตอบ เมื่อได้คำตอบแล้ว การศึกษาจึงเป็นการศึกษา เพื่อจุดหมายของชีวิต 

อนึ่ง ชีวิตที่ขาดการเรียนรู้และการฝึกฝนอบรม ย่อมเป็นชีวิตที่หย่อนสมรรถภาพและไร้ประสิทธิภาพ 
ทั้งในการควบคุมรักษาหล่อเลี้ยงองค์ประกอบภายในของตนเอง ส่วนชีวิตที่มีการศึกษา ย่อมมีสมรรถภาพและ
ประสิทธิภาพในการปรับตัวและสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อม จนถึงขนาดที่สามารถปรับสิ่งแวดล้อมให้เป็นประโยชน์
แก่ตัวมันได้ การศึกษาจึงเป็นกระบวนการที่จะทำให้ชีวิตหลุดพ้นจากอำนาจครอบงำของสิ่งแวดล้อม และมี
ความเป็นใหญ่ในตัวในการที่จะดำรงอยู่และเสวยประโยชน์จากการดำรงอยู่นั้น 

ภาวะเช่นนี้เรียกเป็นคำศัพท์สั้นๆ ว่า อิสรภาพ ชีวิตที่บรรลุถึงภาวะเช่นนี้ คือภาวะที่เป็นอยู่อย่างดี
ที่สุดนี้ คือสิ่งที่กำหนดให้เป็นจุดหมายของชีวิต ซึ่งได้แก่การประสบความสำเร็จที่ทำให้อยู่รอดและหลุดพ้นอยู่
เหนือภาวะที่ถูกบีบคั้นด้วยการดิ้นรนต่อสู้ อย่างมี สมรรถภาพและประสิทธิภาพที่ต้องปลูกฝังถ่ายทอด ชีวิต
ด้วยการเรียนรู้ ฝึกฝนอบรม ด้วยเหตุนี้ ตัวแท้ของการศึกษา จึงเป็นภารกิจของชีวิตแต่ละชีวิต หรือการศึกษา
เกิดขึ้นแก่ชีวิตด้วยการกระทำของชีวิตเอง พูดสั้นๆ ให้คลุมความว่า การศึกษาเป็นกิจกรรมของชีวิต โดยชีวิต 
และเพื่อชีวิต ภารกิจนี้ เป็นหน้าที่ของปัญญา และมนุษย์อย่างเดียวเป็นสัตว์เจ้าปัญญา ดังนั้นการศึกษาจึงเป็น
ภารกิจของปัญญา และเป็นกิจกรรมของมนุษย์ 

กล่าวโดยย่อ การกระทำต่อไปน้ีจะต้องถือว่าเป็นส่วนประกอบสำคัญของการศึกษา คือ 
1. การมีความรู้ความเข้าใจในสภาวะของสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง เพื่อประโยชน์ในการปรับตัว

และสิ่งแวดล้อมอย่างถูกต้อง ว่าสิ่งใดควรปรับ ควรปรับที่ใด อย่างไร เป็นต้น 
2. การปรับตัวเพ่ือเพ่ิมพูนความสามารถในการดำรงอยู่ โดย 
ก. พัฒนาองค์ประกอบภายในทางด้านร่างกายให้มีความสามารถและความพร้อมในการดำรงอยู่ด้วยดี 

เช่น ให้เจริญเติบโต แข็งแรง มีสุขภาพดีเป็นต้น 
ข. พัฒนาองค์ประกอบภายในทางด้านจิตใจให้แข็งกล้าสามารถยิ่งขึ้น เช่นมีสติปัญญามากขึ้น มี

คุณธรรมอื่นๆ เช่น เมตตา กรุณา สูงขึ้นเป็นต้น 
3. การรู้จักเกี่ยวข้องสัมพันธ์ตลอดจนปรับสิ่งแวดล้อมให้เป็นประโยชน์แก่ตน โดย 
ก. รู้จักเลือกเกี่ยวข้องและถือเอาประโยชน์จากสิ่งแวดล้อมเท่าที่มีอยู ่
ข. ไม่ทำลายหรือทำตนให้เป็นอันตรายแก่สิ่งแวดล้อมที่เกื้อกูลแก่ชีวิต 
ค. ทำตนให้เกื้อกูลแก่สิ่งแวดล้อม เพื่อให้ตนเป็นส่วนประกอบอย่างหนึ่ง ซึ่งร่วมสร้างสิ่งแวดล้อมที่ดี 

อันเป็นประโยชน์ร่วมกัน 
ง. รู้จักจัดสิ่งแวดล้อมต่าง ๆ และสร้างสิ่งแวดล้อมใหม่ๆ ที่อำนวยประโยชน์แก่ชีวิต 
ความสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมที่กล่าวถึงในข้อที่ 3 นั้น สิ่งแวดล้อมทางสังคมเป็นสิ่งที่มีความสำคัญอย่าง

มาก บุคคลจะมีสิ่งแวดล้อมทางสังคมที่ดี ต่อเมื่อบุคคลอื่นๆ ทุกคนได้รับการศึกษาดีด้วย ดังนั้น ทุกคนจึงมี
หน้าที่ช่วยคนอื่นๆ ที่ยังขาดการศึกษาให้ได้รับการศึกษา คนที่ขาดการศึกษานั้น พูดในวงกว้างที่เป็นจำนวน
ใหญ่ที่สุด ก็คือคนรุ่นใหม่ หรือคนที่เกิดภายหลัง แม้ว่าตัวการศึกษาที่แท้จะเป็นเรื่องของบุคคล แต่สังคมก็ยัง



14  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568) 

สามารถจัดปัจจัยต่างๆ เพื่ออำนวยให้การศึกษาเกิดขึ้นแก่บุคคลได้ การจัดปัจจัยต่างๆ เพื่ออำนวยให้การศึกษา
เกิดขึ้นแก่บุคคลนี้เอง เรียกว่า การให้การศึกษา ด้วยเหตุนี้สังคมจึงปฏิบัติภารกิจที่เรียกว่า การให้การศึกษา 
อย่างเป็นงานเป็นการ ทำการถ่ายทอดประสบการณ์ในอดีตที่รับสืบทอดต่อๆ กันมาของคนรุ่นเก่าให้แก่คนรุ่น
ใหม่ เตรียมผู้เยาว์ของสังคมให้เป็นผู้มีการศึกษาต่อไป 

ด้านความสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมตามธรรมชาติ  
1. การจัดสรรดัดแปลงสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติและสร้างสรรค์ความเจริญด้วยฝีมือมนุษย์ขึ้นมา

มากมาย ช่วยให้เกิดความสะดวกสบาย การดำรงอยู่และการแสวงหาความสุขความรื่นรมย์ได้มากขึ้น 
2. ที ่ว่ามนุษย์จะหลุดพ้นจากอำนาจครอบงำของธรรมชาติ กลับมีอำนาจควบคุมเป็นนายของ

ธรรมชาตินั้น มีทางเป็นไปได้จริงหรือไม่ หรือเป็นเพียงสำนวนภาษาเท่านั้น เท่าที่เป็นมาปัจจุบัน มองดูเผินๆ 
จะเห็นว่า มนุษย์ได้มีความสามารถควบคุมและจัดการกับธรรมชาติได้ตามต้องการแล้วเปน็อันมาก  

3. ในการสร้างความเจริญตามแบบฝีมือมนุษย์นั้น มนุษย์ได้ทำลายธรรมชาติและทำให้เกิดความไม่
สมดุลขึ ้นในธรรมชาติ ด้วยความเห็นแก่ตัวบ้าง ด้วยความรู ้เท่าไม่ถึงการณ์บ้าง ด้วยความรู ้ไม่ทั ่วถึง
ความสัมพันธ์อันซับซ้อนของธรรมชาติ เกิดความผิดพลาดทั้งที่เข้าใจว่าตนฉลาดทำการต่าง ๆ ด้วยความรู้ความ
เข้าใจเป็นอย่างดีแล้ว 

ในการศึกษาตามแนวคิดของท่าน ป.อ.ปยุตฺโต ท่านได้แสดงมุมมองของการศึกษาของมนุษย์ไว้อีกมุม
หนึ่งคือด้านความสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมทางสังคม มีข้อแย้งที่สำคัญในสังคมมนุษย์ ดังนี้ 

1. สังคมมนุษย์ได้เจริญและวิวัฒนาการ ยังไม่เคยปรากฏว่ามนุษย์ได้บรรลุอิสรภาพในด้านนี้แท้จริงเลย 
มนุษย์ยังไม่ได้หลุดพ้นจากการข่มเหง การแข่งขัน การแย่งชิง การเอารัดเอาเปรียบกันในเรื่องความเป็นอยู่ ดู
เหมือนว่า ยิ่งสังคมเจริญขึ้นเท่าใด การเอารัดเอาเปรียบกันจะยิ่งเพิ่มมากขึ้น และมีมาในรูปที่แปลกใหม่ยิ่งขึ้น 
ยังไม่เห็นความหวังว่า มนุษย์จะบรรลุอิสรภาพในด้านนี้ได้เมื่อใด 

2. ในการสร้างสรรค์อิสรภาพดังนี้ มนุษย์ได้พยายามสร้างระบบต่าง ๆ ขึ้นเพื่อควบคุมและจัดความ
เป็นอยู่ของมนุษย์ มีทั้งระบบการปกครอง ระบบเศรษฐกิจ ระบบวัฒนธรรมต่าง ๆ เป็นต้น แต่ระบบเหล่านี้ไม่
เคยเป็นอิสระจากตัวบุคคลโดยสมบูรณ์แท้จริงเลย  

3. นอกจากอิสรภาพในการดำรงชีวิตกลับเป็นว่าการใช้สติปัญญาและแสดงได้โดยเสรี แต่ความคิดและ
การแสดงออกนั้น มักไม่เป็นไปโดยบริสุทธิ์ แต่มักเคลือบแฝงด้วยความปรารถนาส่วนตัวบ้าง บิดเบนไปตาม
ความยึดมั่นส่วนตัวบ้าง ทำให้ไม่สามารถยอมรับความคิดเห็นของกันและกัน เป็นที่มาสำคัญของความขัดแย้ง
ทั้งในระหว่างบุคคล หมู่คณะ กลุ่มชน ตลอดจนประเทศชาติ เป็นเครื่องบังคับอยู่ในตัวให้ต้องมีการบีบคั้นกัน
ต่อไปไม่มีที่สิ้นสุด 

ปัญหานี้มีคำตอบที่จะปิดช่องโหว่ ให้เกิดความเป็นอยู่อย่างดีที่สุด หรืออิสรภาพสมบูรณ์ จะต้องมี
ลักษณะเพิ่มเติมจากส่วนที่ขาดไป ที่สำคัญๆ คือ 

1. การจัดสรรสิ่งแวดล้อมและสร้างสรรค์ความเจริญ ที่สืบทอดต่อกัน อย่างทอดทิ้งไม่ได้ สิ่งแวดล้อมที่
พัฒนาแล้ว เป็นเพียงสิ่งอำนวยโอกาสสำหรับความมีชีวิตอย่างดีที่สุดเท่านั้น  



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  15 

2. ความเป็นอยู่อย่างดีที่สุด ไม่ขึ้นอยู่กับความเป็นนายของธรรมชาติ ให้รู้จักประมาณการใช้ธรรมชาติ 
โดยมีความประสานกลมกลืนกับธรรมชาติเป็นฐานรองรับในขั้นสุดท้าย 

3. สังคมจะหลุดพ้นจากการเบียดเบียน เอารัดเอาเปรียบกัน ต่อเมื่อจิตใจของบุคคลในสังคมหลุดพ้น
จากกิเลสที่จะเป็นเหตุให้กระทำเช่นนั้น ระบบต่าง ๆ ทางสังคมจะให้อิสรภาพแก่บุคคลได้ ต่อเมื่อบุคคล
ผู้บริหารระบบ ผู้ปฏิบัติตามระบบ ผู้เกี่ยวข้องระบบ มีจิตใจเป็นอิสระสอดคล้องกับระบบ ความคิดเห็นการ
แสดงออกตรงไปตรงมาไม่บิดเบือนเคลือบแฝง นั่นแหละหลุดพ้นจากความยึดมั่นตน 

4. การดิ้นรนเพื่อความอยู่รอด ชีวิตหวังอยู่กับความสุขความรื่นรมย์ที่เป็นอยู่ในทางโลก จะยังพบ
ความสุขที่แท้จริงได้เลย หากจิตใจยังถูกครอบด้วยกิเลส ด้วยโลภะ โทสะ และโมหะ การที่จิตหลุดพ้นจาก
อำนาจของกิเลส ความเป็นนายเหนือธรรมชาติภายในตัวหรืออิสรภาพทางจิตใจ (มีศัพท์เฉพาะเรียกว่า วิมุตติ) 

ส่วนข้อพิจารณาเกี่ยวกับแนวคิดเรื่องปรัชญาการศึกษาไทย (มองจากแง่ของพุทธธรรม) มีดังน้ี 
กระบวนการของการศึกษามองเห็นได้จากธรรมชาติของชีวิตนั่นเอง ลักษณะของชีวิตตามธรรมชาติ

แสดงให้เห็นถึงภาวะที่ดิ้นรนเพื่อความหลุดพ้นจากปัจจัยแวดล้อมต่าง ๆ และมีอวิชชาคือความไม่รู้ครอบงำอยู่ 
การเดินสายความคิดถูกต้อง เกิดปัญญามองเห็นทางออกก็ดี มีข้อควรพิจารณาดังนี้ 

1. กระบวนการของการศึกษาคือ กระบวนการแก้ปัญหาซึ่งปัญหาหรือทุกข์นั้นมีอยู่พร้อมด้วยอวิชชา 
การใช้ปัญญาคือ วิธีแก้ปัญหา  

2. ถ้าปัญญาไม่เกิดขึ้น แทนที่จะแก้ไขตัณหากับอวิชชาได้ ทำลายอวิชชาได้ เมื่อแก้กลับทำให้อวิชชา
มาก  

3. แม้การใช้ตัณหา จะเป็นวิธีแก้ปัญหาอย่างเทียมก็จริง หากมีปัญญาอยู่ด้วย เมื่อมีการดิ้นรนด้วย
อำนาจตัณหา ปัญญาจะช่วยจับตัณหาได้แม่นยำและดำเนินไปสู่การแก้ปัญหาได้สำเร็จ  

4. การแก้ปัญหาอย่างถูกต้อง นอกจากทำลายอวิชชาแล้ว ยังเป็นการปิดกั้นและกำจัดตัณหาไปด้วย 
ความเจริญของปัญญาจึงทำลายความเห็นแก่ตัว ได้อย่างเด็ดขาด 
 
5. วิเคราะห์แนวคิดทางปรัชญาการศึกษาที่สำคัญของท่านพุทธทาสภิกขุและสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ 
(ป.อ.ปยุตฺโต) 
 วิเคราะห์แนวคิดทางปรัชญาการศึกษาที่สำคัญของท่านพุทธทาสภิกข ุ
 แนวคิดทางปรัชญาการศึกษาของท่านพุทธทาสภิกขุ มีรากฐานจากพระธรรมคำสอนในพระพุทธศาสนา 
ซึ่งมุ่งเน้นการพัฒนาทั้งจิตใจ ปัญญา และศีลธรรมเพื่อสร้างความสมดุลระหว่างวัตถุและจิตวิญญาณ ท่านเชื่อ
ว่า “การศึกษา” ที่แท้จริงต้องช่วยให้บุคคลเข้าใจความจริงของชีวิต สามารถลดทุกข์ และอยู่ร่วมกันในสังคม
อย่างมีสันติสุข โดยมีการเน้นหลัก “เหตุและผล” ในการวิเคราะห์ความจริงของโลก แนวคิดของท่านจึงเป็น
รากฐานสำคัญสำหรับการปฏิรูปการศึกษาของไทย 
 ท่านพุทธทาสได้เสนอให้การศึกษามุ่งเสริมสร้างศีลธรรมควบคู่กับการพัฒนาความรู้ โดยวิพากษ์ระบบ
การศึกษาที่เน้นแต่ความรู้เชิงทฤษฎีและวัตถุว่าเป็น “การศึกษาแบบหมาหางด้วน” ซึ่งขาดความสมบูรณ์ด้าน



16  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568) 

จริยธรรม ท่านเสนอให้ “ต่อหางสุนัข” โดยเพิ่มจริยศึกษาเข้าในหลักสูตรและปลูกฝังคุณธรรมแก่ผู้เรียน 
แนวคิดนี้ครอบคลุมทั้งบทบาทของผู้เรียนและผู้สอน สำหรับผู้เรียน การศึกษาที่ถูกต้องต้องช่วยพัฒนาจิตใจให้
เข้มแข็ง สามารถควบคุมกิเลสและความเห็นแก่ตัว รวมถึงตระหนักถึงความสำคัญของการอยู่ร่วมกันในสังคม
อย่างสงบสุข ส่วนผู้สอน ท่านเน้นว่าครูต้องเป็นแบบอย่างที่ดี มีคุณธรรม และอุทิศตนเพื่อสร้างคนที่มีคุณภาพ 
ครูในมุมมองของท่านเป็น “ดวงประทีปของโลก” ที่ชี้ทางไปสู่การบรรลุความสงบสุขของชีวิต 
  ในเชิงการปฏิบัติ ท่านเสนอให้หลักสูตรการศึกษาประกอบด้วย “พุทธิศึกษา” (การพัฒนาปัญญา) , 
“จริยศึกษา” (การปลูกฝังคุณธรรม), และ “พลศึกษา” (การพัฒนาจิตและร่างกาย) โดยทั้งหมดต้องทำให้
ผู้เรียนเข้าใจความจริงของชีวิตและลงมือปฏิบัติเพื่อดับทุกข์ การศึกษาต้องเน้นประสบการณ์จริง มากกว่าการ
เรียนรู้จากทฤษฎีเท่านั้น นอกจากนี้ ท่านยังส่งเสริมการสร้างบรรยากาศการเรียนรู้ที่เน้นการปฏิบัติธรรม เพื่อ
พัฒนาคุณธรรมภายในจิตใจผู้เรียน 
  สรุปว่า แนวคิดทางการศึกษาของท่านพุทธทาสภิกขุเป็นการผสมผสานระหว่างวิทยาการ ความรู้ และ
ศีลธรรม ท่านมองว่า การศึกษาที่แท้จริงไม่ใช่เพียงเพื่อความก้าวหน้าทางวัตถุ แต่ต้องช่วยสร้างมนุษย์ที่
สมบูรณ์ มีจิตใจสงบสุข และสามารถนำพาสังคมไปสู่ความสงบสุขและสันติภาพอย่างยั่งยืน 
  วิเคราะห์แนวคิดทางปรัชญาการศึกษาที่สำคัญของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) 
  สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) มีแนวคิดทางปรัชญาการศึกษาที่มุ่งเน้นการพัฒนามนุษย์ให้
มีอิสรภาพทั้งทางกายและจิตใจ โดยการศึกษาเป็นเครื่องมือสำคัญในการพัฒนาศักยภาพของมนุษย์ แนวคิดนี้
เน้นให้มนุษย์เข้าใจธรรมชาติรอบตัว รู้จักปรับตัวเข้ากับสิ่งแวดล้อม และพัฒนาตนเองเพื่อให้เกิดสมดุลระหว่าง
ชีวิตภายในและภายนอก เป้าหมายสำคัญของการศึกษาคือการสร้าง “อิสรภาพ” ซึ่งหมายถึงการหลุดพ้นจาก
การครอบงำของปัจจัยภายนอก และการควบคุมตนเองเพ่ือดำรงชีวิตอย่างมีคุณค่าและความหมาย 
  ท่าน ป.อ.ปยุตฺโต อธิบายว่าการศึกษาควรช่วยให้มนุษย์พัฒนาความสามารถในการใช้ปัญญาเพื่อตอบ
คำถามว่า “ชีวิตควรอยู่เพื่ออะไร” มากกว่าการมองเพียงจุดกำเนิดของชีวิต การศึกษาที่ดีควรส่งเสริมให้มนุษย์
เข้าใจธรรมชาติของตนเองและสิ่งแวดล้อม โดยใช้ปัญญาในการปรับตัวให้เหมาะสม ไม่เพียงเพื่อก ารอยู่รอด 
แต่ยังเพื ่อการดำรงชีวิตอย่างสงบสุขและสมดุล ท่านยังเน้นว่า การศึกษาที่แท้จริงต้องช่วยให้มนุษย์ลด
ความเห็นแก่ตัว พัฒนาความสัมพันธ์เชิงบวกในสังคม และสร้างสังคมที่เกื้อกูลซึ่งกันและกัน 
  ในแง่ของสังคม ท่านมองว่ามนุษย์เป็นส่วนหนึ่งของสิ่งแวดล้อมทางสังคม การศึกษาไม่เพียงแต่พัฒนา
ปัจเจกบุคคล แต่ยังต้องสร้างความเข้มแข็งให้กับสังคม การถ่ายทอดความรู้และประสบการณ์จากรุ่นสู่รุ่นเป็น
สิ่งสำคัญที่ช่วยให้มนุษย์รุ ่นหลังสามารถต่อยอดความรู้และหลุดพ้นจากวงจรปัญหาเดิมๆ ท่านเสนอว่า
การศึกษาในมิติทางสังคมควรช่วยพัฒนาความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์ เพื่อสร้างระบบที่ทุกคนมีส่วนร่วมในการ
พัฒนาสังคมที่ยั่งยืน 
  การศึกษายังเป็นเครื่องมือสำคัญในการแก้ปัญหา ท่าน ป.อ.ปยุตฺโต ชี้ว่ากระบวนการศึกษาคือการ
พัฒนาปัญญาเพื่อลดอวิชชา (ความไม่รู้) และตัณหา (ความอยาก) ซึ่งเป็นต้นเหตุของทุกข์ การศึกษาที่ถูกต้อง
จะช่วยให้มนุษย์ดำเนินชีวิตอย่างมีเหตุผล เข้าใจความจริง และลดความขัดแย้งทั้งในระดับบุคคลและสังคม 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  17 

สรุปแล้ว แนวคิดปรัชญาการศึกษาของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) เน้นการพัฒนา
ปัญญาและศีลธรรมเพื่อสร้างอิสรภาพในชีวิตมนุษย์ การศึกษาที่ดีต้องช่วยให้มนุษย์เข้าใจธรรมชาติ สร้างสมดุล
ในชีวิต และมีบทบาทในการพัฒนาสังคม แนวคิดนี้สะท้อนถึงแก่นแท้ของปรัชญาการศึกษาในเชิงพุทธที่มุ่ง
สร้างความสุขและความสงบสุขในสังคมอย่างยั่งยืน 

6. บทสรุป 
ท่านพุทธทาสภิกขุ มีมุมมองแนวคิดทางการศึกษาในประเทศไทยว่าการศึกษาของไทยมุ่งสร้างแต่

ความรู้ตามแบบอย่างตะวันตก โดยไม่คำนึงถึงศีลธรรม เลียนแบบตะวันตกจนไม่เห็นความสำคัญ ของวิชา
ศีลธรรมและจริยธรรมแม้นจะนำไปประกอบอาชีพได้ เอาตัวรอดในการแข่งขันได้แต่ก็ขาดความรับผิดชอบต่อ
สังคมตามแนวพุทธศาสนา ควรนำศีลธรรม จริยธรรมกลับมาคู่คนไทย ให้โลกรู้จักคนไทยย่างสร้างสรรและชื่น
ชมในด้านวิทยาการศึกษาที่อุดมด้วยปัญญา เมตตา มีศีลธรรมต่อสังคม 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) มีมุมมองแนวคิดการศึกษาไทยว่ามนุษย์มีองค์ประกอบของ
ของชีวิตคือร่างกายกับทางจิตใจ ร่างกายไม่ดำรงอยู่หรือก็อยู่ด้วยขอบเขตอันจำกัดของธรรมชาติ แต่มนุษย์มี
จิตวิญญาณและสมองอันฉลาดกว่าสิ ่งมีชีวิตอื ่นๆ จึงพัฒนาปัญญาจนสามารถเอาชนะธรรมชาติและนำ
ธรรมชาติมาตอบสนองตนได้ เมื ่อพัฒนาสำเร็จจึงเกิดการบันทึกและมอบต่อ ส่งต่อ สืบสานต่อ นั่นเป็น
จุดเริ่มต้นที่มาของภาค ”การศึกษาของมนุษย์ ” แล้วมอบส่งต่อเพื่อชนรุ่นหลังจะได้นำไปศึกษาต่อยอด โดยไม่
ต้องย้อนมาค้นคว้าแบบเดิมซ้ำอีก ปัจจุบันวิชาการต่างเกิดขึ้นมากมายรวมทั้งปรัชญาการศึกษาด้วย 
 สรุปแล้ว ทั้งสองท่านมีความคิดตรงกันคือ วิวัฒนาการการศึกษาจะประสบความสำเร็จสูงสุดและมี
ประโยชน์จากชีวิตสู่ชีวิต จะต้องมีการเรียนรู้องค์ประกอบร่วมกันทั้งกายและจิต กายคือวิชาชีพ จิต/ใจคือ
ศีลธธรรมและจริยธรรม เพื่อสังคมเป็นสุข ประกอบกับในคัมภีร์วิสุทธิมรรคได้บอกถึงหลักแห่งทฤษฎีการเรียนรู้ 
ทำให้มองเห็นแผนที่เส้นทางไปสู่จุดมุ่งหมายด้วยองค์ประกอบ 7 ประการ คือ - แผนที่ดี - มีจิตมั่น - หมั่น
ฝึกฝน - คิดค้นแก้ปัญหา - มานะอดทน - ไม่หวังผลชาติหน้า - อุตสาหะเต็มเปี่ยม  หากปฏิบัติได้อย่างนี้ ก็จะ
เกิดประโยชน์ตนและประโยชน์สุขของสังคมอย่างแท้จริง 
 

บรรณานุกรม 

เอกสาร/หนังสือ 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต).(2559). พุทธธรรมฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั ้งที ่ 30 . 
กรุงเทพมหานคร: ผลิธัมม์ในเครือบริษัท สำนักพิมพ์เพ็ทแอนด์โฮม จำกัด. 



18  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568) 

พระพุทธโฆสเถระ., (2547). คัมภีร์วิสุทธิมรรค (พระพุทธโฆสเถระ คัมภีร์วิสุทธิมรรค สมเด็จพระพุฒาจารย์
(อาจ อาสภมหาเถร แปลและเรียบเรียง). พิมพ์ครั้งที่ 5. กรุงเทพมหานคร: ประยูรวงศ์พริ้นท์ติ้ง 
จำกัด. 

เว็บไซด ์siamganesh. (2013). แนวคิดทางการศึกษาของท่านพุทธทาสภิกขุ. สืบค้นเม่ือ 18 เมษายน 2567. 
admin. (2555). พุทธปรัชญาการศึกษา Buddhistic Philosophy of Education. เว็บไซด์ โรงเรียนวิถี

พุทธ. สืบค้นเมื่อ 19 เมษายน 2567.   
พระจาตุรงค์ อาจารสุโภ. พุทธปรัชญาการศึกษาในทรรศนะพุทธทาสภิกขุ. เว็บไซด์ GotoKnow. สืบค้นเม ื่อ 

19 เมษายน 2567. 
นิภา นิธยายน. แนวคิดทางการศึกษาของพุทธทาสภิกขุ . เว็บไซด์ SWU e-Journals System. สืบค้นเม ื่อ 

20 เมษายน 2567. 
มนัสวี ศรีนนท์, พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม. พระพุทธโฆษาจารย์ : ผลงานที่ฝากไว้ในพระพุทธศาสนา. 

ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา โรงเรียนพระปริยัติธรรมวัดอาวุธวิกสิตาราม. สืบค้นเม่ือ 21 เมษายน 2567.  
เว็บไซด ์Blogger.com. (2553). ความหมายปรัชญาการศึกษา. สืบค้นเม ื่อ 21 เมษายน 2567. 

เว็บไซต์ 
https://keji.siamganesh.com.  
https://www.gotoknow.org.   
https://www.vitheebuddha.com.  
https://ejournals.swu.ac.th › article › download.  
https://so12.tci-thaijo.org › index.php › src › article › view (2021).  
http://dontong52.blogspot.com. 
 
 
  
 

 

https://keji.siamganesh.com/?p=1843
https://keji.siamganesh.com/?author=1
%0dhttps:/www.gotoknow.org. ›%20
%0dhttps:/www.gotoknow.org. ›%20
http://dontong52.blogspot.com/


วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  19 

ศึกษาวิเคราะห์การปรับตัวของพุทธศาสนานิกายเถรวาทในประเทศไทยยุคปัจจุบัน 
Study and analyze the adaptation of Theravada Buddhism  

in present-day Thailand 
 
 

พระวีรศักดิ์ ฐิตโสภโณ 
Phraweerasak Thitasobhano 

นักวิชาการอิสระ 
Indecent Scholar 

E-mail: lasawatt@stjohn.ac.th 
วันที่รับบทความ (Received) : 1 มกราคม 2568 

วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 27 พฤษภาคม 2568 
วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 27 พฤษภาคม 2568 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้ มีวัตถุประสงค์เพื่อการศึกษาค้นคว้าในรายวิชาเปรียบเทียบคำสอนพระพุทธศาสนาเถร
วาทกับมหายาน และเพื่อแสดงให้เห็นถึงการปรับตัวของพุทธศาสนานิกายเถรวาทในประเทศไทยยุคปัจจุบัน 
การรักษาศรัทธาของพุทธศาสนิกชนในสังคม โดยเฉพาะปัญหาจากข่าวเกี่ยวกับพระสงฆ์ในปัจจุบันที่ทำให้ถูก
พูดถึงเป็นวงกว้าง พระสงฆ์ประพฤตินอกพระธรรมวินัยและทําให้ชาวโลกติเตียน รวมไปถึงการแสดงถึง
บทบาทของพระพุทธศาสนายังสามารถเป็นที่พึ่งเป็นที่ยอมรับนับถือของพุทธศาสนิกชนในสังคมไทยได้ต่อไป 
คำสำคัญ: การปรับตัว, พุทธศาสนา, นิกายเถรวาท  

Abstract 

 This article has been prepared as part of the study and research in the course 
"Comparative Study of Theravāda and Mahāyāna Teachings." It aims to explore the adaptation 
of Theravāda Buddhism in contemporary Thai society, with particular emphasis on sustaining 
the faith of lay Buddhists amidst modern societal challenges. The study addresses current 
controversies surrounding the monastic community, particularly instances in which monks 
behave in ways that deviate from the Dhamma and Vinaya, leading to public criticism and 
diminishing trust. Moreover, the article seeks to illustrate the enduring role of Buddhism in 



20  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568) 

maintaining its relevance, acceptance, and respect within Thai society despite these 
challenges. 

Keywords: Adaptation, Buddhism, Theravada 

1. บทนำ 

พระพุทธศาสนาถือว่าเป็นศาสนาที่มีอิทธิพลต่อการสร้างสังคมและวัฒนธรรมไทย พระพุทธศาสนา
เริ่มเข้าสู่ดินแดนสุวรรณภูมิในส่วนของประเทศไทยเมื่อช่วงพุทธศตวรรษที่ 3 หรือ 2,200 ปีที่ผ่านมา โดยการ
นำของพระโสณะมหาเถระและพระอุตตระมหาเถระพร้อมคณะ ซึ่งพระเจ้าอโศกมหาราชแห่งชมพูทวีป หรือ
ประเทศอินเดียในปัจจุบัน เป็นผู้ส่งมาเพื่อเผยแพร่พระพุทธศาสนาให้กว้างไกล (สมบูรณ์ วัฒนะ, 2564, น. 
952) ซึ ่งหลักคำสอนของพระพุทธศาสนาในสมัยนั ้น ได้รับเอากรอบแนวคิดและหลักธรรมคำสอนของ
พระพุทธศาสนาไปประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวัน และได้ปรับตัวจากการปลูกฝังแนวคิดดังกล่าวให้อนุชนรุ่นหลัง
มาโดยลำดับ  

สำหรับการปรับตัวของพุทธศาสนานิกายเถรวาทในประเทศไทยยุคปัจจุบัน กล่าวคือ ต้องรักษาศรัทธา
ของพุทธศาสนิกชนในสังคม อันเน่ืองมาจากข่าวในแง่ลบเกี่ยวกับพระสงฆ์ที่ประพฤติตนนอกพระธรรมวินัย ทํา
ให้ชาวโลกติเตียน บทความนี้จึงมุ่งนำเสนอให้เห็นวิกฤตศรัทธา และการปรับตัวของพุทธศาสนานิกายเถรวาท
ในประเทศไทยยุคปัจจุบัน ดังรายละเอียดต่อไปนี ้

2. พระสงฆ์ในพุทธศาสนานิกายเถรวาท 

 เถรวาท “วาทะของพระเถระ” หมายถึง พระเถระผู ้ร ักษาธรรมวิน ัยนับแต่ปฐมสังคายนา 
พระพุทธศาสนาที่สืบมาแต่ยุคแรกสุด ซึ่งถือตามหลักธรรมวินัยที่พระอรหันตเถระ 500 รูป ได้ประชุมทำ
สังคายนาครั้งแรกรวบรวมคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าวางเป็นแบบแผนไว้เมื่อ 3 เดือนหลังพุทธปรินิพพาน 
ได้แก่พระพุทธศาสนาอย่างที่นับถือแพร่หลายในประเทศไทย พม่า ลังกา ลาว และกัมพูชา บางทีเรียกว่า พุทธ
ศาสนาแบบดั้งเดิมและเพราะเหตุที่แพร่หลายอยู่ในดินแดนแถบใต้ จึงเรียกว่า ทักษิณนิกาย (นิกายฝ่ายใต้) 
(สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2563, น. 135-136) 

เถรวาทเป็นนิกายหนึ่งของพระพุทธศาสนาที่ยังดํารงเหลืออยู่ในยุคปัจจุบันและสามารถพบได้อย่าง
แพร่หลายในภูมิภาคเอเชียใต้ และเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ เถรวาทยังเป็นจารีตหลักในศรีลังกา พม่า ไทย ลาว 
และกัมพูชา ในปัจจุบันพระพุทธศาสนาเถรวาทได้รับการนิยามออกไปหลายอย่าง โดยทั่วไป คําว่า “เถรวาท” 
แปลว่า ตามแนวทางของพระเถระ อย่างไรก็ตาม คําว่า “เถรวาท” มีนัยทางประวัติศาสตร์มากมาย ดังเห็นว่า 
พุทธโฆษา (Buddhaghosa) ของลังกาทวีปได้ใช้คํานี้ เพื่อหมายถึงสายของพระสงฆ์ที่สืบเนื่องมาจากการ
ประชุมสังคายนาครั้งที่ 1 (1st Buddhist Council) ณ กรุงราชคฤห์ แคว้นมคธ จึงไม่ได้หมายถึงสํานัก หรือ
นิกาย อย่างที่ชาวพุทธเข้าใจกันในปัจจุบันนี้ ดังนั้น พระพุทธศาสนาเถรวาทในที่นี้จึงหมายถึงศาสนาของกลุ่ม



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  21 

บุคคล (พุทธบริษัท) ที่เชื่อในจารีตหรือระบบความเชื่อในแบบเถรวาทที่พัฒนา หรือมีต้นตอทางญาณวิทยาจาก
พระไตรปิฎกของลังกา ทั ้งนี ้ เราต้องสังเกตว่าคำวำ “ศาสนา” เป็นคำที ่ถูกประดิษฐ์ขึ ้นเพื ่อแปลคำว่า 
“religion” ในภาษาอังกฤษ แต่ในสมัยพุทธกาล คำสอนทางพระพุทธศาสนามักเรียกกันว่า “ธรรมวินัย” นี้
อาจเป็นการพิจารณาพระพุทธศาสนาที่ตัวของพระพุทธศาสนาเองล้วน ๆ ว่ามีองค์ประกอบสำคัญ 2 อย่าง คือ 
ธรรมกับวินัย ส่วนชื่อที่สองคือ “พรหมจรรย์” นี้เป็นการมองพระพุทธศาสนาที่สัมพันธ์กับคน (ภาณุทัต ยอด
แก้ว, 2562, น. 12-13) 

วิถีชีวิตหรือการดำรงชีวิตของพระสงฆ์นิกายเถรวาทมีความเป็นอยู่ด้วยปัจจัย 4 การบริโภคปัจจัย4 
ตามแนวทางพระพุทธศาสนาเถรวาทได้สืบทอดกันมาจากอดีตตั้งแต่ครั้นพุทธกาลมาจนถึงสมัยปัจจุบัน ยังคง
เป็นไปตามที่พระพุทธเจ้าทรงสั่งสอนให้พุทธบริษัททั้งหลาย ให้รู้จักสันโดษในการบริโภคปัจจัย 4 ตามมีตามได้ 
ดังความว่า “เป็นผู้สันโดษด้วยจีวร บิณฑบาต เสนาสนะ และคิลานปัจจัยเภสัชบริขารตามแต่จะได้ แม้การที่
ภิกษุเป็นผู้สันโดษด้วยจีวร บิณฑบาต เสนาสนะ และคิลานปัจจัยเภสัชบริขารตามแต่จะได้ นี้ก็เป็นนาถกรณ
ธรรม” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539) ดังปรากฏเป็นหลักฐานที่แสดงไว้ให้ทราบ คือพระพุทธองค์
พร้อมทั้งเหล่าพระสาวกนั้นใช้เป็นเครื่องนุ่งห่มตามที่จะหามาได้ หรือเก็บเอาผ้าที่เขาทิ้งไว้ตามที่ต่าง ๆ บ้างมี
ความเขาเอามาถวายบ้าง หรือบางที่ก็เป็นผ้าที่เขาทิ้งตามป่าช้า (ผ้าห่อศพ) ซึ่งเรียกว่า ผ้าบัง สุกุลหรือผ้าคลุก
ฝุ่นนั้นเอง (พระครูอาทรวนกิจ (อนาลโย ฉันทสิริกุล) , 2557) โดยพระภิกษุนิกายเถรวาทต้องถือวินัยอย่าง
เคร่งครัด ในการบริโภคจีวร อาหารบิณฑบาต การบริโภคใช้เสนาสนะ และการบริโภคยารักษาโรค ตามหลัก
ของพระธรรมวินัยดังกล่าว  

วิถีชีวิตหรือการดำรงชีวิตของพระสงฆ์ไทยในปัจจุบัน มีความสัมพันธ์กับผู้คนในแต่ละสังคมบนพื้นฐาน
วัฒนธรรมของสังคมนั้น ๆ ดังนั้น วิถีชีวิตของพระสงฆ์จึงมีความสัมพันธ์กับผู้คนตั้งแต่การเริ่มบวชไปจนถึงลา
สิกขา โดยมีรูปแบบชีวิตที่แตกต่างจากเดิมและมีรูปแบบเฉพาะวิถีชีวิตหรือการดำรงชีวิตของพระซึ่งเป็นวิถีชีวิต
ที่แตกต่างจากชาวบ้านทั่วไปและมีลักษณะเฉพาะประกอบกับการปรับเปลี่ยนมุมมองต่อสิ่งต่าง ๆ เพราะพระ
จะมองสิ่งต่าง ๆ เหมือนที่ชาวบ้านมองนั้นไม่ได้ จะต้องมองให้ลึกซึ้งถึงสภาวะที่แท้จริงของสรรพสิ่งเพื่อที่จะ
เป็นการฝึกจิตใจตนเองให้สามารถปรับตัวเข้ากับวิถีชีวิตของพระได้ ประการที่สองคือปัจจัยเครื่องดำรงชีวิตของ
พระสงฆ์ได้แก่ อาหาร เครื่องนุ่งห่ม ที่อยู่อาศัยและยารักษาโรคนั้นจะต้องอาศัยจากชาวบ้าน พระจึงต้อง
ประพฤติปฏิบัติตัวให้น่าเคารพและน่าเลื่อมใสศรัทธา เพราะหากชาวบ้านไม่เลื่อมใสก็ยากที่จะนำปัจจัยเครื่อง
ดำรงชีวิตมาถวายพระได้ นอกจากนี้พระต้องใช้สอยปัจจัยเครื่องดำรงชีวิตทั้งหมดนั้นด้วยการพิจารณาไม่ใช่
การบริโภคด้วยอำนาจของความอยาก ประการที่สามคือการงดเว้นสิ่งที่ห้าม หากพระรูปใดกระทำข้อห้าม
ดังกล่าวก็ขาดจากความเป็นพระทันที ประการสุดท้ายคือการฝึกฝนตนเองไม่ว่าจะเป็นเรื่องของพฤติกรรมทาง
กาย วาจาที่เรียกว่า ศีล การฝึกฝนทางใจ ที่เรียกว่า สมาธิ และการฝึกฝนให้เกิดความรู้ความเข้าใจอย่างลึกซึ้ง 
ที่เรียกว่า ปัญญา (พระธรรมดิลก (สมาน สุเมโธ), 2552) 



22  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568) 

สรุปว่า การดำรงชีวิตของพระสงฆ์นิกายเถรวาท เป็นรูปแบบการดำเนินชีวิตตามหลักพระธรรมวินัย 
ในปัจจุบันพระภิกษุนิกายเถรวาทในสังคมไทย มีวิถีชีวิตที่มีความสัมพันธ์กับผู้คนเริ่มตั้งแต่การบวชไปจนถึงลา
สิกขามีรูปแบบเฉพาะ ซึ่งเป็นวิถีที่แตกต่างจากชาวบ้านทั่วไป ซึ่งต้องปฏิบัติตามหลักของพระธรรมวินัย คือ ศีล 
227 ข้อ พร้อมทั้งปัจจัยเครื่องดำรงชีวิตของพระสงฆ์ได้แก่ อาหาร เครื่องนุ่งห่ม ที่อยู่อาศัย และยารักษาโรค
นั้น ก็ต้องอาศัยศรัทธาจากชาวบ้าน เนื่องจากพระจึงต้องประพฤติปฏิบัติตัวตามหลักพระธรรมวินัยอย่าง
เคร่งครัด ให้น่าเคารพและน่าเลื่อมใสศรัทธา (พระมหาไพจิตร อุตฺตมธมฺโม, 2565) 

3. วิกฤติศรัทธาที่เกิดจากการละเมิดพระธรรมวินัย 
พระสงฆ์ตามความหมายในสมัยพุทธกาลก็คือ ผู ้ออกบวชซึ ่งตั ้งใจทําให้ทุกข์สิ ้นไปตามแนวที่

พระพุทธเจ้าทรงสอนในโอวาทปาติโมกข์คือ ขันติคือความอดกลั้น เป็นธรรมเครื่องเผากิเลสอย่างยิ่งผู้รู้ทั้งหลาย
กล่าวพระนิพพานว่าเป็นธรรมอันยิ่ง ผู้ทําร้ายผู้อื่นไม่ชื่อว่าเป็นบรรพชิตเลย ผู้เบียดเบียนสัตว์อื่นไม่ชื่อว่าเป็น
สมณะเลย การไม่ทําบาปทั้งปวง การทํากุศลให้ถึงพร้อม การชําระจิตของตนให้ผ่องแผ้ว สามประการนี้เป็น
คําสัง่สอนของพระพุทธเจ้าทั้งหลาย การไม่กล่าวร้าย การไม่ทําร้าย การสํารวมปาติโมกข์ความเป็นผู้รู้ประมาณ
ในการบริโภค การนอน การนั่ง ในที่อันสงัด ความหมั่นประกอบในการทําจิตให้ยิ่งหกประการนี้เป็นคําสั่งสอน
ของพระพุทธเจ้าทั้งหลาย พระพุทธเจ้าบรรพชาโดยตรัสว่า จงเป็นภิกษุมาเถิดธรรมอันเรากล่าวดีแล้ว จง
ประพฤติพรหมจรรย์เพื่อทําที่สุดทุกข์โดยชอบเถิด ประพฤติพรหมจรรย์ตามพรหมจริยสูตร (องฺ.จตุกฺก. (ไทย) 
21/25/41) มิใช่เพื่อเรียกร้องให้คนมานับถือ มิใช่เพื่ออานิสงส์ ลาภ สักการะ และความสรรเสริญ ประพฤติเพ่ือ
สังวร เพื่อความละ เพื่อความหายกําหนัดยินดี เพื่อความดับทุกข์ และในมหาอัสสปุรสูตร (ม.มู. (ไทย) 12/415-
416/451-452) ได้กล่าวว่า ภิกษุที่สมณะ คือภิกษุที่ระงับอกุศลกรรมอันลามก อันเศร้าหมอง นําให้เกิดภพใหม่ 
ให้มีความกระวนกระวาย มีวิบากเป็นทุกข์ ให้มีชาติ ชรา มรณะต่อไป โดยที่ในอันธกวินทรสูตร พระพุทธเจ้าให้
ภิกษุใหม่ที่มาสู่พระธรรมวินัยใหม่ ๆ ให้สมาทานธรรม 5 ประการคือ เป็นผู้สำรวมในปาติโมกขสังวร สมาทาน
ศึกษาอยู่ในสิกขาบททั้งหลาย เป็นผู้มีอินทรียสังวร มีสติรักษาตน รักษาใจ เป็นผู้ไม่พูดมาก เป็นผู้ถือการอยู่ป่า
เป็นวัตรหรืออาศัยเสนาสนะอันสงัด เป็นผู้มีสัมมาทิฏฐิ อย่างไรก็ตามบุคคลแบ่งออกได้เป็น 4 จําพวกคือ 1) 
กลุ่มที่ได้ยินได้ฟังเรื่องเพียงโดยย่อก็เข้าใจทันที 2) กลุ่มที่ฟังแล้วต้องการคําอธิบายขยายความจึงจะเข้าใจ 3) 
กลุ่มที่ต้องใช้เวลามากกว่าจะเข้าใจ แต่ในที่สุดก็เข้าใจ 4) กลุ่มที่อาจจะเข้าใจบ้างไม่ เข้าใจบ้าง หรืออธิบาย
อย่างไรก็ไม่เข้าใจ 

สำหรับคําสั่งสอนของพระพุทธเจ้าเรียกว่า ธรรม ต่อมาเมื่อพระสาวกทำผิดจึงบัญญัติสิกขาบทเรียกว่า 
วินัย เพื่อประโยชน์ 10 ประการคือ 1) เพื่อความยอมรับว่าดีแห่งสงฆ์ 2) เพื่อความผาสุกแห่งสงฆ์ 3) เพื่อความ
ข่มบุคคลผู้เก้อยาก 4) เพื่อความอยู่ผาสุกแห่งเหล่าภิกษุผู้มีศีลดีงาม 5) เพื่อปิดกั้นอาสวะทั้งหลายที่จะบังเกิด
ในปัจจุบัน 6) เพื่อปิดกั้นอาสวะทั้งหลายที่จะบังเกิดในอนาคต 7) เพื่อความเลื่อมใสของชุมชนที่ยังไม่เลื่อมใส 
8) เพื่อความเลื่อมใสยิ่งขึ้นของชุมชนที่เลื่อมใสแล้ว 9) เพื่อความตั้งมั่นแห่งสัทธรรม 10) เพื่อเอื้อเฟื้อพระวินัย 
ฉะนั้นคําสอนของพระพุทธเจ้าจึงมีชื่อเรียกว่า ธรรมวินัย ลักษณะการละเมิดพระธรรมวินัยของพระสงฆ์ใน
สังคมไทยปัจจุบัน พบว่ามี 2 ลักษณะคือ 1) ประพฤติวิปริตจากพระธรรมวินัย คือ ไม่ประพฤติปฏิบัติตามคํา



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  23 

สอน 2) ศรัทธาวิปริตโดยการบิดเบือนคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้า เช่น การทำบุญที่เน้นเฉพาะตัวบุญที่เป็นการ
สร้างกิเลส โดยแปลงบุญให้เป็นเรื่องของวัตถุนิยม และบริโภคนิยม แทนที่จะทำการชําระใจให้บริสุทธิ์นําไปสู่
ความสุขทางกาย คําสอนที่เน้นไปในเรื่องอิทธิปาฏิหาริย์มากกว่ าปาฏิหาริย์แห่งธรรม อันได้แก่ผลของการ
ประพฤติธรรมย่อมได้ผลดีทั้งกายและใจ ปัจจุบันมีการใช้สื่อไอทีเป็นเครื่องมือในการศึกษาธรรมและเผยแผ่
ธรรม ทางกลับกันมีการใช้สื่อไอทีโดยขาดการรู้เท่าทัน และขาดความระมัดระวังทั้งการพูด สื่อข้อความเป็นต้น 
การละเมิดพระธรรมวินัยดังกล่าวข้างต้นเป็นเหตุปัจจัยให้เกิดวิกฤติศรัทธา ซึ่งหมายถึงลักษณะความเชื่อและ
ความเลื่อมใสที่อยู่ช่วงหัวเลี้ยวหัวต่อของความคงอยู่ และความเสื่อมถอย เกิดความลังเลสงสัย การไม่เชื่อคํา
สอนทางศีลธรรมที่ปรากฏในพระธรรมวินัย ไม่มีศรัทธาในความดีและความชั่ว ไม่ปฏิบัติ ตนตามหลักศีลธรรม
อันดีงามของสังคม มุ่งเอาประโยชน์ส่วนตนเป็นสำคัญ ไม่เคารพในศาสนบุคคล รวมทั้งไม่ให้ความสำคัญแก่  
ศาสนพิธี โดยศรัทธาคือความเชื่อสิ่งที่ควรเชื่ออันกอปรด้วยเหตุผลซึ่งแบ่งได้เป็น 2 ประเภท คือ (1) ศรัทธาปิด
กั้นปัญญา ได้แก่ ศรัทธาบังคับให้เชื่อ และเมื่อเชื่อแล้วจะเชื่อแบบไม่เคลือบแคลงสงสัย (2) ศรัทธานําไปสู่
ปัญญา ได้แก่ ความเชื่อที่นําไปสู่การศึกษาสืบค้นสิ่งทั้งหลาย แต่เมื่อบุคคลเกิดศรัทธา ๆ นั้นจะทำให้เรามีความ
สนใจและเข้าไปค้นหา โดยเฉพาะศรัทธาในคนนั้นเพื่อให้เกิดความรู้และความเข้าใจความจริงมากยิ่งขึ้น 

พระพุทธองค์ตรัสสอนเรื่องศรัทธาให้ประกอบด้วยปัญญาเสมอ ทรงให้เชื่ออย่างมีเหตุผล คือใช้ปัญญา
พิจารณาให้เห็นทั้งส่วนดีและไม่ดี ทั้งคุณทั้งโทษเป็นอาทิ ศรัทธาที่พระพุทธองค์ตรัสสั่งสอน ได้แก่ ศรัทธาอัน
ประกอบด้วยปัญญาโดยให้เชื่อและพิจารณาอย่างมีเหตุผล เพื่อการดำเนินชีวิตอย่างมีคุณค่าและประสบ
ความสุขในกาลต่อไป ทรงเทศนาสั่งสอนพระภิกษุให้เป็นผู้ประพฤติดีปฏิบัติชอบ โดยมีพระวินัยเป็นกรอบแนว
ทางการปฏิบัติในการดำเนินชีวิตในเพศบรรพชิต ให้ละความสุขทางกายโดยอาศัยปัจจัยภายนอกเท่าที่จาเป็น
ในการดํารงชีวิต โดยมุ่งฝึกฝนพัฒนาตนให้ก้าวไปสู่ ศีล สมาธิ ภาวนาให้เกิดปัญญา เพื่อบรรลุธรรมและเป็นผู้ที่
น่าเคารพศรัทธาในสายตาของชาวโลก พระธรรมคําสั่งสอนของพระพุทธองค์นั้นเป็นความจริงตามธรรมชาติ 
ส่วนพระวินัยเป็นกรอบในการดํารงความเป็นพระสงฆ์ทรงนําหลักความจริงตามธรรมชาติโดยอาศัยเหตุปัจจัย 
อันเป็นเหตุเป็นผลต่อกันมาวางรูปแบบ พระพุทธองค์ทรงบัญญัติพระวินัยเพื่อประโยชน์แก่สงฆ์หรือสังคมองค์
รวม และเพื่อปิดกั้น ความทุกข์ ความเดือดร้อน ทําให้เกิดประโยชน์แก่ชีวิตทั้งทางกายและทางใจ เพื่อ
ประโยชน์ต่อมหาชนและพระพุทธศาสนาพระวินัยจึงมีความสําคัญต่อความคงอยู่ของพระพุทธศาสนาอันเป็น
กรอบการดํารงสมณสารูปสมณสาชีพ (พุทธทาสภิกขุ, 2563) ของพระภิกษุ 

สังคมไทยได้มอบความไว้วางใจให้แก่พระสงฆ์ในฐานะที่เป็นสมมติสงฆ์ เป็นอุดมเพศ คือ เพศอันสูงส่ง 
สมควรแก่การกราบไหว้ เป็นผู้มีศีลบริสุทธิ์ เป็นเนื้อหาบุญ และมีบทบาทสําคัญต่อในการรักษาพระพุทธศาสนา 
โดยมีอุบาสกและอุบาสิกาทําหน้าที่ให้การทํานุบํารุงและให้การสนับสนุนปัจจัย 4 แก่พระภิกษุที่จําเป็นต่อการ
ดํารงตนในวิถีความเป็นสมณะ และบําเพ็ญเพียรเพื่อการบรรลุธรรม จนเป็นที่มาของคํากล่าวที่ว่า “คฤหัสถ์
ถวายขาให้พระภิกษุ ส่วนพระภิกษุมอบตาให้แก่คฤหัสถ์” (พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส , 2563) การถวายขาคือ
การถวายความสะดวกในการศึกษาธรรม ปฏบิัติธรรม เผยแผ่ธรรม และปกป้องธรรมของพระภิกษุ พระภิกษุจึง
มีหน้าที่สําคัญในการมอบดวงตา คือปัญญาแห่งธรรมที่ได้จากการปฏิบัติธรรมแก่คฤหัสถ์เป็นการตอบแทน 



24  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568) 

นอกจากนี้แล้ว พระพุทธเจ้าทรงระบุคุณสมบัติของอุบาสก อุบาสิกาไว้ 5 ประการคือ 1) มีศรัทธา 2) 
มีศีล 3) ไม่ถือมงคลตื่นข่าว คือเชื่อกรรม ไม่เชื่อมงคลภายนอก 4) ไม่แสวงหาเขตบุญนอกพุทธศาสนา 5) 
บําเพ็ญบุญในพระพุทธศาสนา (องฺ.ปญฺจก. (ไทย) 22/176/293.) โดยที่ 1) ไม่ขาดการเยี่ยมเยือน พบปะ
พระภิกษุ 2) ไม่ละเลยการฟังธรรม 3) ศึกษาในอธิศีล 4) มากด้วยความเลื่อมใสในภิกษุทั้งหลาย 5) ไม่ฟังธรรม
ด้วยตั้งใจจะคอยเพ่งโทษติเตียน 6) ไม่แสวงหาทักขิไณยภายนอกหลักคําสอนนี้ 7) กระทําความสนับสนุนใน
พระพุทธศาสนาน้ีเป็นเบื้องต้น (องฺ.สตฺตก. (ไทย) 23/30/46) 

ในปัจจุบันวิกฤตการณ์ศรัทธาของประชาชนที่มีต่อพระสงฆ์ส่วนใหญ่เกิดขึ้นจากสื่อสารออนไลน์ที่
อาจจะผิดพลาดหรือเป็นการเข้าใจคลาดเคลื่อนจากหลักความเป็นจริงซึ่งอาจจะเกิดขึ้นได้ ซึ่งพระสงฆ์ใน
ปัจจุบันนี้ที่ท่านประพฤติดีปฏิบัติชอบยังมีอยู่มากซึ่งข่าวภาพบวกปรากฏอยู่ในสื่ อต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นการ
บริหารกิจการคณะสงฆ์ที่ท่านได้ทําต่อประชาชนหรือการมีจิตสาธารณะต่าง ๆ ที่ปรากฏอยู่ตามสื่อแต่อาจจะไม่
เป็นที่สนใจ ส่วนข่าวที่ประชาชนให้การสนใจคือข่าวภาพลบ ข่าวพระสงฆ์ประพฤติผิดนอกธรรมวินัยหรือมีข่าว
ที่เกี่ยวข้องกับสิ่งที่ผิดกฎหมายไม่ว่าจะเป็นยาเสพติด การซื้อประเวณี แชทที่ผิดหลุดต่าง ๆ หรือที่เกี่ยวกับเงิน
ทองหรือการอวดอุตริมนุษยธรรม ซึ่งเป็นอาบัติหนักปรากฏอยู่ในข่าวต่าง ๆ เพราะฉะนั้นแล้ว การเสพข่าว
ออนไลน์ต้องมีวิจารณญาณในการรับชมหรือทางพุทธศาสนาเรียกว่าต้องมี “โยนิโสมนสิการ” (พระสมุห์ธณัฐ
พล ธมฺมสโร (ผลาเลิศ), พระแมนรัตน์ จตฺตมโล (พิทักษ์ทรัพย์), 2566) ส่วนพระสงฆ์ที่ท่านประพฤติผิดธรรม
วินัยนั้น ประชาชนจําเป็นต้องมีส่วนที่จะรับรู้และช่วยกันปกป้องดูแลพระสงฆ์ที่เราศรัทธา เพราะท่านเป็นผู้นํา
ทางจิตวิญญาณและเป็นผู้ที่เราคาดหวังว่าจะเป็นเนื้อนาบุญ การที่จะช่วยปกป้องไม่ผิดแต่วิธีการต้องถูกต้อง
ตามหลักที่ควรจะเป็น เมื่อว่าตามพระวินัย อาบัติมีหลายระดับ มีทั้งอาบัติที่แก้ไขได้และอาบัติที่แก้ไขไม่ได้ใน
ส่วนของการพิจารณาหรือเรียกว่าการระงับอธิกรณ์ที่จะเกิดขึ้นแก่พระสงฆ์ก็มีลําดับขั้นโดยเฉพาะอย่างยิ่ง
ลําดับแรกต้องอยู่ในขั้นตอนของการพิจารณาความผิดเรียกว่าการระงับอธิกรณ์ ไม่ว่าจะเป็นการระงับอธิกรณ์ที่
เป็นอาบัติหนักหรืออาบัติเบาขึ้นอยู่กับมติของคณะสงฆ์ ถัดมาเมื่อพระสงฆ์ประพฤติผิดกฎหมายบ้านเมืองก็
ต้องขึ้นอยู่กับเจ้าหน้าที่และผู้ที่มีส่วนเกี่ยวข้องไม่ว่าจะเป็นสำนักงานพุทธศาสนาแห่งชาติ ซึ่งเป็นผู้ดูแลคณะ
สงฆ์และเจ้าหน้าที่ตํารวจที่ควบคุมในเรื่องของกฎหมาย เช่น การที่ประสงค์ดื่มสุราเสพยาเสพติดหรือประพฤติ
ผิดในส่วนที่เป็นกฎหมายก็ต้องดำเนินคดีไปตามกฎหมาย สิ่งสำคัญก็คืออยู่ที่คณะสงฆ์เป็นผู้ดูแลในเบื้องต้น
เพราะมีอำนาจหน้าที่โดยตรงส่วนใหญ่เมื่อเกิดปัญหาหรือข้อร้องเรียนเกี่ยวกับพระสงฆ์แล้วในส่วนของการ
ระงับอธิกรณ์หรือการพิจารณาความผิดใช้พระวินัยอยู่ 2 ข้อคือการพิจารณาต่อหน้าสงฆ์ (สัมมุขาวินัย) และ
การปกปิดไว้ (ติรวัตถารกวินัย) ซึ่งเหล่านี้ล้วนเกิดสงสัยให้แก่ประชาชนทั่วไป ส่วนความพึงพอใจของประชาชน
ที่จะเห็นต่างหรือเห็นด้วยก็เป็นการปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นเป็นแรงกระเพื่อมของข่าวมากกว่า เพราะฉะนั้นแล้ว
การตัดสินตามพระธรรมวินัย กฎหมายและพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ ถือว่าเป็นทางออกของคณะสงฆ์ซึ่งมีมหา
เถรสมาคมเป็นผู้มอบนโยบายในส่วนของประชาชนทั่วไปก็มีหน้าที่สอดส่องพระภิกษุสามเณรให้อยู่ในพระ
ธรรมวินัยและสนับสนุนคุ้มครองรักษาพระพุทธศาสนาให้มีความมั่นคงต่อไป ศรัทธาวิปริตยังนําไปสู่การมุ่งเน้น
ไปที่ “อามิสบูชา” แทนที่จะมุ่งเน้น “ปฏิบัติบูชา” ด้วยเหตุนี้ อามิสบูชาจึงนําไปสู่การสร้างและบูชาวัตถุ การ



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  25 

สนับสนุนและส่งเสริมการความต้องการด้านวัตถุธรรมมากกว่าการปฏิบัติธรรม จึงทําให้อุบาสกอุบาสิกาเข้าไม่
ถึงเนื้อธรรมอย่างแท้จริง เพราะอุบาสกอุบาสิกายังไม่เข้าใจในคําว่า “ศรัทธา” ที่แท้จริง ซึ่งศรัทธาเป็น
คุณธรรมที่ต้องการก่อนในเบื้องตน แต่ต้องเป็นศรัทธาที่ประกอบด้วยปัญญา ปราศจากปัญญาแล้วจะเป็นความ
งมงาย ไม่ใช่ศรัทธาที่ต้องการในพุทธศาสนา ความงมงายมีอยู่ในที่ใด ความเป็นทาสก็มีอยู่ในที่นั้น พุทธศาสนา
ต้องการให้ชาวพุทธเป็นไท แนวทางเหล่านี้ จึงไม่สอดรับกับประเด็นที่พระพุทธเจ้าให้เชื่อกรรม เชื่อผลของ
กรรม เชื่อว่ามนุษย์มีกรรมเป็นของตน และเชื่อเชื่อในธรรมของพระพุทธเจ้า แต่พุทธศาสนิกชนจํานวนหนึ่ง
ไม่ได้ปฏิบัติตามแนวทางดังกล่าว แต่ได้ฝากความเช่ือมั่นไปไว้กับปัจจัยภายนอก ไม่ว่าจะเป็นเครื่องรางของขลัง 
อาจารย์ที่ตนเคารพนับถือ สิ่งศักดิ์สิทธิ์อิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ เมื่อสิ่งที่ตัวเอง เชื่อมั่นกระทําการบางอย่างที่ไม่
ถูกต้องและเหมาะสม จึงทําให้พลาดโอกาสในการพัฒนาตนในระดับที่สูงต่อไป (วศิน อินทสระ, 2537) 

วิกฤตศรัทธาของพระสงฆ์ไทยต้องอาศัยหลายภาคส่วนที่จะมีส่วนร่วมในการแก้ไขปัญหาที่จะเกิดขึ้น
แก่คณะสงฆ์ ซึ่งประกอบด้วยตัวคณะสงฆ์เองที่จะต้องสอดส่องพระภิกษุสามเณรที่อยู่ในการปกครองของตนให้
อยู่ในพระธรรมวินัย กฎหมายพระราชบัญญัติมหาเถรสมาคม และกฎหมายที่เกี่ยวข้องต่าง ๆ รวมถึงประชาชน
ที่จะต้องมีศรัทธามั่นคงในคําสอนของพระพุทธศาสนาไม่ถือมงคลตื่นข่าวหรือเสพสื่อโดยขาดการไตร่ตรองและ
นโยบายจากมหาเถรสมาคมหรือการรณรงค์ให้มีความเข้าใจในเรื่องของธรรมวินัยพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ให้
เข้าถึงพระภิกษุสามเณรภายในประเทศไทย จึงจะสามารถแก้วิกฤตศรัทธาของประชาชนที่มีต่อพระสงฆ์ไทยได้
เพราะในยุคปัจจุบันเป็นยุคโซเชียลที่มีความเทคโนโลยีมีความทันสมัยและสามารถเข้าถึงข่าวสารได้โดยง่าย
เพราะฉะนั้นต้องมีโยนิโสมนสิการประกอบด้วยความพิจารณาเหตุสังเกตผลและทําให้เกิดการเสพข่าวได้อย่าง
ถูกต้องแม่นยําและช่วยสอดส่องพระภิกษุสามเณร อุปถัมภ์เกื้อกูลทําให้พุทธศาสนามั่นคงจึงจะสามารถ
แก้ปัญหาวิกฤติศรัทธาได้ 
 
4. การสร้างศรัทธาและการปรับตัวพระพทุธศาสนานิกายเถรวาทในปัจจุบัน 

ความเชื่อหรือศรัทธาที่มนุษย์แต่ละคนแต่ละเชื้อชาติมีต่อโลก ต่อจักรวาล ต่อสังคม และต่อตนเองนั้น 
ย่อมจะต้ังอยู่บนพ้ืนฐานความรู้และความเชื่อที่แตกต่างกัน (สุวัฒน์ จันทรจํานง, 2540) ในทางพระพุทธศาสนา
ถือว่า ศรัทธาเป็นธรรมะเบ้ืองต้นที่สําคัญยิ่ง เป็นแนวทางหรือเป็นอุปกรณ์ชักนําให้เดินหน้าต่อไป เมื่อใช้ถูกต้อง
จึงเป็นการเริ่มต้นที่ดี เป็นจุดเริ่มต้นแห่งการประกอบพิธีกรรมต่าง ๆ ในทางศาสนา เป็นแนวทางในการละเว้น
จากความชั่วทําแต่ความดี โดยเริ่มตั้งแต่ระดับโลกิยะไปสู่ระดับโลกุตตระอันเนื่องมาจากศรัทธาเป็นตัวเหตุการ
ประพฤติปฏิบัติตามเป็นตัวผลหรือ ศรัทธาเป็นพืชความเพียรเป็นผลนั่นเอง (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) , 
2541) ความเชื่อทางพุทธศาสนา ยังสามารถให้ความหมายได้อีกว่า หมายถึง การรับรู้และยอมรับของบุคคล
เกี่ยวกับพุทธศาสนา ความเช่ือทางพุทธศาสนานั้น มีความสําคัญต่อวิถีการดําเนินชีวิตของพุทธศาสนิกชนอย่าง
มาก ความเชื่อที่เป็นหลักสําคัญทางพุทธศาสนาประกอบด้วย ลักษณะขั้นต้นของพุทธมามกะ คือ ความเชื่อใน
ไตรสรณะคมน์ หรือพระรัตนตรัยได้แก่ ความเชื่อในพระพุทธ พระธรรม และพระสงฆ์ ซึ่งเป็นหลักความเชื่อ
เบื้องต้นที่ชาวพุทธจะต้องยึดถือ เพราะความเชื่อนี้ถือว่าเป็นเครื่องหมายของพุทธศาสนิกชน ดังนั้นต้องมีความ



26  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568) 

เชื่อในพระรัตนตรัย และยึดถือพระรัตนตรัยเป็นที่พึ่ง คือ ต้องเชื่อว่า พระพุทธเจ้าเป็นผู้รู้ และเป็นผู้ปฏิบัติชอบ 
พระธรรม คือ คําสั่งสอนของพระพุทธเจ้า พุทธศาสนิกชนควรรู้ และพระสงฆ์ เป็นผู้เผยแพร่พระธรรมคําสอน 
แก่ประชาชน  

การศึกษาความเช่ือทางพุทธศาสนา ได้แบ่งความเช่ือเป็น 3 ด้าน คือ 1. ความเชื่อในพระพุทธเจ้า เป็น
ความมั ่นใจในฐานะที่ท่านเป็นบุคคลต้นแบบที่ยืนยันถึงความสามารถของมนุษย์ว่า เป็นผู ้มีสติปัญญา 
ความสามารถที่จะฝึกหรือพัฒนาให้บริบูรณ์ได้ สามารถหยั่งรู้หลักธรรม บรรลุความหลุดพันเป็นอิสระ ไร้ทุกข์ 
ลอยเหนือโลกธรรมและมีความดีสูงสุดเลิศที่แม้เทพเจ้าและพรหมก็เคารพบูชา 2. ความเชื่อในพระธรรม ได้แก่ 
ความมั่นใจในความจริงและความดีงามที่พระพุทธเจ้า ได้แสดงไว้ว่าเป็นสิ่งที่พระองค์ได้ค้นพบ ปฏิบัติเห็นผล 
ประจักษ์กับตนเองแล้วจึงนํามาประกาศเปิดเผยไว้ ธรรมคือกฎแห่งธรรมชาติ เป็นกลางและเที่ยงธรรมต่อทุก
คน ผู้ใดรู้จักพัฒนาตนเองให้มีสติปัญญา นําความรู้ทางธรรมหรือความจริงนี้มาใช้ประโยชน์ต่อสิ่งทั้งหลาย ด้วย
ความรู้เท่าทันสภาพความเป็นจริง ก็จะแก้ปัญหาได้ดีที่สุดและมีชีวิตดีที่สุด 3. ความเชื่อในพระสงฆ์ พระสงฆ์
คือ ผู้สละบ้านเรือนมาบวชในพุทธศาสนาได้ศึกษาและปฏิบัติตามหลักธรรมของพระพุทธเจ้า ความเชื่อใน
พระสงฆ์ คือ ความมั่นใจในกลุ่มบุคคลนั้นว่ามีธรรมเป็นรากฐาน เป็นผู้มีจิตใจห่างทุกข์ แม้จะมีพัฒนาการทาง
จิตปัญญาในระดับต่างกัน แต่ก็อยู่ร่วมกันด้วยดี ด้วยการรูธ้รรมและปฏิบัติธรรม  

ความเชื่อหรือศรัทธาในทางพระพุทธศาสนาที่ประกอบด้วยปัญญาพิจารณาให้รู้เหตุและผลประกอบ
กันและมีข้อหนึ่งที่บอกว่า “เชื่อในพระสงฆ์” กล่าวคือพระสงฆ์ที่สละบ้านเรือนมาบวชในพุทธศาสนาได้ศึกษา
และปฏิบัติตามหลักธรรมคําสอนของพระพุทธเจ้าเป็นเนื้อนาบุญเป็นผู้ห่างใจจากโรคห่า งไกลจากกิเลสผู้
ประพฤติธรรมเพื่อความร่มเย็นของพุทธศาสนาเหล่านี้ถือว่าเป็นความคาดหวังของประชาชนที่เกิดขึ้นแก่
พระสงฆ์แต่อย่างไรก็ดีคําสอนของพระพุทธเจ้ายังคงอยู่ถึงแม้จะเกิดวิกฤตศรัทธาก็ตาม ยังจําเป็นจะต้องมี
ศรัทธาที่ประกอบด้วยปัญญาไม่ว่าจะเป็นศรัทธาในกรรม เชื่อในกรรม เชื่อในวิบากกรรม เชื่อในสัตว์มีกรรม
เป็นของตนหรือเชื่อในปัญญาตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า เหล่านี้ต้องอยู่ในฐานของมีปัญญาด้วยเมื่อขาดปัญญาจะ
ไม่มีการพิจารณาเหตุและผล 

ดังนั้น จึงอาจกล่าวได้ว่า พุทธศาสนาจะเผชิญกับบริโภคนิยมได้ มิใช่ด้วยการให้คํามั่นสัญญาว่าจะนํา
โชคลาภและความมั่งมีศรีสุขมาแก่ผู้คน การสังเคราะห์หลักธรรมเพื่อทําความเข้าใจโลกสมัยใหม่ มีหลักธรรม
ทางพุทธศาสนาหลายประการที่ช่วยให้เข้าใจความเป็นจริงของชีวิตและโลกได้ดีขึ้น สิ่ งสําคัญกว่านั้นก็คือ
ความสามารถในการตอบสนองความต้องการทางจิตใจในส่วนลึกของผู้คน ความลุ่มลึกในทางจิตวิญญาณของ
พุทธศาสนาที่สามารถสื่อถึงคนร่วมสมัยได้ จึงเป็นสิ่งสําคัญประการหนึ่งสําหรับการฟื้นฟู สร้างศรัทธาให้
พระพุทธศาสนาในยุคโลกาภิวัตน์ได้ 
 
5. บทสรุป 

จากปัญหาต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นภายในพระพุทธศาสนา อาจกล่าวได้ว่าการปรับตัวของพุทธศาสนานิกาย  
เถรวาทในประเทศไทยในยุคปัจจุบัน ควรให้ความสำคัญที่ตัวบุคคล คือ พระภิกษุสงฆ์ สามเณรผู้เผยแพร่คำ



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  27 

สอนขององค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า และพุทธบริษัทในพุทธศาสนา เพราะในท้ายที่สุดแล้ว มนุษย์ล้วนเป็นทุกข์
จากกิเลสของตน การสนับสนุนส่งเสริมให้พระภิกษุ สามเณรมีองค์ความรู้ที่ถูกต้องเกี่ยวกับคำสอนของพระ
พุทธองค์จึงเป็นคำตอบในการปรับตัวเข้าถึงพุทธศาสนิกชนในพุทธศาสนานิกายเถรวาทอย่างแท้จริง เพราะคำ
สอนที่สืบต่อกันมาจากพระเถระเมื่อครั้งปฐมสังคายนา จะช่วยแก้ปัญหาความทุกข์ภายในใจของพุทธบริษัท     
ผู้ต้องการที่พึ่งได้ ยิ่งนำเอาสื่อเทคโนโลยีในปัจจุบันมาใช้ในทางควรก็จะยิ่งส่งเสริมศรัทธาของพุทธบริษัทให้มี
ความมั่งคงในพระพุทธศาสนาได้ ตราบนั้นพระพุทธศาสนาจึงยังคงมีบทบาทในฐานะที่พึ่ง ที่ยึดเหนี่ยวทาง
จิตใจสืบไป 

บรรณานุกรม 

พระครูอาทรวนกิจ (อนาลโย ฉันทสิริกุล). (2557). การศึกพัฒนาการใช้สอยผ้าจีวรของพระสงฆ์. สารนิพนธ์
ปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาพระพุทธศาสนา, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระธรรมดิลก (สมาน สุเมโธ). (2552). ความรู้เกี่ยวกับกฐินทาน. ขอนแก่น: ขอนแก่นการพิมพ์. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2541). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ (พิมพ์ครั้งที่ 7). กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระมหาไพจิตร อุตฺตมธมฺโม. (2565). รูปแบบการดำรงชีวิตของพระภิกษุนิกายเถรวาท. วารสารวิชาการและ

วิจัย มหาวิทยาลัยภาคตะวันออกเฉียงเหนือ ปีที่ 12 ฉบับที่ 4 ตุลาคม–ธันวาคม 2565: 192-207. 
พระมหาหรรษา ธรรมหาโส. (2563). สถานการณ์พุทธบริษัทในสังคมไทย: ศรัทธาวิปริตหรือวิกฤติศรัทธา. 

สืบค้นเมื่อ 22 พฤศจิกายน 2566, จาก https://www.mcu.ac.th/article/detail/460. 
พระสมุห์ธณัฐพล ธมฺมสโร (ผลาเลิศ), พระแมนรัตน์ จตฺตมโล (พิทักษ์ทรัพย์). (2566). วิกฤติการณ์ศรัทธาของ

ประชาชนที่มีต่อพระสงฆ์ไทยและแนวทางการสร้างศรัทธาของพระสงฆ์ในยุคโซเชียล.  วารสาร
พุทธนวัตกรรมและการจัดการ ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม-กุมภาพันธ์ 2566: 191-204. 

พุทธทาสภิกขุ. (2563). ตัวกูของกู. สืบค้นเมื่อ 22 พฤศจิกายน 2566, จาก http://www.buddhadasa.com/ 
pdf/self.pdf 

ภาณุทัต ยอดแก้ว. (2562). ความเป็นยุคสมัยใหม่ทางพระพุทธศาสนาของไทย: กรณีศึกษาวาทกรรมด้าน
สิทธ ิมนุษยชนของพระสงฆ์ไทย. (ว ิทยานิพนธ์ปร ิญญาดุษฎีบ ัณฑิต). กร ุงเทพมหานคร. 
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. สืบค้นจาก https://cis.tu.ac.th/uploads/ci/academic-work/phd-
thesis/62_panutatt.pdf 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

วศิน อินทสระ. (2537). ชาวพุทธกับวิกฤติศรัทธาชมรมกัลยาณธรรม. สมุทรปราการ: บุญศิริ. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2563). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 

34. ผลิธัมม์. 



28  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568) 

สมบูรณ์ วัฒนะ และคณะ. (2564). พระพุทธศาสนากับวิถีชีวิตคนไทยในดินแดนสุวรรณภูมิ . วารสารสันติ
ศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 (พฤษภาคม 2564): 952.  

สุวัฒน์ จันทรจํานง. (2540). ปรัชญาและศาสนา. กรุงเทพฯ: สํานักพิมพ์สุขภาพใจ. 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  29 

ศึกษาวิเคราะห์หลักปรัชญาที่เป็นพื้นฐานของการศึกษา 
A Study and Analysis of the Philosophical Foundations of Education 

 
 

สัญญา กลัดงาม 
Sanya Klund-ngam 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลยัมหามกุฏราชวิทยาลัย 
Graduate School Mahamakut Buddhist University 

E-mail: sanya.eng089@gmail.com 
วันที่รับบทความ (Received) : 1 มกราคม 2568 

วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 27 พฤษภาคม 2568 
วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 27 พฤษภาคม 2568 

 
 
บทคัดย่อ 
 ปรัชญาการศึกษาเป็นองค์ประกอบสำคัญที่มีบทบาทโดยตรงต่อการจัดการศึกษา โดยเฉพาะปรัชญาที่
เกี่ยวข้องกับการศึกษานั้น หมายถึงอุดมคติและอุดมการณ์ขั้นพื้นฐานที่ใช้เป็นหลักในการกำหนดทิศทาง 
แนวทางและเป้าหมายของการจัดการศึกษา รวมถึงกระบวนการเรียนการสอนทั้งหมด ด้วยเหตุนี้  พื้นฐานทาง
ปรัชญาการศึกษาจึงเป็นจุดเริ่มต้นของการพัฒนากรอบแนวคิดในการกำหนดความมุ่งหมายของการศึกษาใน
ภาพรวม และเป็นเครื่องมือสำคัญในการกำหนดรูปแบบการจัดการเรียนรู้ให้สอดคล้องกับเป้าหมายของ
หลักสูตรในบริบทของโลกยุคใหม่ สำหรับบทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาความหมายและหลักการของ
ปรัชญาการศึกษา โดยเน้นการวิเคราะห์แนวคิดของนักปรัชญาทั้งในโลกตะวันตกและในประเทศไทย ซึ่งเป็น
พื้นฐานสำคัญของการสร้างองค์ความรู้ด้านปรัชญาการศึกษาในบริบทไทย พร้อมทั้งจำแนกแนวคิดของแต่ละ
ทฤษฎีทางปรัชญาการศึกษาว่ามีความเหมือนหรือแตกต่างกันอย่างไร เพื่อนำข้อมูลดังกล่าวมาใช้เป็นแนวทาง
ในการพัฒนาแนวคิดทางการเรียนการสอนให้มีความเหมาะสมและตอบสนองต่อความต้องการของการศึกษา
ยุคปัจจุบันอย่างมีประสิทธิภาพ 
คำสำคัญ: ปรัชญาการศึกษา, แนวคิดของนักปรัชญา, การจัดการศึกษา 
 
Abstract 
 The philosophy of education plays a critical role in guiding educational management, 
particularly through its influence on the formulation of educational foundations and values. 
Educational philosophy refers to the core ideals and ultimate principles that shape the 



30  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568) 

purpose, direction, and organization of educational systems. It provides a conceptual 
framework for setting educational goals, designing pedagogical methods, and structuring 
learning processes. As such, it serves as the cornerstone for determining the aims of education 
and shaping teaching and learning practices, which are increasingly essential in addressing the 
challenges of contemporary education. This article seeks to explore the definitions and 
essential principles of educational philosophy through an analysis of key ideas proposed by 
both Western philosophers and Thai scholars, whose contributions have significantly 
influenced the philosophical underpinnings of Thai education. It further classifies and 
compares various schools of educational thought, identifying their commonalities and 
differences. Ultimately, the study aims to apply these philosophical insights to enhance 
pedagogical practices, ensuring they align with fundamental educational principles relevant to 
the modern era. 
Keywords: Philosophy of Education, Philosophical Thought, Educational Management 
 
1. ความเบื้องต้นเกี่ยวกับหลักการและปรัชญาการศึกษา 
 ปรัชญาเป็นแนวคิดส่วนการศึกษาเป็นกานนำแนวคิดนั้นไปปฏิบัติให้บังเกิดผลตามองค์ประกอบของ
การศึกษา หรือการนำเอาปรัชญาทั่วไปมาจัดการศึกษาตามแนวทางปรัชญาการศึกษา ในยุคโลกาภิวัฒน์มีการ
เปลี่ยนแปลงหลักการแนวคิดทฤษฎีและการปฏิบัติอย่างมากมายทางด้านการศึกษา เพียงแต่อุดมการณ์ของ
การศึกษาในแง่ของปรัชญา ความเชื่อ และอุดมกาณ์ยังดำรงค์อยู่เพื่อวัตถุประสงค์ในการพัฒนามนุษย์ สังคม
มนุษย์ เพื่อบรรลุความเป็นมนุษย์ สู่งสังคมอันเป็นอารยะ การดำเนินการศึกษาทุกระดับจะสำเร็จมากน้อย
เพียงใดนั้น อยู่ที่การนำไปปฏิบัติให้เป็นไปตามความเชื่อที่ถูกต้องเป็นจริงที่สุด เพื่อชีวิตและสังคมโดยแท้จริง 
 มนุษย์ทุกคนตระหนักดีว่าการศึกษามีความจำเป็นต่อมนุษย์ตั้งแต่เกิดจนตาย มนุษย์จึงพยายามศึกษา
ค้นคว้าหาคุณค่าให้กับชีวิตอย่างไม่เคยหยุดยั้ง ผลของการศึกษาเรียนรู้นี้เอง ทำให้มนุษย์ค้นพบสิ่งต่างๆ 
มากมาย โดยสิ่งต่างๆ เหล่านี้คือบรรดาศาสตร์หลากหลายสาขาที่ได้เป็นแนวคิดความเชื่อที่ได้ศึกษาในปัจจุบัน 
 ปรัชญาการศึกษา ตามรูปศัพท์ หมายความว่า วิชาว่าด้วยความรู้อันเกี่ยวกับการศึกษา ความรู้อัน
เกี่ยวกับการศึกษาย่อมหมายความรวมถึงทั้งวัตถุประสงค์ของการศึกษาเนื้อหา วิชาที่ให้ศึกษา วิธีการให้ศึกษา 
ปรัชญาการศึกษาจึงมีบทบาทสำคัญในการควบคุมทิศทางการศึกษาหากผู้บริหารการศึกษาหรือครูผู้สอนมี
แนวความคิดเกี่ยวกับปรัชญาการศึกษาอย่างไร ก็จะสามารถกำหนดวัตถุประสงค์ของการสอน เนื้อหาวิชาที่
สอนและวิธีการสอนไปตามแนวทางที่ยึดถือหรือตามที่เห็นว่าเหมาะสม จากพัฒนาการของการศึกษาที่มีการ
วิวัฒนาการมาตามลำดับตั้งแต่ยุคก่อนประวัติศาสตร์จนถึงปัจจุบัน ซึ่งจะมองเห็นได้ว่ามนุษย์แต่ละยุคแต่ละ
สมัยกำหนดวัตถุประสงค์ เนื้อหาวิชา และวิธีการในการศึกษาแตกต่างกันไปหรือกล่าวอีกนัยหนึ่งว่า มนุษย์



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  31 

จัดการศึกษาตามแนวปรัชญาการศึกษาที่แตกต่างกันไปตามยุค ตามสมัย ทั้งนี้แล้วแต่ความต้องการอันจำเป็น
ของสังคม และท้องถิ่นในยุคนั้นๆ  
2. ความหมายเกี่ยวกับปรัชญา  

คำว่าปรัชญา มีรากศัพท์มาจากภาษาสันสกฤต แยกได้ 2 คำ คือ ปฺร คือ ประเสริฐ และ ชฺญา คือ
ความรู้ เมื่อนำมารวมกัน (ปรฺ +ชฺญา) เป็นปรัชญา แปลตามรากศัพท์ว่า ความรู้อันประเสริฐ 
 ราชบัณฑิตยสถาน ให้ความหมายของ ปรัชญา ไว้ว่า ปรัชญาเป็นคำนามคือวิชาที่ว่าด้วยหลักแห่ง
ความรู้และความเป็นจริง (ราชบัณฑิตยสถาน, พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554, พิมพ์ครั้งที่ 2, 
(กรุงเทพมหานคร, บริษัท นานมีบุคส์พับลิเคช่ัน, 2556), หน้า 714) 
 คำว่า ปรัชญา แปลว่า วิชาว่าด้วยหลักแห่งความรู ้และความจริง ตรงกับคำในภาษาอังกฤษว่า 
Philosophy ซึ่งมาจากรากศัพท์ภาษากรีกว่า Philosophos คำว่า Philos หมายถึง Loving หรือ ความรัก คำ
ว่า Sophos หมายถึง wise หรือ wisdom ซึ่งแปลว่า ความรู้หรือความฉลาด ดังนั้น คำว่า ปรัชญา ตาม
ความหมายในภาษาอังกฤษซึ่งมีรากศัพท์มาจากภาษากรีก จึงแปลว่า Love of ระระWisdom หรือ ความรักที่
มีต่อความรู้ 
  พระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมหมื่นนราธิปพงศ์ประพันธ์ (องค์วรรณ ไวทยากร) ทรงแปลคำว่า ปรัชญา
จากภาษาอังกฤษคือ philosophy มีรากศัพท์มาจากภาษากรีกคือ philosophia ซึ่งมีความหมายว่า Love of 
widom (ความรักในความรู้ หรือความสนใจใคร่รู้) 
 นอกจากนี้ คำว่า ปรัชญา นักปราชญ์ไทยและต่างประเทศ ได้ให้ความหมายไว้ มทั้งที่คล้ายคลึงกัน
และแตกต่างกัน ที่เป็นเช่นนี้อาจมาจากสาเหตุของการมองและการเน้นถึงสาระสำคัญหรือแก่นของปรัชญา
แตกต่างกัน อย่างไรก็ตาม หากพิจารณาถึงจุดหมายสำคัญก็มุ่งเน้นเรื่องความรู้เป็นหลัก โดยมีคำจำกัดความที่
สำคัญดังนี้  
 ปรัชญา คือ ความคิดเห็นใด ๆ ที่ยังพิสูจน์ไม่ได้ หรือสรุปแน่นอนไม่ได้ แต่ถ้าพิสูจน์ได้ลงตัวแล้ว เราก็
จัดว่าเป็นศาสตร์ (จำนงค์ ทองประเสริฐ, ปรัชญาตะวันตกสมัยโบราณ, (กรุงเทพมหานคร : แพร่วิทยา, 2514), 
หน้า 2) 
 ความหมายจากคำว่า ปรัชญา แม้นักปราชญ์ทั้งหลายให้คำจำกัดความหรือความหมายที่คล้ายคลึง
และแตกต่างกัน อย่างไรก็ตาม หากประมวลคำจำกัดความหรือความหมายเข้าเป็นกลุ่มแล้ว สามารถแยกได้ 2 
กลุ่มความหมายดังนี ้

1. ความหมายตามตัวอักษร คือความหมายที่มาจากคำแปลตามรูปศัพท์ของปรัชญา หมายถึง ความรู้
อันประเสริฐ ในความหมายนี้ ปรัชญาคือ ความรู้ที่ครอบคลุมความรู้ทั้งหมดทุกศาสตร์ ทุกวิชา ซึ่งความหมายที่
มีลักษณะเป็นแม่แบบหรือเป็นพื้นฐานให้แก่ความรู้ทั้งหลายตรงกับคำนิยามว่า ปรัชญา คือศาสตร์แห่งศาสตร์
ทั้งหลาย 

2. ความหมายตามลักษณะของการนำไปใช้ คือ ความหมายที่อยู่ในรูปของทฤษฎี หลักการ ความคิด 
และคติความเชื่อต่าง ๆ ตัวอย่างเช่น การยึดคติว่า กินเพื่ออยู่ มิได้อยู่เพื่อกิน  แต่มีอีกคติว่า เรื่องกินเรื่องใหญ่ 



32  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568) 

ตายเรื่องกลาง คุกตะรางเรื่องเล็ก เป็นต้น ปรัชญาในความหมายตามลักษณะที่นำไปใช้นี้ มีความหมายและ
ขอบเขตแคบ คือ มีความหมายจำเพาะเจาะจงเฉพาะเรื่องเฉพาะกรณี ดังนั้น ปรัชญาในความหมายที่สองนี้ จึง
ใช้เฉพาะบุคคลและสังคมแต่ละแห่งเท่านั้น 
 สรุปว่า คำว่าปรัชญาตรงกับภาษาอังกฤษว่า Philosophy มาจากรากศัพท์ว่า Philosophia เป็นคำ
ภาษากรีกโบราณ ซึ่งมาจากคำว่า Philo แปลว่า ผู้รัก และ Sophia แปลว่า ความปราดเปรื่อง ดังนั้น คำว่า 
Philosophy จึงแปลว่า Loving of Wisdom เนื่องจากชาวกรีกโบราณมักเรียกตัวพวกเขาว่า Wise men เช่น 
Pythagoras (ราวปี 510 – 500 ก่อน ค.ศ.) ต้องการให้เรียกท่านว่า Love of wisdom หรือ philosopher 
จึงเป็นคำที่มาของคำว่า philosophy โดยสรุปแล้วคำว่า philosophy ตามความหมายของภาษา คือ ความรัก
ความปราดเปรื่อง ความปรารถนาจะเป็นนักปราชญ์นั่นเองคือ การรู้ว่าตัวเองไม่ฉลาดแต่อยากฉลาด 
 
3. ปรัชญาการศึกษาและทฤษฎีทางการศึกษา 
 ในยุคโบราณจนถึงปัจจุบันมีความหมายหลายความหมายที่เกี่ยวกับการศึกษา ซึ่งแปรเปลี่ยนไปตาม
ยุคสมัย และกลุ่มประเทศที่มีทัศนคติแตกต่างกัน เพราะความเข้าใจไม่ตรงกัน จึงมีคำนิยามและความหมาย
ของการศึกษา ดังนี้ 
 การศึกษาเป็นการพัฒนาคน และการพัฒนาคนนั้น ย่อมมุ่งที่จะบรรลุเป้าหมายใดเป้าหมายหนึ่ง และ
เป้าหมายย่อมกำหนดด้วยคุณค่า แต่ของสิ่งเดียวกันมีค่าสำหรับแต่ละคนไม่เหมือนกัน ดังนั้น แต่ละคนจึงนิยาม
การศึกษาไม่เหมือนกัน สุดแต่ว่าผู้นิยามจะถือว่าอะไรเป็นคุณค่าสูงสุดของคน 
 การศึกษา มีความหมายแบ่งได้ 2 ประการ ได้แก่ 1) เป็นศาสตร์หรือวิชาการแขนงหนึ่ง และ 2) เป็น
กระบวนการทางสังคม คือเป็นศาสตร์หรือวิชาการแขนงหนึ่ง  

อีกประการหนึ่ง การศึกษา หมายถึง ศาสตร์ หรือวิชาการแขนงหนึ่ง ที่รู้จักในชื่อต่าง ๆ กัน เช่น วิชา
การศึกษา วิชาครู ครุศาสตร์ หรือศึกษาศาสตร์ เป็นต้น และศาสตร์หรือวิชาดังกล่าวนี้ประกอบขึ้นด้วยหมวด
วิชา 3 วิชา ได้แก่ (1) หมวดวิชาพื้นฐานทางการศึกษา หรือหมวดวิชาที่ว่าด้วยทฤษฎี (2) หมวดวิชาที่ว่าด้วย
ระเบียบวิธีดำเนินการศึกษา (3) หมวดวิชาเฉพาะที่ว่าด้วยเทคนิค และการจัดการศึกษาตามระดับ และรูปแบบ
ต่าง ๆ เช่นการศึกษาก่อนวัยเรียน การอนุบาลศึกษา การประถมศึกษา การอุดมการณ์ศึกษา การศึกษานอก
โรงเรียน การอาชีวศึกษา และการศึกษาพเิศษ เป็นต้น (บรรจง จันทรสา, ปรัชญาเบื้องต้น, (กรุงเทพมหานคร : 
โฮเดียนสโตร์), 2529). หน้า 13) 

ส่วนในเรื่องกระบวนการทางสังคมนี้ ทางการศึกษาในฐานะกระบวนการทางสังคมนั้นสามารถแยก
ออกได้เป็น 2 กลุ่ม คือ การศึกษาในทัศนะของนักปรัชญาตะวันตกและการศึกษาในทัศนะของนักปรัชญาไทย
ดังนี ้

1. การศึกษาในทัศนะของนักปรัชญาตะวันตก  
นักปรัชญาการศึกษาทางตะวันตก ได้ให้คำนิยามของการศึกษาไว้ดังนี้ 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  33 

  การศึกษา คือ ความสามารถที่จะทำให้ผู้เรียนรู้สึกเป็นสุขเป็นทุกข์ได้ในโอกาสที่เหมาะสมและพัฒนา
สิ่งที่เป็นความงามและความสบูรณ์ทุกอย่าง โดยผู้เรียนอาจทำให้เกิดขึ้นได้ทั้งในร่างกายและวิญญาณของเขา 
(เพลโต Plato 427-347 ปีก่อน ค.ศ.) 
 การศึกษา คือการสร้างสรรค์ให้ผู้เรียนเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ทั้งร่างกายและจิตใจ การศึกษาจะช่วยให้
ความสามารถทางจิตวิญญาณของมนุษย์พัฒยนาสูงขึ้น จนบรรลุถึงความจริง ความดี และความงาม (สุนทรียะ) 
อันสูงสุด ซึ่งจะส่งผลให้บรรลุความสุขสมบูรณ์ (อริสโตเติล Aristotle 384-322 ปีก่อน ค.ศ.) 
 การศึกษา ควรคำนึงถึงเสรีภาพ ความงอกงาม ความภูมิใจ และกิจกรรม (ซอง ฌาคส์ รุซโซ Jean 
Jecques Rousseau ค.ศ.1712-1778) 
 การศึกษา หมายถึง เป็นกระบวนการ ๆ เปลี่ยนทางพฤติกรรม อันได้แก่การพัฒนาทางสติปัญญา การ
พัฒนาทางจิตใจ และพัฒนาการทางทักษะ (นักจิตวิทยาการศึกษา) 

2. การศึกษาในทัศนะนักปรัชญาไทย 
นักปรัชญาการศึกษาไทย หรือผู้เชี่ยวชาญทางสังคมวิทยา และผู้เชี่ยวชาญทางมานุษยวิทยาได้ให้คำ

นิยามเกี่ยวกับการศึกษาไว้ดังนี ้
 การศึกษา คือ การพัฒนาขันธ์ 5 คือ รูปหรือร่างกาย เวทนาหรือความรู้สึก สัญญาหรือความจำ สังขาร
หรือความคิด และวิญญาณหรือความรู้ (สาโรช บัวศรี,ความคิดบางประการทางการศึกษา, (กรุงเทพมหานคร: 
กรมการฝึกหัดครูกระทรวงศึกษาธิการ, 2526), หน้า 10-11) 
 การศึกษา หมายถึง การประพฤติปฏิบัติหน้าที่ (ธรรมะ) เพื่อความรอดพ้นจากสิ่งที่ไม่พึงประสงค์ อัน
ได้แก่ ความทุกข์ทรมาน ความยุ่งยาก และความลำบากแก่จิตใจ ทำความเป็นมนุษย์ให้ถูกต้องสมบูรณ์  (พุทธ
ทาสภิกขุ, การศึกษาคืออะไร, (กรุงเทพมหานคร: ธรรมบูชา. 2519), หน้า 4) 
 การศึกษาคือสิกขา การสำเหนียกข้อที่ต้องศึกษา ข้อปฏิบัติสำหรับฝึกอบรมมี 3 อย่าง คือ 1) อธิสีลสิก
ขา ฝึกอบรมในเรื่องศีล 2) อธิจิตตสิกขา ฝึกอบรมในเรื่องจิต เรียกว่าสมาธิ 3) อธิปัญญาสิกขา ฝึกอบรมในเรื่อง
ปัญญา รวมเรียกว่าไตรสิกขา (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, พิมพ์
ครั้งที่ 9, (กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2543), 339) การศึกษามีจุดมุ่งมหายเพื่อ
ทำชีวิตให้เข้าถึงอิสรภาพ คือทำให้ชีวิตหลุกพ้นจากอำนาจครอบงำจากปัจจัยภายนอกให้มากที่สุดและมีความ
เป็นใหญ่ในตัว สามารถกำหนดความเป็นอยู่ของตนให้มากที่สุด 
 จากคำนิยามและคำอธิบายความหมายของการศึกษาทั ้งหมดข้างต้น กล่าวได้ว่าการศึกษาเป็น
กระบวนการ เรียนรู้ การปฏิรูปการเรียนรู้เพื่อการพัฒนาการศึกษา จึงมีหลายมิติ เช่นมิติของระดับการศึกษา 
ประเภทของการศึกษา หรือระบบการศึกษา การศึกษาจึงเป็นเรื่องที่มีหลายมิติที่จะต้องนิยามความหมายให้
เข้าใจตรงกัน ถึงจะเข้าใจเรื่องการศึกษาที่แท้จริงจนถึงกระบวนการการเรียนรู้ที่เกิดขึ้นกับบุคคล และสังคม 
โดยถือว่าผู้ศึกษาเป็นส่วนหนึ่งของสังคม ประเทศชาติ ดังนั้นการเรียนรู้ของคนในสังคมประเทศชาตินั่นเอง 
 
 



34  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568) 

4. พื้นฐานของการศึกษา 
 การศึกษาเป็นกระบวนการของการสร้างรูปแบบของปัญหาเบื้องต้นของมนุษย์ที ่ต้องการพิสูจน์ 
การศึกษาเป็นการทดลองและการปฏิบัติ โดยแนวคิดทางปรัชญาได้กลายมาเป็นรูปธรรมและสามารถทดสอบ
ได้ แต่การตัดสินใจและการปฏิบัติต่าง ๆ ก็มักมาจากแนวคิดทางปรัชญาก่อนเสมอ พื้นฐานของการศึกษาเริ่ม
มาจากแนวคิดที่เป็นทฤษฎีว่า การศึกษามีหน้าที่เป็นแนวทางในการปฏิบัติ และนี่เป็นพื้นฐานเบื้องต้นของ
ทฤษฎีการศึกษา แต่ปัญหาอยู่ที่ว่ามีทฤษฎีการศึกษาอะไรบ้างที่จะนำมาใช้เป็นหลักในการปฏิบัติ  
 อนึ่ง แนวคิดและทฤษฎีการศึกษาของนักการศึกษาต่างก็มีแนวคิดและทฤษฎีที่แตกต่างกันไป ตาม
ความคิดทัศนะคติของนักการศึกษาทั้งในอดีตและปัจจุบันมีมากมายทั้งที่เหมือนกันและแตกต่างกัน เมื่อได้
ประมวลแนวคิดของทฤษฎีต่าง ๆ เข้าด้วยกันแล้วเราสามารถแบ่งเป็น ทฤษฎีการศึกษาได้ 5 ทฤษฎีใหญ่ ๆ 
ดังนี้ ทฤษฎีการศึกษาฝ่ายลัทธินิรันตรวาทนิยม ลัทธิอัตถิภาวะนิยม ลัทธิพิพัฒนาการนิยม ลัทธิสารัตนิยม และ
ลัทธิบูรณาการนิยม (เมธี ปิลันธนานนท์, ปรัชญาการศึกษาสำหรับครู, (กรุงเทพมหานคร : ไทยวัฒนาพานิช, 
2523), หน้า 84) โดยมีความหมายและรายละเอียด ดังต่อไปน้ี 
 1. ทฤษฎีการศึกษาตามแนวปรัชญาลัทธินิรันตรวาทนิยม (perennialism) 
 ทฤษฎีการศึกษาฝ่ายนี้เป็นทฤฎีที่เกี่ยวข้องกับโครงสร้างของจักรวาลที่แสดงความหมายเรื่องของ
ร่างกายและความรู้ว่าไม่ใช่เป็นเรื่องของการวิวัฒนาการของวัฒนธรรม แต่ความจริงและความรู้เป็นความ
แน่นอนและคงอยู่ของจักรวาล คือ มีความรู้อยู่แล้ว และเป็นความจำเป็นที่ต้องศึกษา เช่นความรู้ในเรื่อง
วิชาชีพและความรู้ทางอักษรศาสตร์ถือเป็นความจำเป็นและเป็นความรู้หลักที่มั่นคง 
 หลักใหญ่ของทฤษฎีการศึกษาฝ่ายลัทธินิรันตรวาทนิยม สรุปได้เป็น 6 หลักดังน้ี  

1. ธรรมชาติของมนุษย์จะเหมือนกันทุกหนแห่ง ดังนั้น การศึกษาควรเหมือนกันสำหรับทุก ๆ คน เพื่อ
มนุษย์จะได้เรียนรู้และตกลงกันได้ เมื่อใดที่มนุษย์ตกลงกันได้ภายใต้ความรู้แบบเดียวกัน ความคิดเห็นเล่านั้นก็
จะกลายเป็นความรู้เช่นเดียวกัน 

2. มนุษย์เป็นสัตว์ที่มีเหตุผล ดังนั้น มนุษย์ต้องใช้เหตุผลเพื่อเป็นส่วนสำคัญในการตัดสินใจเกี่ยวกับ
การเลือกผลบั้นปลายขอลมนุษย์ แม้มนุษย์จะมีอิสระ แต่มนุษย์จะต้องเรียนรู้ที่จะปลูกฝังเหตุผล และควบคุม
ความต้องการของตน 

3. งานการศึกษาเป็นงานที่จะให้ความรู้ที่สำคัญที่สุดจะเป็นสัจจะตลอดนิรันดร์ กล่าวว่า การศึกษา
แสดงถึงนัยของการสอน การสอนแสดงนัยของความรู้ ความรู้เป็นสัจจะ สัจจะในทุกหนแห่งย่อมเหมือนกัน 
ดังนั้น การศึกษาก็ควรเป็นสัจจะที่เหมือนกันไม่ว่าจะอยู่แห่งหนใด ดังนั้น การศึกษาควรจะต้องแสวงหาทางที่
ไม่เพียงแต่จะปรับปัจจเจกบุคคลให้เข้ากับโลกได้เท่านั้น แต่ต้องแสวงหาว่าอะไรที่เป็นจริง การปรับตัวและถือ
สัจจะถือเป็นผลบั้นปลายของการเรียนรู้ 

4. การศึกษาไม่ใช่เป็นการเลียนแบบชีวิต แต่เป็นการตระเตรียมเพื่อชีวิต โรงเรียนไม่อาจเป็นสภาพที่
แท้จริงของชีวิตได้ โรงเรียนเป็นเพียงการจัดเตรียมอย่างมีศิลปะ เพื่อที่จะให้นักเรียนได้คุ้นเคยกับความก้าวหน้า



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  35 

ที่ดีงามที่สุดของวัฒนธรรมที่มีมาแต่ดั้งเดิม งานของโรงเรียนต้องสร้างค่านิยมของวัฒนธรรมที่มีอยู่และมุ่งให้
เกิดความเจริญต่อไปด้วยความอุตสาหะของนักเรียนเอง 

5. นักเรียนควรได้รับการสอนวิชาเบื้องต้นที่จะทำให้นักเรียนคุ้นเคยกับความมั่นคงแน่นอนของโลก 
และนักเรียนไม่ควรได้รับการเร่งรัดให้เรียนในสิ่งที่ดูเหมือนว่าจะสำคัญสำหรับวัยของนักเรียนในขณะนั้น 
นักเรียนควรได้เรียนภาษาของตนเอง ภาษาอื่น ๆ รวมทั้งวิชาการต่าง ๆ เช่นประวัติศาสตร์ คณิตศาสตร์ 
วิทยาศาสตร์ ปรัชญาและวิจิตรศิลป์ เป็นต้น 

6. นักเรียนควรจะได้เรียนวิชาวรรณคดี ปรัชญา ประวัติศาสตร์และวิทยาศาสตร์ ซึ่งเป็นวิชาที่ตลอด
ชีวิตของมนุษย์ได้พยายามอวดอ้างและแสดงความทะเยอทะยานในความเจริญทางวิชาการด้านเหล่านี้มาก
ที่สุด 
 แนวคิดและทฤษฎีการศึกษาฝ่ายนี้มีผู ้กล่าวคัดค้านว่า เป็นทฤษฎีการศึกษาเฉพาะคนชั้นสูงที่มุ่ง
ความสำคัญที่ปัญญา แต่ในสภาพความเป็นจริงเด็กที่มิได้มีปัญญาตามฝ่ายนิรันตรวาทนิยมกล่าวไว้ก็สามารถ
เป็นพลเมืองที่ดีได้ และเป็นบุคลากรที่ทำงานสร้างผลผลิตให้กับสังคมในด้านต่าง ๆ ได้ ทั้ งนี้เพราะปัญญาหรือ
ความฉลาดเป็นเพียงบึคลิกภาพอย่างหนึ่งของมนุษย์เท่านั้น 
 2. ทฤษฎีการศึกษาตามแนวปรัชญาลัทธิอัตถิภาวนิยม (existentialism) 
 ทฤษฎีการศึกษาฝ่ายนี้เป็นทฤษฎีสมัยใหม่ที่มีแนวคิดต่างไปจากฝ่ายนิรันตรวาทนิยม ทฤษฎีนี้ไม่เห็น
ด้วยกับความเชื่อที่ว่า มนุษย์มิได้มีธรรมชาติที่ตายตัว แต่มนุษย์มีธรรมชาติและความเป็นอยู่เป็นไปตามการ
เลือกของมนุษย์เองเพื่อให้มีชีวิตอยู่ได้ ทฤษฎีการศึกษาตามแนวปรัชญาอัตถิภาวนิยมถือว่านักเรียนมีธรรมชาติ
ของนักเรียนเอง มีมโนธรรม มีความนึกคิด แต่มโนธรรมนี้สืบเนื่องมาจากสภาพทางชีววิทยาและมีจิตเป็น
ศูนย์กลาง ธรรมชาติของผู้เรียนสามารถทำการศึกษาได้โดยอาศัยหลักของจิตวิทยา ทฤษฎีฝ่ายนี้มุ่งที่มีบทบาท
ของบุคคลมากกว่าฝ่ายที่เน้นเรื่องขนบธรรมเนียมประเพณี (เมธี ปิลันธนานนท์, ปรัชญาการศึกษาสำหรับครู, 
(กรุงเทพมหานคร: ไทยวัฒนาพานิช, 2523), หน้า 87) 
 ฝ่ายลัทธิอัตถิภาวนิยมเห็นว่าโลกแยกออกจากมนุษย์ โลกเป็นเพียงสิ่งที่มีอยู่และมนุษย์อาศัยอยู่ และ
การอยู่ของมนุษย์ ๆ ต้องเป็นผู้จัดการตนเองให้สามารถอยู่ในโลกได้ 
 3. ทฤษฎีการศึกษาตามแนวปรัชญาลัทธิพิพัฒนาการนิยม (progressivism) 
 ทฤษฎีการศึกษาตามแนวปรัชญานี้กำเนิดขึ้นในศตวรรษที่ 20 นี้เอง โดยมีแนวทฤษฎีว่า การศึกษา
เป็นเครื่องมือที่ให้บริการแก่มนุษย์ ค่านิยมต่าง ๆ ทางด้านวิชาการเป็นสิ่งที่อยู่ภายนอกบุคคล ซึ่งการศึกษามี
หน้าที่ที่จะต้องสร้างสิ่งเหล่านี้ขึ้นในตัวบุคคล เนื้อหาวิชาจะต้องปรับให้เป็นความรู้ของมนุษย์ โดยเป็นไปตาม
การเปลี่ยนแปลงของโลก และโดยให้เป็นไปหรือเหมาะกับสภาพทางชีววิทยา ทฤษฎีธรรมชาติของมนุษย์ และ
ตามหลักจิตวิทยา 
 หลักใหญ่ของทฤษฎีการศึกษาฝ่ายลัทธิพิพัฒนาการนิยมมีอยู่ 6 ประการด้วยกันคือการศึกษาเป็นชีวิต 
ไม่ใช่การเตรียมตัวเพื่อชีวิต  หลักนี้ยึดถือว่าการมีชีวิตอยู่อย่างฉลาดจะต้องเกี่ยวข้องกับการตีความหมายของ



36  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568) 

ประสบการณ์ และการปฏิรูปประสบการณ์ นักเรียนควรจะต้องอยู่ในสภาพการณ์ที่เหมาะกับวัยของเขา อัน
เป็นประสบการณ์ที่นักเรียนจะต้องดำเนินต่อไปสู่วัยผู้ใหญ่ 

การเรียนรู้ต้องสัมพันธ์โดยตรงกับความสนใจของนักเรียน นักการศึกษาฝ่ายลัทธิพิพัฒนาการนิยมมุ่งที่
เด็กเป็นศูนย์กลาง กระบวนการเรียนรู้ส่วนใหญ่จะคำนึงถึงเด็กเป็นรายบุคคล 

การเรียนรู้ในเนื้อหาวิชาต่าง ๆ ต้องกระทำด้วยวิธีกรแก้ปัญหา ทฤษฎีการศึกษานี้ไม่ยอมรับความคิด
ที่ว่าการเรียนรู้ประกอบด้วยการยอมรับความรู้ที่เป็นแก่นสารในรูปแบบนามธรรมที่ครูบรรจุใส่เข้าไปในจิตของ
นักเรียน ความรู้จะต้องเป็นเครื่องมือเพื่อจัดประสบการณ์ เพราะถ้าความรู้มีนัยสำคัญต่อมนุษย์แล้ว เราก็ต้อง
กระทำบางสิ่งบางอย่างต่อความรู้นั้นได้ นั่นคือนำมาประสานเข้ากับประสบการณ์ นั่นเอง 

บทบาทของครูต้องไม่ใช่ให้เด็กทำตาม แต่ครูต้องเป็นผู้ให้คำแนะนำ นักเรียนต้องสามารถตัดสินใจได้
เองว่าจะเรียนอะไรตามความปรารถนาและความต้องการ นักเรียนควรได้รับการอนุญาตให้วางแผนการพัฒนา
ตนเอง โดยมีครูเป็นผู้แนะแนวการเรียนรู้ที่เกี่ยวข้อง 

โรงเรียนต้องส่งเสริมความร่วมมือและการประสานงานกันมากกว่าที่จะเน้นเรื่องการแข่งขัน ฝ่ายลัทธิ
พิพัฒนาการนิยมเห็นว่าความรักและความเป็นมิตรต่อกันเป็นสิ่งที่เหมาะสมในการศึกษามากกว่าการแข่งขัน
กันระหว่างบุคคล แต่ถ้าหากมีการแข่งขันก็ให้นักเรียนสามารถแข่งขันกันเอง เพื่อเป็นการกระตุ้นการเรียนรู้ได้
ยอมรับหลักการประชาธิปไตยที่จะส่งเสริมการแสดงความคิดเห็นอย่างอิสระ และการแสดงออก  ซึ่งเป็น
เงื่อนไขจำเป็นของความเจริญงอกงามที่แท้จริง 

ดังนั้น ประชาธิปไตย ความเจริญงอกงาม และการศึกษา จึงมีความเกี่ยวข้องสัมพันธ์ต่อกัน ในการที่
ครูจะสอนเรื่องประชาธฺปไตยแก่นักเรียนนั้น โรงเรียนจะต้องมีลักษณะเป็นประชาธิปไตยด้วยเช่นกัน (เมธี 
ปิลันธนานนท์, ปรัชญาการศึกษาสำหรับครู, (กรุงเทพมหานคร: ไทยวัฒนาพานิช, 2523), หน้า 89) 
 4. ทฤษฎีการศึกษาตามแนวปรัชญาลัทธิสารัตถนิยม (essentialism) 
 ทฤษฎีการศึกษาฝ่ายลัทธิสารัตถนิยมนี้จะยึดถือว่า วัฒนธรรมเป็นหลักสำคัญที่จำเป็น และขาดมิได้ที่
จะต้องสอนอย่างมีระบบให้กับทุกคนให้มีความก้าวหน้าและมีมาตรฐาน ผู้ใหญ่จะต้องมีส่วนรับผิดชอบโดย
ตลอดในการที่จะแนะแนวการศึกษาให้กับเยาวชน วัฒนธรรมในที่นี้หมายรวมถึงความรู้ ต่าง ๆ ทักษะ เจตคติ 
และอุดมคติอ่ืน ๆ  
 ทฤษฎีการศึกษาฝ่ายลัทธิสารัตถนิยมมีความคล้ายคลึงกับฝ่ายลัทธินิรันตรวาทนิยมตรงที่ยึดว่า
การศึกษามุ่งเน้นที่การพัฒนาวินัยของจิต และไม่เกี่ยวข้องหรือสัมพันธ์กับความสนใจของนักเรียน ทฤษฎี
การศึกษาฝ่ายนี้ถือว่า จิตใจของนักเรียนเปรียบเสมือนเรือสำเภาที่จะต้องได้รับการบรรทุกความรู้ที่ครูจะใส่เข้า
ไป ความแตกต่างระหว่างบุคคลนั้นขึ้นอยู่กับความสามารถของจิตที่จะรับเอาความรู้เหล่านั้น มนุษย์มีความ
จำเป็นเบื้องต้นที่จะต้องเรียนรู้ในสิ่งที่มนุษย์พึงต้องรู้ หรือพิจารณาแล้วว่าเป็นสิ่งที่ควรศึกษา ดังนั้น ปรัชญา
ฝ่ายลัทธิสารัตถนิยมนี้จึงให้ความสำคัญในการศึกษา 3 ประการดังนี ้

1. ตรวจสอบสาระและเนื้อหาของหลักสูตรเสียใหม่ 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  37 

2. แยกแยะสิ่งที่เห็นว่าเป็นความจำเป็นและเป็นประโยชน์ และสิ่งที่ไม่มีความจำเป็นและไม่มีใน
โปรแกรมการเรียนการสอน 

3. สร้างอำนาจของครูในช้ันเรียนขึ้นใหม ่
สรุปว่า ทฤษฎีการศึกษาฝ่ายลัทธิสารัตถนิยมนี้มีส่วนคล้ายคลึงกับฝ่ายลัทธินิรันตรวาทนิยม และมีส่วน

ต่างกันหลายประการ เช่น การเน้นในเรื่องการศึกษาที่ก่อให้เกิดปัญญามีน้อยกว่าฝ่ายลัทธินิรันตรวาทนิยม 
เพราะฝ่ายลัทธิสารัตถนิยมเห็นว่าความแท้จริงต่าง ๆ นั้นสามารถปรับให้เข้ากับปัจเจกบุคคลทางด้านร่างกาย
และสภาพแวดล้อมทางสังคมของผู้เรียนได้ และแทนที่จะเห็นว่าความเจริญก้าวหน้าของอดีตเป็นสิ่งที่ควร
ยึดถือตลอดไป แต่ฝ่ายลัทธิสารัตถนิยมจะใช้ความเจริญก้าวหน้าของอดีตเป็นเพียงความรู้ที่จะช่วยในการศึกษา
หาความรู้ในปัญหาต่าง ๆ ในปัจจุบัน (เมธี ปิลันธนานนท์, ปรัชญาการศึกษาสำหรับครู, (กรุงเทพมหานคร : 
ไทยวัฒนาพานิช, 2523), หน้า 95) 
 5. ทฤษฎีการศึกษาตามแนวปรัชญาลัทธิบูรณาการนิยม (reconstructionism) 
 ทฤษฎีการศึกษาแนวนี้ยึดเอาความเชื่อที่ว่ามนุษย์มีนัยสำคัญที่จะสามารถวางแผนและควบคุมสังคม
ของตน ในสังคมประชาธิปไตย การวางแผนและการควบคุมสังคมนี้อาจทำได้ตามความสนใจของประชาชน 
ดังนั้น โรงเรียนจึงมีนัยสำคัญในการที่จะมีส่วนร่วมในกระบวนการวางแผนและควบคุมสังคม 
 หลักใหญ่ของทฤษฎีการศึกษาฝ่ายบูรณาการนิยม แบ่งได้เป็น 5 หลักใหญ่ ๆ ได้ดังนี้ (เมธี ปิลันธนา
นนท์, ปรัชญาการศึกษาสำหรับครู, (กรุงเทพมหานคร: ไทยวัฒนาพานิช, 2523), หน้า 96) 

การศึกษาจะต้องเป็นการสร้างระเบียบของสังคมใหม่ เพื ่อให้ค่านิยมเบื ้องต้นของวัฒนธรรมมี
ความสบูรณ์ขึ้น และขณะเดียวกันก็ให้เข้ากันได้กับสังคมและกำลังทางเศรษฐกิจของโลกยุคใหม่  สังคมใหม่
จะต้องเป็นประชาธิปไตยที่แท้จริง ซึ่งสถาบันและทรัพย์สมบัติจะถูกควบคุมโดยประชาชนเอง อะไรก็ตามที่จะ
มีผลต่อความสนใจของประชาชนโดยทั่วไป เช่น เรื่องบำนาญ สุขภาพ การอุตสาหกรรม เหล่านี้ จะต้องอยู่ใน
ความรับผิดชอบของผู้แทนที่ได้รับเลือกตั้งขึ้นมาเด็ก โรงเรียน และการศึกษา เป็นเงื่อนไขของสังคมและเป็น
พลังของวัฒนธรรม ชีวิตที่เจริญด้วยอารยธรรมเป็นชีวิตเพื่อชนกลุ่มใหญ่และโดยชนกลุ่มใหญ่ ดังนั้น ชนกลุ่ม
ใหญ่จะต้องมีส่วนร่วมอย่างสำคัญในการศึกษา การศึกษาไม่เพียงแต่จะกระทำให้ปัจเจกบุคคลได้พัฒนาสังคม
เท่านั้น แต่ยังทำให้ปัจเจกบุคคลเรียนรู้ที่จะได้เข้าร่วมในการวางแผนสังคมด้วย  ครูจะต้องเชื่อและไว้วางใจ
นักเรียนในความกระตือรือร้นในการแก้ปัญหาตามแนวของการปฏิรูป แต่ครูจะต้องทำภายใต้กระบวนการของ
ประชาธิปไตยวิถีทาง และผลบั้นปลาย ของการศึกษาจะต้องจัดขึ ้นใหม่เพื ่อให้สนองความต้องการของ
วัฒนธรรมในปัจจุบัน และตามการค้นพบของพฤติกรรมศาสตร์  
 
5. บทสรุป 

ปรัชญาการศึกษาเป็นปรัชญาประยุกต์ เพราะนำเอาปรัชญาบริสุทธิ์ มาประยุกต์ใช้กับการศึกษา จึง
เรียกว่าปรัชญาการศึกษา ปรัชญาการศึกษามีความสัมพันธ์กับมนุษย์ โดยมุ่งให้มนุษย์เจริญงอกงามเป็นมนุษย์
ที่สมบูรณ์ ดังนั้นปรัชญาการศึกษานับเป็นเครื่องช่วยในการคิดหรือวิเคราะห์หาหลักการและวิธีการที่ดีที่สุดมา



38  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568) 

ใช้ให้เป็นแนวทางในการจัดการศึกษา โดยแบ่งเป็นทฤษฎีการศึกษาตามแนวปรัชญาต่างๆ ได้ 5 ทฤษฎี มี
หลักการต่าง ๆ ที่แตกต่างกันไป พอสรุปเป็นแนวคิด วิเคราะห์ แยกแยะ ใจความสำคัญได้ ดังนี้  

1. ลัทธิรันตรวาทนิยม มีจุดมุ่งหมาย ปลูกฝังอำนาจที่มีเหตุผลและมุ่งให้มีความเป็นเลิศทางวิชาการ  
2. ลัทธิอัตถิภาวนิยม มีจุดมุ่งหมาย แสวงหาความหมายของการเป็นอยู่หรือมีอยู่ของตนเอง  
3. ลัทธิพิพัฒนาการนิยม มีจุดมุ่งหมาย สะท้อนความคิดเพื่อการแก้ปัญหาสังคมประชาชนที่เป็น

ประชาธิปไตยและความเจริญงอกงาม  
4. ลัทธิสารัตถนิยม มนุษย์ต้องมีความเป็นเลิศทางวิชาการและปลูกฝังปัญญา และ 
5. ลัทธิบูรณาการนิยม มีจุดมุ่งหมายเพ่ือสร้างระเบียบของสังคมประชาธิปไตยที่เป็นอุดมคต ิ
จากแนวคิดทฤษฎีการศึกษาทั้ง 5 ทฤษฎีนี้ จะเห็นว่านักการศึกษาต่างมีแนวคิดและทฤษฎีที่แตกต่าง

กันไป โดยที่นกการศึกษาทั้งในอดีตและปัจจุบันมีมากมายและแต่ละท่านบ้างก็มีทฤษฎีเป็นของตนเอง บ้างก็อิง
ทฤษฎีอื่นหรือบ้างก็เสริมต่อจากทฤษฎีอื่น มีทั้งทฤษฎีที่คล้ายคลึงกัน หรือแตกต่างกันก็มีมาก แต่ทั้งนี้ ก็เป็นไป
เพื่อการพัฒนามนุษย์ และสังคมทั้งสิ้น 
 
บรรณานุกรม 
กิตติมา ปรีดีดิลก. (2520). ปรัชญาการการศึกษา. มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ. 
จำนงค์ ทองประเสริฐ. (2514). ปรัชญาตะวันสมัยโบราณ. แพร่วิทยา. 
บรรจง จันทรสา. (2529). ปรัชญาเบื้องต้น. โฮเดียนสโตร์. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต). (2543). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม (พิมพ์ครั้งที่ 9). โรงพิมพ์

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พุทธทาสภิกขุ. (2519). การศึกษาคืออะไร. ธรรมบูชา. 
เวทย์ วิศทเวย์. (2522). ปรัชญาทั่วไป: มนุษยโลกและความหมายของชีวิต. อักษรเจริญทัศน์. 
เมธี ปิลันธนานนท์. (2523). ปรัชญาการศึกษาสำหรับครู (พิมพ์ครั้งที่ 1). ไทยวัฒนาพานิช. 
ทองหล่อ วงษ์ธรรมา. (2555). พื ้นฐานปรัชญาการศึกษา: ภูมิปัญญาของตะวันออกและตะวันตก . 

สำนักพิมพ์โอเดียนสโตร์. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2556). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554 (พิมพ์ครั้งที่ 2). นานมีบุ๊คส์

พับลิเคช่ัน. 
วิทย์ วิศทเวทย์. (2555). ปรัชญาการศึกษาการศึกษา. โครงการเผยแพร่ผลงานวิชาการคณะอักษรศาสตร์. 
สาโรช บัวศรี. (2526). ความคิดบางประการทางการศึกษา. กรมการฝึกหัดครู กระทรวงศึกษาธิการ. 
 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  39 

 

ศึกษาวิเคราะห์จริยศาสตร์ตามแนวปรัชญากรณียธรรมกับอันตวิทยา 
: กรณีเหตุการณ์ญาติของผู้ป่วยมะเร็งร้องขอคุณหมอว่าอย่าบอกความจริง 

เพราะคนไข้เป็นคนวิตกกังวลมาก หมอควรทำอย่างไร? 
Deontological vs. Consequentialist Ethics: Should a Physician Withhold  

the Truth from an Anxious Cancer Patient at the Family’s Request? 
 
 

พระมหาจักรธร อตฺถธโร 
Pramaha Chaktorn Atthadharo 

นักวิชาการอิสระ 
Indecent Scholar 

E-mail: lasawatt@stjohn.ac.th 
วันที่รับบทความ (Received) : 1 มกราคม 2568 

วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 27 พฤษภาคม 2568 
วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 27 พฤษภาคม 2568 

 
 

บทคัดย่อ 
  การดำเนินชีวิตประจำวันของมนุษย์ต้องเผชิญกับปัญหาทางจริยศาสตร์อยู ่เสมอ โดยเฉพาะใน
สถานการณ์ที่ซับซ้อนและเกี่ยวข้องกับบทบาท ความสัมพันธ์ และผลกระทบจากการตัดสินใจ ตัวอย่างเช่น 
กรณีที่ญาติของผู้ป่วยมะเร็งร้องขอแพทย์ไม่ให้เปิดเผยความจริงแก่ผู้ป่วยที่มีภาวะวิตกกั งวลสูง บทความนี้
ศ ึกษากรอบแนวคิดของจริยศาสตร์สองสำนักหลัก ได้แก่ กรณียธรรม (deontology) และอันตวิทยา 
(consequentialism) เพื่อวิเคราะห์การตัดสินใจในสถานการณ์ดังกล่าว ผลการศึกษาพบว่า สำนักกรณียธรรม
ให้คุณค่ากับการกระทำที่ถูกต้องโดยไม่คำนึงถึงผลลัพธ์ เช่น การพูดความจริงถือเป็นสิ่งดีแม้ก่อให้เกิดผลเสีย 
ในขณะที่สำนักอันตวิทยาเน้นผลลัพธ์เป็นเกณฑ์ตัดสินความดี เช่น การไม่พูดความจริงอาจถือเป็นสิ่งดีหากช่วย
ให้ผู้ป่วยมีคุณภาพชีวิตที่ดีขึ้น การเปรียบเทียบแนวคิดทั้งสองช่วยให้เข้าใจการตัดสินใจเชิงจริยธรรมได้ลึกซึ้ง
ยิ่งขึ้น และส่งเสริมการพิจารณาคุณค่าทางจริยศาสตร์อย่างรอบด้าน 
คำสำคัญ : การตัดสินปัญหาเชิงจริยศาสตร,์ ความจริง, คนไข ้
 
Abstract 
  Everyday life inevitably involves confronting ethical dilemmas, especially in situations 
that are complex and interconnected with roles, relationships, and the consequences of 



40  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568) 

 

decisions. This article explores one such dilemma: when the family of a cancer patient 
requests that the physician not disclose the diagnosis to the patient, who suffers from severe 
anxiety. The study analyzes this issue through two major ethical theories—deontology and 
consequentialism. Findings reveal that deontology values the intrinsic morality of actions 
regardless of outcomes; for example, telling the truth is morally right even if it causes harm. 
In contrast, consequentialism bases moral judgment on outcomes; withholding the truth can 
be considered ethically justifiable if it results in better psychological well-being for the patient. 
The comparison of these ethical frameworks enhances the understanding of moral decision-
making and encourages a more comprehensive evaluation of ethical values in real-life 
contexts. 
Keywords: ethical decision-making, truth, patient 
 
1. บทนำ 
 จากเหตุการณ์ที่ผู้เขียนได้ยกมาเป็นชื่อบทความเพื่อตั้งคำถามชวนคิด หากท่านเป็นหมอผู้ทำการรักษา 
เมื่อมีญาติผู้ป่วยมะเร็งในการรักษาของท่านมาร้องขอให้ท่านไม่ต้องบอกความจริงเกี่ยวกับอาการเจ็บป่วย 
เนื่องจากผู้ป่วยเป็นคนที่มีความวิตกกังวลเป็นอย่างมาก ท่านจะทำอย่างไร นี้เป็นคำถามทางจริยศาสตร์ที่
น่าสนใจ อย่างไรก็ตาม ไม่ว่าท่านจะเลือกที่จะบอกความจริงหรือทำตามที่ญาติร้องขอ ล้วนเป็นการตัดสินใจที่มี
ทั้งฝ่ายที่เห็นด้วยและไม่เห็นด้วยอย่างแน่นอน การไขปัญหาดังกล่าว จึงเป็นหน้าที่ของนักปรัชญาจริยศาสตร์ 
โดยการไขปัญหานี้ ต้องหยิบยกแนวคิดของสองสำนักปรัชญาจริยศาสตร์ที่สำคัญคือ กรณียธรรมที่มีนักปรัชญา
คนสำคัญอย่างเอ็มมานูเอล ค้านท์และอันตวิทยาที่เป็นกลุ่มแนวคิดปรัชญาจริยศาสตร์ในสมัยใหม่เข้ามาอธิบาย
ถึงแนวคิด มุมมอง คุณค่าและการตัดสินใจ ผู้เขียนเชื่อว่าการศึกษาเรื่องจริยศาสตร์นี้จะเป็นประโยชน์อย่างยิ่ง
ต่อผู้ที่ได้ศึกษา เนื่องจากชีวิตของเราทุกคนล้วนต้องเผชิญกับการตัดสินใจในเรื่ องต่าง ๆ ว่าควรจะทำอย่างไร 
ควรจะทำแบบไหน ควรจะทำหรือไม่ ทั้งในชีวิตตนเองรวมถึงชีวิตของคนรอบข้าง ในยามที่มีคนเข้ามาปรึกษา
ปัญหาชีวิต ทั้งหมดก็ล้วนเป็นปัญหาว่าควรหรือไม่ควร หรือไม่ก็ควรจะทำอย่างไร ทั้งหมดนี้ล้วนเป็นปัญหา
ในทางจริยศาสตร์ทั้งสิ้น การได้ศึกษาแนวคิดของสำนักปรัชญากรณียธรรมและอันตวิทยาแล้ว ผู้ศึกษาจะมี
แนวทางในการตัดสินใจปัญหาต่าง ๆ ได้อย่างมีหลักเกณฑ์ คุณค่าและความสบายใจในการเลือกหรือแนะนำคน
ต่าง ๆ ที่มาขอคำปรึกษาได้อย่างแน่นอน 
 
2. ความเบื้องต้นเกี่ยวกับจริยศาสตร์  
 ความหมายทั่วไปของจริยศาสตร์ 
 ความหมายของจริยศาสตร์นั้น คำว่า “จริยศาสตร์” เป็นคำศัพท์สันสกฤต แยกออกได้เป็น 2 คำ คือ      
จริยะ แปลว่า ความประพฤติ และคำว่า ศาสตร์ แปลว่า ความรู้ หรือ วิชา ดังนั้น จริยศาสตร์จึงมีความหมาย



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  41 

 

ว่า วิชาที่ว่าด้วยความประพฤติ แปลมาจากศัพท์ภาษาอังกฤษว่า Ethics   ซึ่งมาจากคำในภาษากรีกว่า Peri 
ethics โดยมีรากศัพท์มาจากคำว่า Ethos แปลว่า ขนบธรรมเนียม ภาษาละตินทับศัพท์กรีกว่า Ethica แปลว่า 
จริยศาสตร์ มีชื่อเรียกหลายอย่าง เช่น Moral Philosophy ปรัชญาศีลธรรม Ethical Philosophy ปรัชญา  
จริยะ สรุปว่า จริยศาสตร์ เป็นวิชาที่ว่าด้วยความดี ความชั่ว ความถูก ความผิด สิ ่งที ่ควรเว้น สิ ่งที ่ควร
ท ำ  ห ม า ย ถ ึ ง  The science of morals ; the principles of morality ; rules of conduct and 
behavior แปลว่า ศาสตร์ที่ว่าด้วยศีลธรรม หลักศีลธรรม กฎที่ว่าด้วยความประพฤติและพฤติกรรม 
 ปัญหาพื้นฐานของจริยศาสตร์ 
 1. อะไรคือความดีซึ่งเป็นเป้าหมายสูงสุดของชีวิตมนุษย์ (Summum Bonum) 
 2. มีเกณฑ์อะไรในการตัดสินความดีชั่วของมนุษย ์
 3. เราจะนิยามดีชั่วได้หรือไม ่
 4. มนุษย์ทำเพื่อตนเองหรือผู้อื่นกันแน่  
 ประโยชน์ของการศึกษาจริยศาสตร์ 
 1. ช่วยให้แยกแยะได้ออกถึงคำว่า ดี ชั่ว คนดี คนชั่ว จะได้เลือกปฏิบัติในสิ่งที่ดีที่สุด ทำให้รู้ว่ามนุษย์ที่
สมบูรณ์เป็นอย่างไร ทำให้เข้าใจตนเองและผู้อื ่นตามความเป็นจริง เพื่อที่จะได้เข้ากับผู้อื ่นได้ดีขึ ้นและมี
ความสุขใจขึ้น 
  2. ทำให้เข้าใจกฎศีลธรรมที่แท้จริง ที่จิตวิญญาณมนุษย์โหยหาเรียกร้องตลอดเวลา 
 3. ทำให้เรามีหลักเกณฑ์ในการดำเนินชีวิตไปสู่เป้าหมาย คือ อุดมคติที่ตั้งไว้ ชีวิตไม่เป็นเหมือนปุยนุ่นที่
ล่องลอยไปตามกระแสลม หรือกอสวะที่สุดแต่กระแสน้ำจะพัดพาไป 

จุดหมายสูงสุดของจริยศาสตร์  
  จุดหมายสูงสุดของจริยศาสตร์คือให้รู้จักความประพฤติที่ดีงามถูกต้องอันเป็นทฤษฎี จะได้ปฏิบัติให้ดี
งามถูกต้อง เพื่อยกระดับจิตวิญญาณของมนุษย์ให้สูงส่งขึ้น หลุดพ้นจากสัญชาตญาณอย่างสัตว์โลกทั่วไป 
  สรุปว่า จริยศาสตร์ คือ ศาสตร์ที่ว่าด้วยความประพฤติ เป็นวิชาที่ว่าด้วยความดี ความชั่ว ความถูก 
ความผิด สิ่งที่ควรเว้น สิ่งที่ควรทำ ทำให้จิตใจของผู้คนมีหลักยึด มีแนวทางในการปฏิบัติตน ทั้งต่อตนเองและ
ผู้อื่น ทำให้มนุษย์อยู่ร่วมกันและทำให้สังคมมีความสุขและมีเป้าหมายในอดุมคต ิ
 
3. ปรัชญาจริยศาสตร์เชิงกรณีธรรม (Deontological Ethics) 
  จริยศาสตร์เชิงกรณียธรรม มีความหมายตามศัพท์ดังนี้ คำว่า “กรณียะ” หรือในภาษาอังกฤษว่า 
(deon) ใน “กรณียธรรม” (deontology) แปลว่า “หน้าที่” ซึ่งเป็นการบรรยายตัวการกระทำ นับว่าเข้าได้กับ
นิยามของกรณียธรรมที่ตัดสินความถูกผิดของการกระทำโดยพิจารณาจากลักษณะของตัวการกระทำเอง 
  จริยศาสตร์เชิงกรณียธรรม (deontological ethics) คือ ทฤษฎีจริยศาสตร์ที่อธิบายว่าการตัดสิน
ความถูกต้องของการกระทำไม่ขึ้นอยู่กับผลของการกระทำ แต่ขึ้นอยู่กับลักษณะบางอย่างของตัวการกระทำ



42  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568) 

 

เอง  พบได้ว่าคนนิยมเรียกว่า “จริยศาสตร์เชิงหน้าที่” (duty ethics) โดยพิจารณาในแง่มุมที่ว่า การกระทำที่
มีคุณค่าทางจริยธรรมอันเป็นสิ่งที่สมควรต้องกระทำนั้นคือการกระทำที่เป็นหน้าที่ (duty)  
  ความหมายของจริยศาสตร์เชิงกรณียธรรมนั้น คำว่า “deontology” ที่ปรากฏในงานเขียนของ เจเรมี 
เบนธัม (Jeremy Bentham) มีความหมายกว้างๆ เกี่ยวกับการศึกษาเรื่องหน้าที่  คำว่า “deontology” มี
ที ่มาจากคำในภาษากรีก 2 คำคือ คำว่า “deon” (หรือ dei) ที ่หมายถึงหน้าที่ (duty) หรือสิ ่งที ่ต ้อง
กระทำ  และคำว่า “logos” หมายถึงปัญญาหรือความรู้  ดังนั้นคำว่า “deontology” จึงหมายถึง ความรู้
หรือปัญญาเกี่ยวกับเรื่องหน้าที่  
  นักปรัชญาคนสำคัญ ได้แก่ อิมมานูเอล ค้านต์ ( Immanuel Kant)จริยศาสตร์กฎธรรมชาติ (natural 
law) ดับเบิลยู. ดี. รอส, นักบุญโธมัส อไควนัส (Thomism) 
  ค้านต์อธิบายว่าเจตนาดีหมายถึงการกระทำที่ตัดสินใจเลือกกระทำตามเหตุผล ถ้าเป็นการเลือกกระทำ
ตามแรงโน้ม (inclination) เช่น ความปรารถนาให้ได้มาซึ่งความสุข หรือเป็นอารมณ์และความรู้สึกอื่นๆ เช่น 
ความรู้สึกรัก ความรู้สึกเกลียด การกระทำนั้นจะไม่มีคุณค่าทางจริยธรรม  ค้านต์จำแนกกฎเป็น 2 ชนิด คือ  
  1. กฎคำสั่งแบบเด็ดขาด (categorical imperative) คือ กฎที่สั่งให้กระทำโดยปราศจากเงื่อนไข กฎ
เช่นนี้ก็คือกฎจริยธรรมนั่นเอง เช่น “จงอย่าพูดเท็จ” ซึ่งต้องกระทำตามแม้ว่าการพูดเท็จจะทำให้ได้ประโยชน์ก็
ตาม  
  2. กฎคำสั่งแบบเงื่อนไข (hypothetical imperative) คือกฎทีสั่งให้กระทำสิ่งใดสิ่งหนึ่งเพราะการ
กระทำนั้นก่อให้เกิดผลอย่างใดอย่างหนึ่ง เช่น “ถ้าต้องการเรียนเก่ง จงขยัน” ค้านต์เห็นว่าการกระทำที่มี
คุณค่าทางจริยธรรมคือการกระทำตามคำสั่งแบบเด็ดขาด มี 2 อย่าง คือ 
  (ก) จงกระทำในสิ่งที่สามารถทำให้เป็นกฎสากลได้ คือเพื่อหลีกเลี่ยงอคติในการตัดสินเลือกกระทำ 
และเพื่อที่กฎจริยธรรมจะมีลักษณะเป็นกฎสากลไม่เลือกปฏิบัต ิ
  (ข) จงปฏิบัติต่อผู้อื่นในฐานะที่เขาเป็นจุดหมายในตัวเอง และไม่ใช่เป็นวิถีไปสู่เป้าหมายใดๆ  ดับเบิล
ยู. ดี. รอส เสนอว่าหน้าที่ในชั้นต้นที่ผู้กระทำควรยึดถือมีอยู ่7 ข้อ คือ  
  1. ความซื่อสัตย ์(fidelity) 
  2. การชดเชยความผิด (reparation)  
  3. การรู้คุณ (gratitude)  
  4. ความเที่ยงธรรม (justice)  
  5. การทำประโยชน์แก่ผู้อื่น (beneficence)  
  6. การพัฒนาตนเอง (self-improvement)  
  7. การไม่ทำร้ายผู้อื่น (nonmalficence) 
โดยไม่ได้กำหนดให้หน้าที่ใดเป็นหน้าที่สูงสุด  
  แนนซี แอน เดวิส (Nancy Ann Davis) นักจริยศาสตร์เชิงกรณียธรรมร่วมสมัย มีความยืดหยุ่นมาก
ขึ้น ตัวอย่างเช่น หากพิจารณากฎจริยธรรมที่ว่า “จงกล่าวความจริง” กับ “จงอย่ากล่าวเท็จ” จะพบว่าการยึด



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  43 

 

กฎสองข้อนี้มีผลต่อการตัดสินเลือกกระทำที่แตกต่างกัน  ภายใต้สถานการณ์บางประการ เช่น เมื่อแพทย์ถูก
คนไข้โรคหัวใจที่มีอาการหนักถามถึงอาการของตนเอง หากแพทย์ยึดกฎจริยธรรมในลักษณะยืนยัน เช่น  “จง
พูดความจริง” อาจทำให้คนไข้เสียชีวิตได้เนื่องจากความกลัวหรือตกใจ แต่หากยึดกฎในเชิงปฎิเสธก็อาจจะ
ให้ผลที่แตกต่างออกไป เช่น แพทย์อาจปฎิเสธหรือเลี่ยงที่จะตอบคำถามผู้ป่วยเพื่อจะไม่ต้องกล่าวเท็จได้ เป็น
ต้น 
  สรุปว่า จริยศาสตร์เชิงกรณียธรรมเป็นความพยายามแสวงหาคุณค่าของการกระทำจากตัวการกระทำ
เอง มากกว่าจะพยายามแสวงหาคุณค่าทางจริยธรรมจากสิ่งอื่น เช่น ผลที่เกิดขึ้นของการกระทำนั้นเอง 
 
4. ปรัชญาจริยศาสตร์เชิงอันตวิทยา (Consequentialism)  
  กลุ ่มทฤษฎีจริยศาสตร์ที ่เน้นพิจารณาผลการกระทำ คำว่า “อันตะ” ( telos) ใน “อันตวิทยา” 
(teleology) แปลว่า “เป้าหมาย” (end) ซึ่งก็เปรียบได้กับการมุ่งหมายผล กลุ่มทฤษฎีจริยศาสตร์ที ่เน้น
พิจารณาผลการกระทบ ประกอบด้วย 3 ทฤษฎีสำคัญ ได้แก่ อัตนิยม (egoism) ทฤษฎีนี้พิจารณาความถูกผิด
ของการกระทำจากผลของการกระทำที่มีต่อตัวผู้กระทำเท่านั้น ปรัตถนิยม (altruism) ทฤษฎีนี้พิจารณา
ความถูกผิดของการกระทำจากผลของการกระทำที่มีต่อทุกคนที่เกี่ยวข้อง ยกเว้นตัวผู้กระทำเอง และประโยชน์
นิยม (utilitarianism) ทฤษฎีนี้พิจารณาความถูกผิดของการกระทำจากผลของการกระทำที่มีต่อทุกคนที่
เกี่ยวข้อง โดยรวมถึงตัวผู้กระทำเอง 
  นักปรัชญาจะจัดอยู่ในกลุ่มของนักปรัชญาสมัยใหม่ ตัวอย่างเหตุการณ์สมมุติเช่น แพทย์จะกล่าวเท็จ
กับผู้ป่วย ถ้าแพทย์ยึดถือทฤษฎีใน “กลุ่มทฤษฎีจริยศาสตร์ที่เน้นพิจารณาผลการกระทำ” แบบที่เน้นการ
กระทำเฉพาะ แพทย์ก็ต้องพิจารณาผลของการกล่าวเท็จแต่ละครั้ง ผลที่ได้ก็คือในบางสถานการณ์ แพทย์ควร
กล่าวเท็จ เพราะจะนำมาซึ่งผลที่ดี (เช่น ผู้ป่วยสุขภาพจิตดี) แต่ในบางสถานการณ์ แพทย์ก็ไม่ควรกล่าวเท็จ 
เพราะจะนำมาซึ่งผลที่เลว (เช่น ผู้ป่วยนิ่งนอนใจ) อย่างไรก็ตาม ถ้าแพทย์ยึดถือทฤษฎีใน “กลุ่มทฤษฎีจริย
ศาสตร์ที่เน้นพิจารณาผลการกระทำ” แบบที่เน้นประเภทการกระทำ แทนที่จะพิจารณาผลของการกล่าวเท็จ
แต่ละครั้ง แพทย์ต้องพิจารณาโดยภาพรวมว่าการที่แพทย์กล่าวเท็จกับผู้ป่วยจะนำมาซึ่งผลดีหรือผลเสีย หรือ
อีกนัยหนึ่ง ต้องพิจารณาว่าถ้ามีกฎว่า “แพทย์สามารถกล่าวเท็จกับผู้ป่วย” แล้ว จะนำมาซึ่งผลดีหรือผลเสีย
มากกว่ากัน โดยมิต้องพิจารณาความถูกผิดของการกระทำแต่ละครั้งในแต่ละสถานการณ์ กล่าวคือ ถือว่าห้าม
กล่าวเท็จโดยกฎไม่ว่าในกรณีใด ๆ 
 
5. วิเคราะห์จริยศาสตร์ตามแนวกรณียธรรมกับอันตวิทยา  

  ผู้เขียนจะขอยกตัวอย่างคำถามทางจริยศาสตร์ตามที่ได้ยกมาเป็นหัวข้อข้างต้นคือ เมื่อมีญาติของ
ผู้ป่วยมะเร็งร้องขอไม่ให้หมอบอกความจริงแก่คนป่วย เนื่องจากคนป่วยมีความวิตกกังวลสูง ดังนั้น เพื่อตอบ
คำถามว่า “หมอควรทำอย่างไร” จึงตอบได้ดังนี้ ในกรณีที่หนึ่ง หากหมอเลือกที่จะบอกความจริงว่าคนไข้เป็น
มะเร็ง เพราะยึดถือการพูดความจริงเป็นจริยธรรมเป็นคุณความดีที่ควรทำ ก็จัดว่าคุณหมออยู่ในกลุ่มกรณีย



44  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568) 

 

ธรรม หรือกรณีที่สอง หมอเลือกที่จะไม่พูดความจริงตามคำร้องขอของญาติคนไข้ เนื่องจากคำนึงถึงจิตใจของ
ผู้ป่วย การไม่บอกความจริงซึ่งถือเป็นสิ่งที่ไม่ดี แต่หมอเห็นแก่ญาติคนไข้และคนไข้ว่าจะได้รับผลที่ดีคือ ผู้ป่วย
จะไม่เกิดความวิตกกังวลและหวาดกลัว นั่นแปลว่าหมอถือปรัชญาของกลุ่มอันตวิทยา ในความเป็นจริงแล้ว 
ชีวิตของเราทุกคนล้วนต้องเจอกับคำถามสำคัญในทางจริยศาสตร์อยู่เสมอ ตัวอย่างเช่น การตัดสินใจให้ทาน
เพราะการให้ทานมีคุณค่าในตัวเอง หรือ ตัดสินใจให้ทานเพราะต้องการอานิสงส์ของทานเป็นเพื่อต้องการให้
เป็นที่รักของผู้อื่น, การตัดสินใจบวช เพราะการบวชมีคุณค่าในตัวเอง หรือ ต้องการบวชเพราะต้องการให้บุพ
พการีมีความสุข, การตั้งใจเรียนหนังสือ เพราะการเรียนมีคุณค่าในตัว หรือต้องการเรียนเพื่อให้ได้เข้าทำงาน
หรือได้รับคำชมเชยหรือรางวัลต่าง ๆ เหล่านี้ล้วนเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นในชีวิตของคนเราอยู่ตลอดเวลาจนกระทั่งถึง
ช่วงท้ายของชีวิต หากบุคคลที่เรารักร้องขอให้ยุติการรักษาและจากไป เราจะตัดสินใจอย่างไร เหล่านี้ล้วนมี
แนวทางในทางปรัชญาจริยศาสตร์มาให้แนวคิดและหลักการในการตัดสินใจให้เราได้เป็นอย่างดี 
 จากที่กล่าวมา จึงสรุปได้ว่า คำถามจริยศาสตร์ในเรื ่องการตัดสินใจมีความน่าสนใจเป็นอย่างยิ่ง 
การศึกษาในจริยศาสตร์ของกรณียธรรมและอันตวิทยาก่อให้เกิดประโยชน์เป็นอย่างมาก เพราะคนเรามักต้อง
ประสบกับปัญหาตัดสินใจยากในชีวิต การสังเคราะห์เรื่องดังกล่าวของสองสำนักปรัชญาคือ กรณียธรรมที่ มุ่ง
คุณค่าของการกระทำในตัวแบบไม่มีความสัมพัทธ์กับสิ่งอื่นสิ่งใดภายนอกและอันตวิทยาที่มุ่งเน้นถึงผลลัพธ์ 
หรือกล่าวได้ว่ามุ่งเน้นความสัมพัทธ์กับสิ่งอ่ืน ๆ ภายนอก ซึ่งจะทำให้ผู้ศึกษาได้เห็นภาพจริยศาสตร์หรือหนทาง
ที่ควรประพฤติได้อย่างชัดเจน ในที่นี้ ผู้เขียนไม่ขอตัดสินว่าความคิดของสำนักใดถูกต้องหรือดีกว่าสำนักใด หาก
เพียงแต่ต้องการชี้ให้เห็นถึงหลักการวิเคราะห์คุณค่า หากเราเลือกตัดสินใจทำสิ่งใดสิ่งหนึ่งว่ามีนัยยะว่าเราให้
คุณค่ากับการกระทำหรือผลของการกระทำมากกว่ากัน ทั้งนี้ เพื่อให้ผู้ศึกษาได้นำไปพิจารณาเพื่อให้นำไป ใช้
เกิดประโยชน์กับตนเองและผู้อื่นในชีวิตประจำวันและเป็นหลักพิจารณาที่ทำให้เกิดความสบายใจ  
 
6. บทสรุป 
 การวิเคราะห์นี้กล่าวถึงจริยศาสตร์ตามแนว กรณียธรรม และ อันตวิทยา โดยยกตัวอย่างกรณีที่ญาติ
ขอร้องไม่ให้แพทย์บอกความจริงกับผู้ป่วยมะเร็งที่มีความวิตกกังวลสูง คำถามทางจริยศาสตร์คือ "หมอควรทำ
อย่างไร?" 1. แนวกรณียธรรม: หมอให้ความสำคัญกับการพูดความจริงในฐานะหน้าที่ทางศีลธรรม แม้การ
เปิดเผยอาการจะทำให้ผู้ป่วยเกิดความเครียดหรือส่งผลเสีย การกระทำนี้ยังถือว่ามีคุณค่าทางจริยธรรมใน
ตัวเอง และ 2. แนวอันตวิทยา: หมอเลือกที่จะไม่พูดความจริงเพื่อลดความวิตกกังวลของผู้ป่วยและส่งเสริม
ขวัญกำลังใจ การตัดสินใจนี้ให้ความสำคัญกับผลลัพธ์ที่ดีต่อผู้ป่วย 
 ประเด็นจริยธรรมเหล่านี้พบได้ในชีวิตประจำวัน เช่น การทำทาน การเรียน การบวช หรือการตัดสินใจ
เกี่ยวกับการรักษาชีวิตในช่วงท้าย ทุกกรณีสะท้อนให้เห็นถึงความแตกต่างของการให้คุณค่า คือ คุณค่าใน
ตัวการกระทำ (กรณียธรรม) หรือคุณค่าที่ขึ้นอยู่กับผลลัพธ์ (อันตวิทยา) 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  45 

 

 บทวิเคราะห์นี้เน้นถึงความสำคัญของการเข้าใจแนวคิดทั้งสองเพื่อใช้เป็นแนวทางในการตัดสินใจที่
เหมาะสมและสร้างประโยชน์ให้กับตนเองและผู้อื่น ทั้งยังช่วยให้เกิดความสบายใจเมื่อเผชิญกับปัญหาทาง
จริยธรรมในชีวิตประจำวัน. 
 
บรรณานุกรม 
รศ.ชัยวัฒน์ อัตพัฒน ์และ ผศ.ดร.พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม. จริยศาสตร์. พิมพ์ครั้งที่ 13. 
เนื่องน้อย บุณยเนตร. จริยศาสตร์ตะวันตก: ค้านท์ มิลล์ ฮอบส์ รอลส์ ซาร์ทร์ . กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์ 
 มหาวิทยาลัย, 2539.  
 
 

 



46  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568) 

บทวิจารณ์หนังสือ: แนวทางการจัดการเรียนรู้เชิงรุก (Active Learning) ระดับปฐมวัย 
Book Review: Approaches to Active Learning for Early Childhood Education 

 
 

อัณณ์ญาดา วัชรากรกุลพัฒน ์
Oanyada Watcharakornkunlapat 

นักวิชาการอิสระ 
Indecent Scholar 

พูนศักด์ิ กมล 
Poonsak kamol 

มหาวิทยาลัยมหามจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัยสงฆช์ัยภูมิ 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Chaiyaphum Buddhist College 

E-mail: oanyada.wat@student.mbu.ac.th 
วันที่รับบทความ (Received) : 1 มกราคม 2568 

วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 27 พฤษภาคม 2568 
วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 27 พฤษภาคม 2568 

 
  
 

สำนักพิมพ์ : สำนักวิชาการและมาตรฐานการศึกษาสำนักงาน    

                     คณะกรรมการการศึกษาขั้นพ้ืนฐาน 

                      กระทรวงศึกษาธิการ 

ปีที่พิมพ์ : 2565 

จำนวนหนา้ : 210 หน้า 

ISBN : 978-616-564-150-0 

 

 

 

 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  47 

บทคัดย่อ  
หนังสือเล่มนี้มุ่งนำเสนอแนวทางการจัดการศึกษาและการเรียนรู้เชิงรุกในระดับปฐมวัย โดยเน้นการ

ส่งเสริมให้สถานศึกษาจัดประสบการณ์การเรียนรู้ที่ครอบคลุมพัฒนาการทั้งทางร่างกาย สติปัญญา อารมณ์ 
จิตใจ และสังคม ควบคู่ไปกับการบ่มเพาะวินัย คุณธรรม และค่านิยมที่ดีแก่เด็กปฐมวัย การดำเนินการดังกล่าว
ต้องอาศัยความร่วมมือจากผู้ปกครอง ชุมชน และสถานศึกษา ผ่านกระบวนการคิดวิเคราะห์เชิงระบบและการ
ลงมือปฏิบัติจริงภายใต้บริบทของประสบการณ์ที่หลากหลาย สอดคล้องกับพัฒนาการด้านสมองของเด็ก อีกทั้ง
ยังให้ความสำคัญกับการจัดสภาพแวดล้อมในสถานศึกษาให้เป็นแบบอย่างของการดำเนินชีวิตที่ดี แม้ว่าหนังสือ
เล่มนี้อาจมีข้อบกพร่องในด้านตัวอักษรหรือเนื้อหาบางส่วน แต่โดยภาพรวมถือว่ามีเนื้อหาที่ถูกต้องและเป็น
ประโยชน์ต่อการพัฒนาการศึกษาปฐมวัย 
คำสำคัญ : การเรียนรู้เชิงรุก, การศึกษาปฐมวัย, การพัฒนาทางสมอง 
 
ABSTRACT  

This book presents an approach to proactive education and learning management for 
early childhood education, emphasizing the importance of providing holistic learning 
experiences that support children's development in physical, cognitive, emotional, mental, 
and social domains. It highlights the cultivation of discipline, morality, and positive values 
through collaborative efforts among parents, communities, and educational institutions. The 
approach encourages systemic thinking and hands-on practice in diverse experiential contexts, 
aligned with brain-based learning principles. Furthermore, the school environment is designed 
to model exemplary and virtuous lifestyles. Although the book may contain minor textual or 
content inaccuracies, its overall content is accurate and valuable for advancing early 
childhood education. 
Keywords : Proactive learning, Early childhood education, Brain-based development 
 
1. บทนำ  

ยุทธศาสตร์ชาติ 20 ปี พ.ศ. 2561 - 2550 เป็นแผนการพัฒนาประเทศ ที่กำหนดกรอบและแนวทาง
ทางการพัฒนาของรัฐทุกภาคส่วนต้องทำตาม เพื่อให้บรรลุวิสัยทัศน์ของประเทศไทยที่ว่า "ประเทศไทศยั่งยืน 
เป็นประเทศที่พัฒนาแล้ว ด้วยการพัฒนาตามหลักปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง โดย  แห่งราชอาณาจักรไทย 
มาตรา 65 กำหนดให้รัฐพึงจัดให้มียุทธศาสตร์ชาติเป็นเป้าหมายการพัฒนาประเทศอย่างยั่งยืน  ตามหลักธรร
มาภิบาลเพื่อใช้เป็นกรอบในการจัดทำแผนต่างๆให้สอดคล้องและบูรณาการและพระราชบัญญัติเด็กปฐมวัย 
พ.ศ. 2562 มาตรา 5 การพัฒนาเด็กปรมวัยตามพระราชบัญญัติ (3) กล่าวว่า" ให้เด็กปฐมมีพัฒนาการที่ดีรอบ
ด้านทั้งทางร่างกาย จิตใจ วินัย อารมณ์ สั่งคม และสติปัญญาให้สมกับวัย เพื่อให้เกิดทักษะอย่างต่อเนื่องตลอด



48  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568) 

ชีวิต สามารถเรียนรู้อย่างสอดคล้องกับหลักการพัฒนาศักยภาพ  และความต้องการจำเป็นพิเศษซึ่งกำหนด
กรอบบันทึกข้อตกลงการบูรณาการความร่วมมือกับ 6 กระทรวงหลักในการ พัฒนาคนตลอดช่วงชีวิต (กลุ่ม
เด็กปฐมวัย) ตั้งแต่ พ.ศ2565 - 2569 ตลอดจนโยบายรัฐบาล และแผนการปฏิรูปประเทศด้านการศึกษา ได้
กำหนดกิจกรรมปฏิรูปประเทศที่จะส่งผลให้เกิดการเปลี่ยนแปลงต่อประชาชนอย่างมีนัยสำคัญ ในกิจกรรม
ปฏิร ูปที ่ 2 การพัฒนากากาการจัดการเรียนการสอนสู ่การเรียนรู ้ฐานสมรรถนะ เพื ่อตอบสนองการ
เปลี่ยนแปลงในศตวรรษที่ 21 โดยกำหนดจุดเน้นของการจัดการศึกษาและการเรียนรู้ในระดับปฐมวัยให้มุ่ง
ส่งเสริมสถานศึกษาจัดประสบการณ์การเรียนรู้เพื่อพัฒนาทุกด้าน ทั้งร่างกาย สติปัญญา อารมณ์ จิตใจ และ
สังคม บ่มเพาะปลูกฝังว ิน ัย ค ุณธรรมและค่านิยมที ่ด ี ด ้วยความร่วมมือระหว่างผู ้ปกครอง ชุมชน                           
และสถานศึกษา พัฒนาการ คิดวิเคราะห์เชิงระบบลงมือปฏิบัต ิด้วยประสบการณ์ตามมุมต่าง ๆ เพื่อให้สัมพันธ์
กับการเรียนรู้ของสมอง และจัดสภาพแวดล้อมในสถานศึกษาให้เห็นแบบอย่างของพฤติกรรมการดำเนิน               
ชีวิตที่ดีงาม  
 
2. แนวคิดที่ปรากฎในหนังสือ 

การจัดการเรียนรู้เชิงรุก (Active Learning) เป็นการจัดประสบการณ์การเรียนรู้โดยมุ่งเน้นให้เด็ก
ปฐมวัย ลงมือปฏิบัติกิจกรรมด้วยตนเอง ผ่านการไตร่ตรองจากกระบวนการสร้างสรรค์ประสบการณ์ใหม่ที่
เชื่อมโยงความรู้ จากประสบการณ์เดิม เด็กได้เผชิญกับสถานการณ์และหาแนวทางในการแก้ปัญหาด้วยวิธีการ
ต่าง ๆ เพื่อให้เด็กได้นำความรู้ที่ได้รับมาสร้างเป็นความรู้ใหม่โดยครูจะจัดกิจกรรมการเรียนรู้ผ่านสื่อ และ
อำนวยความสะดวกให้เด็กได้เรียนรู้อย่างมีความหมาย หากเด็กพบปัญหาที่แก้ไขไม่ได้  ครูจะเป็นผู้ช่วยในการ
ค้นหาคำตอบด้วยการปฏิสัมพันธ์เชิงบวกและการใช้ภาษาสร้างสรรค์ให้เด็กได้สืบเสาะหาคำตอบด้วยตนเองใน
สภาพแวดล้อมที่เอื้อต่อการส่งเสริม พัฒนาการของเด็กให้เรียนรู้ผ่านการใช้ประสาทสัมผัสทั้ง 5 การแก้ปัญหา
จากการคิด การสื่อความหมายด้วยด้วยคำศัพท์ คำพูด เพื่อริเริ่มกิจกรรมใหม่ๆ โดยครูจะลดบทบาทของตนเอง
เป็นเพียงผู้สนับสนุนการเรียนรู้ของเด็ก 

ความหมายของการจัดการเรียนรู้เชิงรุก 
การจัดการเรียนรู ้เชิงรุก (Active Learning ) หมายถึงกระบวนการเรียนรู ้ในสภาพแวดล้อมที่

เหมาะสมและเอื้อต่อการเรียนรู้ โดยให้เด็กทุกคนมีส่วนร่วมในการปฏิบัติกิจกรรมอย่างกระตือรือร้น ด้วยการ
ปฏิสัมพันธ์กับสื่อ วัสดุ อปกรณ์ที่หลากหลาย ส่งเสริมให้เด็กคิดวิเคราะห์ คิดสังเคราะห์ และคิดอย่างมี
วิจารณญาณ จนสร้างองค์ความรู้ได้ด้วยตนเอง โดยมีการดำเนินกิจกรรมตาม องค์ประกอบของการจัดการ
เรียนรู้เชิงรุก 5 ชั้นตอน คือ  

1) การเลือกและตัดสินใจ 
2) สื่อ  
3) การใช้ประสาทสัมผัสทั้ง 5  
4) ภาษาจากเด็ก  



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  49 

5) การสนับสนุนจากผู้ใหญ่ 
ความสำคัญของการจัดการเรียนรู้เชิงรุงรุก 
การจัดการเรียนรู้เชิงรุกหรือการเรียนรู้แบบลงมือกระทำ (Active Learning) มีความสำคัญ ดังนี ้ 
1. ส่งเสริมพัฒนาการทางด้านร่างกายของเด็กปฐมวัย ให้เด็กได้เคลื่อนไหวด้วยการเคลื่อนที่ในการ

ปฏิบัติกิจกรรม โดยใช้ความสัมพันธ์ของอวัยวะส่วนต่างๆ ทำให้เด็กได้ใช้กล้ามเนื้อใหญ่และกล้ามเนื้อเล็กผ่าน
การเรียนรู้โดยใช้เครื่องมือต่างๆ  

2. ส่งเสริมพัฒนาการทางด้านอารมณ์ จิตใจของเด็กปฐมวัย ทำให้เด็กได้แสดงความรู้สึกของตนเองให้
เหมาะสมกับวัย ความมุ่งมั่นตั้งใจในการเรียนรู้อย่างกระตือรือร้น  

3. ส่งเสริมพัฒนาการทางด้านสังคมของเด็กปฐมวัย โดยครูปรับเปลี่ยนแนวการจัดประสบการณ์ให้
เด็กได้เลือกตามความสนใจและความถนัดโดยเน้นความแตกต่างระหว่างบุคคล เป็นการสนับสนุนให้เด็กได้มี
โอกาสปฏิสัมพันธ์กับบุคคล และสิ่งแวดล้อมต่างๆรอบตัว  

4. ส่งเสริมพัฒนาการทางด้านสติปัญญาของเด็กปฐมวัย โดยมุ่งสร้างให้เด็กมีทักษะการคิด การ
ตัดสินใจ และการแก้ปัญหาอย่างสร้างสรรค์ ด้วยกระบวนการเรียนรู้ที่หลากหลาย เพื่อให้เด็กพัฒนาการใช้
ภาษา ความจินตนาการ การแก้ปัญหา การคิดเชิงเหตุผล ความคิดรวบยอด เพื่อเป็นพื้นฐานของการเรียนรู้ใน
ระดับต่อไป  

5. ส่งเสริมให้ครูปฐมวัยปรับเปลี่ยนแนวการจัดการเรียนรู้ การจัดสภาพแวดล้อมที่เอื้อต่อการเรียนรู้
เชิงรุงรุก  

6. สนับสนุนให้ผู้บริหารปรับเปลี่ยนกระบวนทัศน์ในการบริหารจัดการ โดยใช้การจัดการเรียนรู้เชิงรุก 
เพื่อเพิ่มประสิทธิภาพและมีประสิทธิผลใช้เป็นส่วนหนึ่งของกระบวนการบริหารการจัดการศึกษาปฐมวัยให้
มีคณภาพตาพตาม มาตรฐานคุณลักษณะที่พึ่งประสงค์และสอดคล้องกับหลักการจัดการศึกษาปฐมวัย 

กลยุทธ์ (Strategies)  
ในการจัดการเรียนรู้เชิงรุก เป็นการจัดกิจกรรมและประสบการณ์การเรียนรู้ให้เด็กปฐมวัยมีส่วนร่วม  

ในกระบวนการเร ียนร ู ้อย ่างกระตือร ือร ้น ท ั ้งร ่างกาย ( Physically active) การค ิดและสติป ัญญา 
(Intellectually Active) จิตใจ (Emotionally active) และทางสังคม (Socially active) จะส่งผลให้เด็กเกิด
การเรียนรู้ ประกอบด้วยทฤษฎี หลักการ แนวคิดในการจัดการศึกษา รูปแบบการจัดการเรียนรู้ วิธีการ เทคนิค
การจัดการเรียนรู้ ซึ่งครูปฐมวัยจะต้องศึกษาและเลือกใช้ให้เหมาะสมกับริบท โดยเน้นพัฒนาการของเด็กเป็น
รายบุคคล 

ลักษณะของการจัดการเรียนรู้เชิงรุก 
1. เป็นกิจกรรมในการพัฒนาศักยภาพการคิด การแก้ปัญหา และการนำความรู้ไปประยุกต์ใช้  
2. เป็นกิจกรรมที่เล็กปฐมวัยมีส่วนร่วมในการจัดกระบวนการเรียนรู้และสร้างองค์ความรู้โดยมี

ปฏิสัมพันธ์ร่วมกัน ในรูปแบบของความร่วมมือมากกว่าการแข่งขัน  



50  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568) 

3. เป็นกิจกรรมที่ให้เด็กปฐมวัยบูรณาการข้อมูล ข่าวสาร สารสนเทศ สู่ทักษะการคิดวิเคราะห์และ
ประเมินค่า  

4. เป็นลักษณะกิจกรรมที่เด็กปฐมวัยได้เรียนรู้ความมีวินัยในการทำงานร่วมกัน 
5. เป็นกิจกรรมที่ทำให้เด็กปฐมวัยเกิดประสบการณ์ตรง จากการได้ลงมือกระทำ เป็นกิจกรรมที่ผู้สอน

เป็นผู้อำนวยความสะดวกในการจัดประสบการณ์การเรียนรู้เพื่อให้เด็กปฐมวัย ด้วยตนเอง เป็นลักษณะการจัด
ประสบการณ์การเรียนรู้ที่เด็กปฐมวัยสร้างองค์ความรู้และจัดกระบวนการเรียน  

7. เป็นกิจกรรมที่ครูจัดกระบวนการเรียนรู้ที่สร้างสถานการณ์ให้เด็กปฐมวัยโดยผ่านอ่านหนังสือจาก
ภาพ นิทาน การพูด การฟัง คิดอย่างลุ่มลึก เด็กปฐมวัยจะเป็นผู้จัดระบบการเรียนรู้ด้วยตนเอง  

8. เป็นการจัดประสบการณ์การเรียนรู้ที่เน้นทักษะการคิดขั้นสูง  
9. เป็นกระบวนการเรียนรู้ที่ลดบทบาทการสอนและการให้ความรู้โดยตรงของครูแต่เปิดโอกาลให้เล็ก

ปฐมวัยมีส่วนร่วมสร้างองค์ความรู้ และจัดระบบการเรียนรู้ด้วยตนเอง  
10. เป็นกิจกรรมการพัฒนาการเรียนรู้ของเล็กปฐมวัย ที่ส่งเสริมให้เล็กปฐมวัยนำความรู้ ความเข้าใจ

ไปประยุกต์ใช้ สามารถวิเคราะห์ สังเคราะห์ ประเมินค่า คิดสร้างสรรค์สิ่งต่าง ๆ พัฒนาทักษะกระบวนการคิด
ไปสู่ระลับที่สูงขึ้นขึ้นที่เป็นไปตามวัย  

11. เป็นกิจกรรมที่เช่ือมโยงเด็กปฐมวัย กับสภาพแวดล้อมใกล้ตัว  
12. เป็นกิจกรรมที่เด็กปฐมวัยสามารถนำความรู้ที่ได้ไปใช้แก้ปัญหาใหม่ หรือใช้ในสถานการณ์ใหม่  
13. เป็นกิจกรรมที่เน้นให้เด็กปฐมวัยได้ใช้ความคิดของตนเองอย่างมีเหตุมีผล มีโอกาสร่วมอภิปราย

และนำเสนอผลงาน  
14. เป็นกิจกรรมที่เน้นการมีปฏิสัมพันธ์กันระหว่างเด็กปฐมวัยกับผู้ครูผู้สอน และปฏิสัมพันธ์กัน

ระหว่างเด็กปฐมวัย 
แนวทางการจัดการเรียนรู้ (Active Learning)  
ครูปฐมวัยสามารถนำการจัดการเรียนรู้เชิงรุกไปจัดร่วมกับการสอนและการจัดการเรียนรู้ลักษณะ

ต่างๆ ได้หลากหลาย ตามบริบทของเด็กและของสถานศึกษา ซึ ่งครูปฐมวัย  มีการดำเนินกิจกรรมตาม
องค์ประกอบของการจัดการเรียนรู้เชิงรุก (Active Learning)  

1) สื่อ วัสดุที่หลากหลาย (Materials)  
2) การเลือก (Choice)  
3) การลงมือกระทำกับวัตถุ (Manipulation)  
4) ภาษาและความคิดจากเด็ก (Languoge and though)  
5) การสนับสนุนจากผู้ใหญ่ (Adult scaffolding) 
ประสบการณ์ทีส่ำคัญกับกิจกรรมการเรียนรู้เชิงรุก (Active Learning)  
การจัดประสบการณ์ของเล็กช่วงอายุ 3-6 ปี ตามหลักสูตรการศึกษาปฐมวัยพุทธศักราช 2560 ได้

กล่าวไว้ว่า ประสบการณ์จะต้องจัดในรูปแบบบูรณาการผ่านการเล่น (การเล่นอย่างมีความหมาย) เช่น การที่มี



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  51 

บทบาทสมมติในการเล่นขายของ เด็กจะได้เรียนรู้ทักษะทางภาษาจากการพูดสื่อสารกับเพื่อนในการสลับ
ผลัดเปลี่ยน การเป็นแม่ค้าและลูกค้า ซึ่งเด็กอาจจินตนาการในการพูดขึ้นมาเองหรืออาจจดจำจากผู้ปกครอง
เมื่อไปตลาด นอกจากจะได้ทักษะทางภาษาแล้ว เด็กยังได้เรียนรู้เรื่องจำนวน การบวก - การลบเลขง่าย ๆ จาก
การเล่นอีกด้วย ถือเป็นการบูรณาการที่ได้ทั้งทักษะทางภาษาและคณิตศาสตร์ ซึ่งจะจั ดเป็นการเล่นแบบมี
จุดมุ่งหมายและจะไม่จัดเป็นรายวิชา การจัดประสบการณ์จริงเปรียบเสมือนการจัดกิจกรรมเพื่อส่งเสริม
พัฒนาการทั้ง 4 ด้านให้กับเด็ก ได้แก่ ด้านร่างกาย ด้านอารมณ์-จิตใจ ด้านสังคมและด้านสติปัญญา มีการบูร
ณาการการจัดกิจกรรมต่าง ๆ ที่เหมาะสมกับวัยและความสนใจของเด็ก 

องค์ประกอบของการจัดการเรียนรู้เชิงรุก  
สำหรับการจัดประสบการณ์สำคัญกับกิจกรรมการเรียนรู้เชิงรุก (Active Learning) รศ.ดร.พัชรี ผล

โยธิน, 2565 ได้กล่าวไว้ว่า การจัดประสบการณ์สำคัญที่จะให้เกิดการเรียนรู้ต้องอาศัยองค์ประกอบของการ
จัดการเรียนรู้เชิงรุก (Active Learning) ประกอบด้วย  

1. สื่อ วัสดุที่หลากหลาย (Materlals)  
2. การเลือก (Cholce)  
3. การลงมือกระทำกับวัตถุ (Manipulation)  
4. ภาษาและความคิดจากเด็ก (Language and though)  
5. การสนับสนุนจากผู้ใหญ่ (Adult scoffolding) 
การจัดห้องเรียนให้ Active Learning การจัดสภาพแวดล้อม ดำเนินการโดย 
1. มีการจัดแบ่งที่ตั้งบริเวณของมุมต่างๆ ในห้องเรียนอย่างเป็นระบบสมเหตุสมผลและบรรยากาศ

อบอุ่นคล้ายบ้าน  
2. บริเวณในแต่ละมุมมีพื้นที่ที่เพียงพอ  
3. ห้องเรียนมีความปลอดภัยมีการดูแลรักษาเป็นอย่างดีให้แลดูงามตา  
4. มีการจัดวางวัสดุอุปกรณ์อย่างเป็นระบบ เด็กสามารถหยิบใช้ได้เองและช่วยเก็บเข้าที่ได้โดยง่าย  
5. สื่อ วัสดุอุปกรณ์ที่ควรจัดหาไว้ในห้องเรียน คือ สื่อที่เป็นของจริง สื่อสำหรับใช้การสำรวจผ่าน

ประสาทสัมผัสต่างๆ สื่อที่ใช้เล่นบทบาทสมมติ และสื่อวัสดุสำหรับผลิตงานที่เป็น 2 มิติ และ 3 มิติ วัสอุปกรณ์
มีความหลากพลายเพื่อตอบสนอง ความแตกต่างระหว่างบุคคลและประสบการณ์ของแต่ละคน  

6. จัดเตรียมวัสดอุปกรณ์ที่หลากหลายเพื่อให้เด็กได้มีโอกาสทำงางานและพัฒนาในด้านต่าง ๆ ดังนี้ 
พัฒนาการด้านภาษา การถ่ายทอดความคิด การจำแนกและการเรียงลำดับ มิติจำนวนพื้นที่ เวลา การ
เคลื่อนไหว และอารมณ์สังคม การจัดมุมเล่น ควรจัดมุมเล่นต่างๆ  

กลยุทธ์ทีส่ำคัญในการสร้างบรรยากาศสนับสนุนการเรียนรู้  
1. การมีส่วนร่วมระหว่างผู้ใหญ่กับเด็ก หมายถึง การให้โอกาสเด็กได้แสดงความคิดเห็น มีส่วนร่วมกับ

จากเด็ก แบ่งปันอำนาจการควบคุมแก่เด็กอย่างมีเหตุผล  



52  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568) 

2. สนใจในความสามารถของเด็ก โดยค้นทาความสนใจของเด็ก มองสถานการณ์จากมุมมองของเด็ก 
ให้พ่อแม่และงานมีส่วนร่วมในสิ ่งที ่เด็กสนใจ วางแผนการเรียนการสอน โดยคำนึงถึงความสามารถ                
ของเด็ก 

3. การสร้างปฏิสัมพันธ์กับเด็กอย่างแท้จริง โดยแบ่งปันสิ่งที่ตนเองมีกับเด็ก ตอบสนองความสน ความ
เอาใจใส่ ให้ข้อมูลสะท้อนกลับแก่เด็กอย่างถูกต้อง ถามและตอบคำถามอย่างตรงไปตรงมา  

4. ส่งเสริมการเล่นของเด็ก สังเกตและให้ความสนใจกับกิจกรรมการเล่นของเด็ก มีส่วนร่วมในการเล่น
อย่างสนุกสนาน  

5. วิธีการแก้ปัญหาความขัดแย้งขณะอยู่ร่วมกัน แก้ปัญหาความขัดแย้งของเด็ก ๆ โดยคำนึงถึงความ
อดทน ให้เด็กรู้จักความสัมพันธ์ระหว่างเหตุและผลที่ตามมา โดยถือเป็นส่วนหนึ่งของกระบวนความขัดแย้ง ให้
เด็กสงบอารมณ์ก่อนและยอมรับความรู้สึกของเด็ก รวมทั้งรวบรวมข้อมูลจากเด็ก  
 
3. บทวิจารณ์หนังสือ 

จุดเด่นและคุณค่าของหนังสือ 
 เป็นหนังสือที่สื่อการจัดการเรียนรู้เชิงรุก เพื่อให้เป็นสิ่งที่เอาไปปฏิบัติในการชั้นเรียนในการบูรณาการ
เด็ก ครู และผู้ปครอง เพื่อให้พวกเขาตอบสนองต่อเราเพื่อเราจะได้ปฏิบัติถูก หนังสือเล่มนี้สำคัญกับคน
ประกอบวิชาชีพครูเพ่ือเอาไปต่อยอดในอนาคตได ้
  ภาษาและรูปแบบการเขียนหนังสือ 
 หนังสือเล่มนี้ใช้ตัวอักษรที่เล็กเกินไป ทำให้ในการอาจจะอ่านเกิดอาการตาลายได้ มีเนื้อหาที่ซับซ้อน
เกินไปหน่อย แต่โดยร่วมเนื้อหาละเอียดถูกต้อง  

รูปแบบเนื้อหาของหนังสือ 
 เนื้อหาในหนังสือเล่มนี้ สื่อถึงการจัดการเรียนรู้เชิงรุก เพื่อให้สอดคล้องกับบริบทในห้องเรียน 

เป้าหมายหรือประโยชน์ของหนังสือ 
เพื่อให้ครูปรมวัย และผู้ที่เกี่ยวข้องใช้เป็นแนวทาง ในการพัฒนาเด็กปฐมวัยให้มีพัฒนาการสมวัยเกิด

การเรียนรู้ และสามารถนำไปใช้ในชีวิตประจำวัน มิการออกแบบการเรียนรู้เซ็งรก (Active Learning ) ใน
ระดับปฐมวุ้ย ตลอดจน การจัดประสบการณ์เรียนรู้เช็งรุก (Active Learning ) ให้กับเด็กปรมวัยมีพัฒนาการ
ครบทั้ง 4 ด้าน 

จุดทีค่วรพัฒนาของหนังสือและข้อเสนอแนะ 
 ขนาดตัวหนังสือที่เล็กเกินไป เพราะอาจจะทำให้มีปัญหาทางสายตาได้ และเนื้อหาดูซับซ้อนเกินไป
เวลาอ่านจะทำให้งุนงง และข้อเสนอแนะให้ปรับตัวหนังสือที่ขนาดพอดีไม่อัดกันจนเกินไป และเนื้อหาจะต้องมี
ความพอดีเข้าใจง่าย อ่านแล้วไม่งุนงง 
 
 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  53 

4. บทสรุป 
การจัดการศึกษาและการเรียนรู้ในเชิงรุกระดับปฐมวัย ให้มุ่งส่งเสริมสถานศึกษาจัดประสบการณ์การ

เรียนรู้เพื่อพัฒนาทุกด้าน ทั้งร่างกาย สติปัญญา อารมณ์ จิตใจ และสังคม  บ่มเพาะปลูกฝังวินัย คุณธรรมและ
ค่านิยมที่ดี ด้วยความร่วมมือระหว่างผู้ปกครอง ชุมชน และสถานศึกษา พัฒนาการ  คิดวิเคราะห์เชิงระบบลง
มือปฏิบัติ ด้วยประสบการณ์ตามมุมต่าง ๆ เพื่อให้สัมพันธ์กับการเรียนรู้ของสมอง  และจัดสภาพแวดล้อมใน
สถานศึกษาให้เห็นแบบอย่างของพฤติกรรมการดำเนินชีวิตที่ดีงาม  
 
บรรณานุกรม  
โยธิน และ วรนาท รักสกุลไทย. (2562). ข้อมูลจากเอกสารประกอบโครงการประชุมเชิงพัฒนาโรงเรียน
 ต้นแบบการจัดการศึกษาปฐมวัยตามแนวคิดไฮสโคป (High Scope). 
ลักษณ์ วนเก่าน้อย. (2563). บทเรียนออนไลน์การเรียนรู้แบบ Active Learning. สืบค้นเมื่อกรกฎาคม 
 2565. จาก https://sites.google.com/chaiyaphum1.go.th/active-learning/. 
สถาพร พฤฑฒิกุล. (2555). บทความโครงการจัดการความรู ้เร ื ่อง"การจัดการเรียนการสอนแบบ 
 Active Learning. ในเอกสารประกอบการเข้าอบรม "คุณภาพผู ้เรียนด้วยกระบวนการเรียนรู้ 
 Active Learning" มหาวิทยาลัยบูรพา วิทยาเขตสระแก้ว. 
 
 

https://sites.google.com/chaiyaphum1.go.th/active-learning/?fbclid=IwZXh0bgNhZW0CMTAAAR2Ijik_jfLWw-IIFPddUObRgKADwwDOrdIQFGtjZscNWIpJNnSZxJhr9Hk_aem_OxjdSrEjh7IB0WTfF19zPQ


54  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2568) 

 

 
 
 
 
 

จริยธรรมการตีพิมพ์บทความในวารสารพุทธมัคค ์
ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

 
 

วารสารพุทธมัคค์ ของศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ให้ความสำคัญกับการรักษา
มาตรฐานด้านจริยธรรมในการตีพิมพ์เผยแพร่บทความ ดังนั้น จึงกำหนดให้ทุกฝ่ายที่เกี่ยวข้องต้องปฏิบัติตาม
หลักการและมาตรฐานด้านจริยธรรมในการตีพิมพ์อย่างเคร่งครัด ดังนี้   
บทบาทหน้าที่ของบรรณาธิการและกองบรรณาธิการในวารสารพุทธมัคค์ 

1. บรรณาธิการและกองบรรณาธิการมีหน้าที่พิจารณาและตรวจสอบบทความที่ส่งมาเพื่อพิจารณา
ตีพิมพ์ในวารสารทุกบทความ โดยพิจารณาความสอดคล้องของเนื้อหาบทความกับเป้าหมายและขอบเขตของ
วารสาร รวมถึงตรวจสอบคุณภาพของบทความตามกระบวนการประเมินคุณภาพบทความก่อนการตีพิมพ์ 

2. บรรณาธิการและกองบรรณาธิการต้องใช้หลักการในพิจารณาบทความโดยอ้างอิงเหตุผลทางวิชาการ
เป็นหลัก และต้องไม่มีอคติต่อผู้นิพนธ์บทความและเนื้อหาบทความที่พิจารณาไม่ว่าจะด้วยกรณีใดๆ ทั้งสิ้น 

3. บรรณาธิการและกองบรรณาธิการต้องไม่มีส่วนได้ส่วนเสียกับผู้นิพนธ์บทความหรือผู้ทรงคุณวุฒิที่
ตรวจประเมินบทความ ไม่ว่าจะเป็นประโยชน์ในเชิงธุรกิจหรือในการนำไปเป็นผลงานทางวิชาการของตนเอง 

4. บรรณาธิการและกองบรรณาธิการต้องไม่ปิดกั้น เปลี่ยนแปลง หรือแทรกแซงข้อมูลที่ใช้แลกเปลี่ยน
ระหว่างผู้ทรงคุณวุฒิที่ตรวจประเมินบทความและผู้นิพนธ์บทความ 

5. บรรณาธิการและกองบรรณาธิการต้องปฏิบัติตามกระบวนการและขั้นตอนต่าง ๆ ของวารสารอย่าง
เคร่งครัด 
บทบาทหน้าของผู้นิพนธ์บทความในวารสารพุทธมัคค์ 

1. บทความที่ผู้นิพนธ์ส่งมาเพื่อพิจารณาตีพิมพ์ในวารสารต้องเป็นบทความที่ไม่เคยตีพิมพ์หรือเผยแพร่ที่
ใดมาก่อน 

2. ผู้นิพนธ์บทความต้องทำการอ้างอิงให้ถูกต้องทุกครั้งเมื่อนำผลงานของผู้อื่นมานำเสนอหรืออ้างอิง
ประกอบในเนื้อหาบทความของตนเอง และต้องไม่คัดลอกผลงานของผู้อ่ืน 

3. หากผลงานทางวิชาการของผู ้นิพนธ์เกี ่ยวข้องกับการใช้สัตว์ ผู ้เข้าร่วม หรืออาสาสมัคร หรือ
ผลการวิจัยมีประเด็นที่เปราะบางต่อผู้ให้ข้อมูล ผู้นิพนธ์ควรดำเนินการตามหลักจริยธรรม ปฏิบัติตามกฎหมาย
และข้อบังคับที่เกี่ยวข้องอย่างเคร่งครัด รวมถึงต้องได้รับความยินยอมก่อนการดำเนินการเก็บรวบรวมข้อมูล



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2568)  55 

 

หรือแสดงเอกสารที่เกี่ยวข้อง เช่น หนังสือรับรองจากคณะกรรมการจริยธรมการวิจัยในมนุษย์ หรือในสัตว์ 
ทดลองประกอบด้วยทุกครั้ง 

4. ผู้นิพนธ์บทความต้องยินยอมโอนลิขสิทธิ์ให้แก่วารสารพุทธมัคค์ก่อนการตีพิมพ์ และไม่นำผลงานไป
เผยแพร่หรือตีพิมพ์กับแหล่งอื่น ๆ หลังจากที่ได้รับการตีพิมพ์กับวารสารพุทธมัคค์แล้ว 

5. ชื่อผู้นิพนธ์ที่ปรากฏในบทความต้องเป็นผู้ที่มีส่วนในบทความนั้นๆ จริง 
บทบาทหน้าที่ของผู้ทรงคุณวุฒิที่ประเมินบทความ 

1. ผู้ทรงคุณวุฒิที่ประเมินบทความต้องไม่มีส่วนได้ส่วนเสียกับผู้นิพนธ์บทความ การพิจารณาคุณภาพ
ของบทความต้องคำนึงถึงคุณภาพของบทความเป็นหลัก และพิจารณาบนหลักการและเหตุผลทางวิชาการโดย
ปราศจากอคติหรือความขัดแย้งส่วนตัว 

2. ผู้ทรงคุณวุฒิที่ประเมินบทความต้องตระหนักว่าตนเองเป็นผู้มีความเชี่ยวชาญ มีความรู้ความเข้าใจใน
เนื้อหาของบทความที่รับประเมินอย่างแท้จริง 

3. ผู้ทรงคุณวุฒิที่ประเมินบทความต้องไม่แสวงหาประโยชน์จากบทความที่ตนเองได้ทำการประเมิน 
4. หากผู้ทรงคุณวุฒิที่ประเมินบทความได้ตรวจสอบแล้วพบว่าบทความที่รับประเมิน เป็นบทความที่

คัดลอกผลงานชิ้นอ่ืน ๆ ผู้ทรงคุณวุฒิประเมินบทความต้องแจ้งให้บรรณาธิการทราบทันที พร้อมแสดงหลักฐาน
ประกอบที่ชัดเจน 

5. ผู้ทรงคุณวุฒิที่ประเมินบทความต้องรักษาระยะเวลาประเมินตามกรอบเวลาประเมินที่วารสาร
พุทธมัคค์กำหนด รวมถึงไม่เปิดเผยข้อมูลของบทความให้ผู้ที่อื่นได้รับรู ้
  



56  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2568) 

 

 
 

 
 

การเตรียมตน้ฉบบัเพื่อการเสนอจัดพมิพ์ในวารสารพุทธมัคค์ 
ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

 
 
1. ขนาดของต้นฉบับ  

พิมพ์หน้าเดียวบนกระดาษสั ้นขนาด A4 โดยเว้นระยะระหว่างขอบกระดาษด้านบน 3.81 ซม. 
ด้านขวากับด้านล่าง 2.54 ซม. 
2. รูปแบบอักษรและการจัดวางตำแหน่ง  

ใช้รูปแบบอักษร TH Sarabun PSK พิมพ์ด้วยโปรแกรมไมโครซอฟท์เวิร์ด โดยใช้ขนาดและชนิดของ
ตัวอักษร รวมทั้งการวางตำแหน่งดังนี้  

2.1 ขนาดกระดาษ จัดพิมพ์บทความด้วยกระดาษ ขนาด A4 พร้อมระบุเลขหน้า ขนาด 16 ชนิดตัว
ธรรมดา ตำแหน่งชิดขอบกระดาษด้านขวาและซ้ายตามรูปแบบการจัดหนังสือทั่วไป 
  2.2 ชื่อเรื่อง (ภาษาไทย) ขนาด 18 ชนิดตัวหนา ตำแหน่งก่ึงกลางหน้ากระดาษ 
 2.3 ชื่อเรื่อง (ภาษาอังกฤษ) ตัวพิมพ์ใหญ่ ขนาด 14 ชนิดตัวหนา ตัวพิมพ์เล็ก ขนาด 16 ชนิดตัวหนา 
ตำแหน่งกึ่งกลางหน้ากระดาษ 
 2.4 ชื่อผู้เขียน ขนาด 16 ชนิดตัวธรรมดา ตำแหน่งชิดขอบกระดาษด้านขวา ใต้ชื่อเรื่อง โดยให้ใส่ทั้ง
ชื่อผู้เขียนภาษาไทยและภาษาอังกฤษ พร้อมระบุอีเมลด้วย 

2.5 ที่อยู่หรือหน่วยงานสังกัดของผู้เขียน ขนาด 16 ชนิดตัวหนา ตำแหน่งชิดขอบกระดาษด้านขวา ใต้
ชื่อผู้เขียน โดยให้ใส่ที่อยู่หรือหน่วยงานทั้งช่ือภาษาไทยและภาษาอังกฤษ 

2.6 หัวข้อบทคัดย่อไทยและอังกฤษ ตำแหน่งชิดขอบกระดาษด้านซ้าย ใต้ที่อยู่หรือหน่วยงานสังกัด
ของผู้เขียน โดยหัวข้อบทคัดย่อไทยและหัวข้อบทคัดย่ออังกฤษ ขนาด 16 ชนิดตัวหนา ตัวพิมพ์ใหญ่ 

2.7 เนื้อหาบทคัดย่อภาษาไทยและภาษาอังกฤษ ขนาด 16 ชนิดตัวธรรมดา จัดพิมพ์ไม่ควรเกิน 3 ย่อ
หน้า บรรทัดแรกเว้น 1 แท็บ (Tab) จากขอบกระดาษด้านซ้าย และพิมพ์ให้ชิดขอบทั้งสองด้าน 

2.8 หัวข้อของคำสำคัญ ภาษาไทย ขนาด 16 ชนิดตัวหนา ตำแหน่งชิดซ้ายหน้ากระดาษ ใต้บทคัดย่อ
ภาษาไทย และคำสำคัญนี้ไม่ควรเกิน 3 ศัพท์ ขนาด 16 ชนิดตัวธรรมดา 

2.9 หัวข้อของคำสำคัญ ภาษาอังกฤษ ขนาด 16 ชนิดตัวหนา ตำแหน่งชิดซ้ายหน้ากระดาษ ใต้
บทคัดย่อภาษาอังกฤษ และคำสำคัญนี้ไม่ควรเกิน 3 ศัพท์ ขนาด 16 ชนิดตัวธรรมดา 

2.10 หัวข้อเรื่อง ขนาด 16 ชนิดตัวหนา ตำแหน่งชิดขอบกระดาษด้านซ้าย ระบุหมายเลขข้อ 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2568)  57 

 

2.11 หัวข้อย่อย ขนาด 16 ชนิดตัวหนา ระบุหมายเลขข้อย่อย โดยเรียงตามลำดับตามเลขหัวข้อเรื่อง
เป็นหลัก 

2.13 เนื ้อหา ขนาด 16 ชนิดตัวธรรมดา และพิมพ์ให้ชิดขอบทั้งสองด้าน  โดยบทความวิจัยและ
บทความวิชาการ ให้มีองค์ประกอบเริ่มตั้งแต่บทนำหรือความนำ เนื้อหาหลัก วิเคราะห์และสรุป บรรณานุกรม 
ส่วนบทวิจารณ์หนังสือ ให้มีข้อมูลทางบรรณานุกรม ชื่อผู้วิจารณ์ บทวิจารณ์ สำหรับงานสร้างสรรค์ประเภท
อื่นๆ ให้มีองค์ประกอบตามบทความวิจัยและบทความวิชาการ 
3. จำนวนหน้าต้นฉบับ  

เนื้อหาของบทความตั้งแต่หัวข้อเรื่องจนถึงบรรณานุกรมควรมีความยาวไม่ควรเกิน 15 หน้า กระดาษ 
ขนาด A4 
4. ช่องทางการส่งผลงาน  

4.1 ทางไปรษณีย์ ให้พิมพ์ผลงาน 1 ชุด และซีดีบันทึกผลงานในรูปไมโครซอฟต์เวิร์ด 1 แผ่น          
ส่งถึง พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม, ผศ.ดร. 137 วัดอาวุธวิกสิตาราม ถ.จรัญสนิทวงศ์ 72 แขวงบางพลัด      
เขตบางพลัด กรุงเทพฯ 10700 โทร. 086-0864258 หรือ  

4.2 ทาง Email โดยส่งไฟล์เวิร์ด ไปที่ maghavin9@yahoo.com พร้อมโทรแจ้งบรรณาธิการวารสาร 
หรือ 

4.3 ทาง website โดยส่งไฟล์เวิร์ดเข้าในระบบของวารสาร หลังจากนั้น ทางวารสารจะดำเนินการ
ตามลำดับจนกว่าจะมีการตีพิมพ์ผลงาน (https://so01.tci-thaijo.org/index.php/bdm)  พร้อมโทรแจ้ง
บรรณาธิการวารสาร 
 
 
 
 

mailto:maghavin9@yahoo.com



