
*	 Ph.D., enseignante de l’Université Naresuan, Phitsanulok

	 Cette communication présente une 
partie de la recherche intitulée «Les visions 
du monde des Birmans à travers leurs  
proverbes» qui vise à étudier les visions que 
ce peuple porte sur l’humanité, la nature, la 
religion et les croyances dans le surnaturel. 
L’analyse des proverbes dans la présente 
étude s'appuie sur une technique d’analyse 
de la littérature française portant sur  
la relation entre la littérature comme «texte», 
comme «œuvre», et le contexte socioculturel. 
Premièrement, nous parlerons de deux thèses 
polémiques opposées sur l’étude littéraire 
développées en France à la fin du XXe siècle. 
Deuxièmement ,  nous  présen te rons  
la synthèse théorique grâce à la formule  
«du texte à l’œuvre» du théoricien de la lit-
térature Gérard Genette et son idée 
de l’intertextualité. Nous le verrons, cette 
nouvelle formule va rejoindre l’analyse du 
texte littéraire selon les couches structurales 
du professeur d’études théâtrales Patrice 
Pavis. Troisièmement, à partir d’une synthèse 
théorique de ces travaux, nous proposerons 
une analyse de quelques proverbes birmans, 
surtout l’implicite, éclairé à la lumière du 
contexte socio-culturel du Myanmar. Pour 
conclure, nous évoquerons quelques pistes 
interculturelles pour mieux analyser les textes 
étudiés.

Mots clés : proverbes birmans, Myanmar, 
vision du monde, analyse littéraire française, 
Genette, Pavis

I. Deux thèses polémiques sur 
l’étude littéraire à la fin du XXe 

siècle

Étude de proverbes de l’ASEAN à la lumière des techniques 
d’analyse littéraire française : le cas de proverbes birmans

Sirapach CHANCHAOWAT* 

	 Roland Barthes (1915–1980), dans  
Sur Racine (1963), s’attaque à la tradition 
critique littéraire qui analyse l’œuvre à partir 
de la biographie de l'auteur et de son intention. 
Raymond Picard (1917–1975), professeur 
à la Sorbonne, représentant de la critique 
traditionnelle, répond à Barthes avec son 
travail Nouvelle critique ou nouvelle 
imposture (1965). Barthes lui répliquera à 
son tour avec Critique et vérité (1966). C’est 
le point de départ de la guerre littéraire en 
France. En ce qui concerne l’intention de 
l’auteur, d’après Barthes, on ne trouve jamais 
dans le texte que ce qu’il dit, indépendamment 
des intentions de son auteur ; il n’y a pas  
de critère de la validité de l’interprétation.  
Le texte est toujours autosuffisant pour tout 
analyser.
	 Picard répond que l’intention de l’auteur 
et le contexte originel sont importants. Dans 
Nouvelle critique ou nouvelle imposture, ce 
représentant de la critique traditionnelle s’en 
prend violemment à ce qu’il considère être un 
délire interprétatif de Barthes et le seul critère 

1.1 La guerre littéraire en France : 
Raymond Picard vs Roland Barthes



Bulletin de l’ATPF, No. 132, année 39 vol. 2 (juillet–décembre 2016)   27

Analyse traditionnelle Nouvelle analyse

sous l’influence du positivisme :
Gustave Lanson (1857–1934)
è Le lansonisme

sous l’influence du saussurianisme :
Ferdinand de Saussure (1857–1913)
è La sémiologie structurale

Raymond Picard (1917–1975)
Nouvelle critique = nouvelle imposture 

Roland Barthes (1915–1980)
La sémiologie littéraire

La littérature = œuvre = création 
esthétique + éthique

La littérature = texte = jeu de construction selon 
une convention entre le lecteur et l’écrivain

l’auteur = créateur + intention de 
communication spécifique
è l’intentionnalisme 

La mort de l’auteur
è l’anti-intentionnalisme :
«The Intentional Fallacy»

l’objectivisme du sens + démarches 
scientifiques è le sens originel
+ recherche universitaire d’érudits pour 
mieux expliquer et déchiffrer une  
création littéraire à partir de son contexte 
d’origine.

le subjectivisme de l’interprétation
è divers sens d’un texte produit
+ intertextualité pour mieux démêler un texte

Figure I : les points polémiques des deux techniques

de validité de l’interprétation. Pour mieux 
comprendre ce combat, nous proposons ce 

tableau qui donne à voir les divergences entre 
ces deux approches :

	 Bourdieu a apporté une conclusion 
remarquable à cette querelle des Anciens et 
des Modernes. Il lui semble que ce phénomène 
n’est que le révélateur de féroces luttes de 
pouvoir au sein des institutions universitaires. 
Malgré tout, on pourrait dire que le XXe siècle 
est le début de la Nouvelle Critique qui met 
fin au Lansonisme et à l’Histoire Littéraire. 

Voici quelques opinions de grands professeurs 
thaïlandais. Selon Dr. Wit Siwasariyanon, 
par exemple, un écrivain représente trois 
statuts en une seule personne : un écrivain, 
un membre de sa génération, et un citoyen 
d’un État. En tant qu’il est aussi un membre 
d’une génération, l’écrivain est influencé dans 
une certaine mesure par la société, sa culture, 
ses coutumes, ses traditions, sa religion, sa 
philosophie et son positionnement politique. 
Ceux-ci influencent ses visions du monde 
(2001, pp. 196–197)1. Cette approche projette 
explicitement la croyance que l’auteur joue un 
rôle important en créant une œuvre littéraire.

1.2 Une guerre littéraire en
 Thaïlande?

	 Notons que la guerre littéraire n’existe 
pas à proprement parler en Thaïlande Nous 
pratiquons en général la critique traditionnelle. 

1	 Notre traduction. Texte original : «นักเขียนเปรียบเสมือนบุคคลสามคนที่รวมอยู่ในคนเดียวกัน กล่าวคือ เป็นนักประพันธ์  
เปน็หนว่ยหนึง่ของคนรุน่นัน้ และเปน็พลเมอืงของสงัคม ในฐานะทีน่กัประพนัธเ์ปน็หนว่ยหนึง่ของคนรุน่นัน้ ยอ่มไดร้บัอทิธพิลจากสงัคม
สมัยนั้น ทางด้านวัฒนธรรม ขนบประเพณี ศาสนา ปรัชญา หรือการเมืองไม่มากก็น้อย สิ่งต่าง ๆ เหล่านี้ล้วนกำ�หนดโลกทัศน์ของเขา» 
(วิทย์ ศิวะศริยานนท์, ๒๕๔๔) 



28   วารสารสมาคม​ครู​ภาษาฝร่ังเศส​แหง​ประเทศ​ไทย ในพระราชููปถัมภ์ฯ ฉบับท่ี ๑๓๒ ปีท่ี ๓๙ เล่ม ๒ (ก.ค.–ธ.ค. ๒๕๕๙)

1	 Notre traduction. Texte original : «ในงานวิจัยของ ชลดา เรืองรักษ์ลิขิต สรุปประเด็นนี้ไว้ว่า แนวทางของบาร์ธส์นั้น “หาได้ 
ถูกต้องทั้งหมดไม่ เพราะการศึกษาประวัติของกวี บางครั้งก็ไม่ได้สกัดกั้นผู้อ่านในการศึกษาค้นหาความหมายของวรรณคดีเรื่องท่ีอ่าน 
และยังสามารถนำ�มาใช้ประโยชน์เป็นหลักฐานสนับสนุนความคิดเห็นในการตีความหมายของผู้อ่านให้หนักแน่นขึ้นได้» (ชลดา เรืองรักษ์
ลิขิต, ๒๕๕๒)

	 Bien que la sémiologie littéraire de 
Barthes se soit petit à petit diffusée en 
Thaïlande grâce aux travaux de Nopporn 
Prachakul (2009), l’étude de la vie de 
l’auteur nous semble encore utile pour 
mieux comprendre le sens originel du 
travail littéraire. D’après Dr. Chonlada 
Reungraklikhit, le concept de la «mort de 
l’auteur» de Barthes «n’est pas tout à fait 
opératoire. Car étudier la biographie d’un 
poète n’entrave pas nécessairement l’accès 
à la signification de sa littérature : il peut  
au contraire servir d’élément de preuve  
à l 'appui d’une affirmation lors de  
l'interprétation du texte»1 (2009, p. 217). 
Pour perfectionner l’interprétation, notons 
que la signification réalisée est intentionnelle 
dans son entier. Car tout discours accompagne 
un acte illocutoire qui est toujours intentionnel. 
Alors, selon la plupart des professeurs 
de littérature thaïlandais,les deux approches 
ne sont pas en effet extrêmement différentes, 
elles sont plutôt complémentaires.
	 L’analyse des proverbes de la présente 
recherche s’appuiera sur la relation entre 
la littérature comme texte et comme œuvre  
dans le contexte socio-culturel, soit un 
mélange des deux approches.

particulier dans les deux premiers chapitres. 
Dans son Figures IV, Genette propose 
une idée intéressante, «du texte à l’œuvre» 
(1999, p. 43), retournant la formule bien 
connue de Barthes «de l’œuvre au texte», 
pour avancer la tendance du structuralisme à 
trop s’enfermer dans son empire des signes. 
Notre interprétation des proverbes birmans 
est influencée par l’approche de Genette 
(1999). Afin de mieux comprendre le discours 
littéraire, et malgré l’accent principal mis sur 
le texte lui-même, Genette estime qu’il ne 
faut pas oublier, pour comprendre l’œuvre de 
l'écrivain, que celui-ci vit et évolue dans une 
société et une culture qui sont incorporées en 
lui. Cela implique que des facteurs externes 
au texte sont également importants dans les 
études littéraires. Il faut éviter de s’en tenir 
à une analyse exclusivement textuelle, c’est-
à-dire éviter d’analyser le texte littéralement, 
logiquement, en analysant les éléments dans 
le texte et puis faire une analyse intertextuelle 
selon l’approche de Roland Barthes. Mais 
il nous semble également utile de chercher 
les significations en dehors du texte et de 
proposer une interprétation intentionnaliste.

II. Du texte à l’œuvre, les 
formules proposées par Genette 
et Pavis

2.1 Gérard Genette

	 L’opposition fréquente entre nouvelle 
critique et histoire littéraire est expliquée 
et critiquée dans Figures III (1972), en 

2.2 Patrice Pavis

	 L’approche  de  Gene t t e  a  é t é 
continuellement mise à jour et développée 
par Patrice Pavis (2002), un érudit français 
et critique contemporain. Pour lui, les œuvres 
littéraires sont multidimensionnelles et 
pluristructurelles. Pavis a proposé un modèle 
pour l’analyse textuelle selon 6 couches 
structurelles.



Bulletin de l’ATPF, No. 132, année 39 vol. 2 (juillet–décembre 2016)   29

Figure II : le modèle d’analyse du texte dramatique proposé par Pavis

Au centre, la textualité (A) est entourée de  
sa situation d’énonciation (B).
	 A = comment cela parle?
	 B = comment on le fait parler?

	 Selon ce modèle, n’importe quel texte 
existant est inclus dans 4 autres couches 
structurelles, à savoir :
	 I. STRUCTURES DISCURSIVES : 
LES THÈMES
	 II. STRUCTURES NARRATIVES : 
LA FABLE
	 III. STRUCTURES ACTANTIELLES 
: L’ACTION
	 IV. STRUCTURES IDÉOLOGIQUES 
ET INCONSCIENTES : LE SENS / LA MER 
SANS RIVAGE
	 De (A)-(B) à IV, on passe du visible  
à l’invisible, de la trace à l’intraçable.
	 D’après Pavis, chaque niveau est  
en effet contenu et englobé par le suivant.  

Le passage de l’un à l’autre s’effectue comme 
une suite d’ondes de choc qui nous éloignent 
de plus en plus de l’identité et de la matérialité 
textuelle. Par conséquent, lorsque la notion de 
Genette pour analyser des travaux littéraires 
est synthétisée avec Pavis dans une analyse 
des proverbes, on peut conclure qu’une étude 
et une analyse des mots ou des déclarations 
devraient commencer avec les preuves 
textuelles qui se composent de lettres, mots, 
phrases, ponctuations, mise en page et tous 
les autres éléments visuels, mais il ne faut pas 
se limiter au niveau des éléments textuels et 
structurels, car le vrai sens doit encore être 
obtenu sur le plan abstrait par la structure 
multicouche telle que proposée par Pavis. 
Notons que la dernière couche structurale, 
la structure idéologique, est la plus abstraite 
et inconsciente, sans bornes comme la mer 
sans rivage.



30   วารสารสมาคม​ครู​ภาษาฝร่ังเศส​แหง​ประเทศ​ไทย ในพระราชููปถัมภ์ฯ ฉบับท่ี ๑๓๒ ปีท่ี ๓๙ เล่ม ๒ (ก.ค.–ธ.ค. ๒๕๕๙)

Figure III : les deux concepts synthétisés

	 Cette démarche d’analyse va rejoindre 
le «du texte à l’œuvre» de Genette. Alors,  
en analysant chaque proverbe birman, on 
ne vise pas seulement à faire voir le texte 
structuré mais à faire comprendre les traces 
discursives et le jeu des sens qui pourrait 

mettre en lumière la vision du monde du 
peuple, ainsi que la création singulière. 
Lorsque les concepts des deux penseurs 
français sont synthétisés, un graphique pour 
l’interprétation du travail littéraire peut être 
présenté comme suit1 :

1	 Pour en savoir plus, consulter notre cours en ligne («219352 -วรรณคดีฝรั่งเศสวิจักษ»์) : 
	 http://elearning.nu.ac.th/course/view.php?id=328 et notre rapport de recherche (en thaï et anglais) : 
	 http://www.human.nu.ac.th/th/ASEANPROVERBS/Fulltext/FullText_ma.pdf

	 Les outils d’analyse de Genette et de 
Pavis sont, par conséquent, appropriés pour 
l’analyse des proverbes, car ils ne nient pas 
le texte et les éléments textuels internes. Ils 
soulignent d’abord comme les principaux 
facteurs les mots, une interprétation littérale 
et éléments textuels comme structure logique 
ou de facteurs internes du texte ou des textes. 
Puis on analyse les répercussions des facteurs 
externes. Enfin, la structure idéologique 
du texte, en particulier, rend l’analyse plus 

complète et permet des explications plus 
profondes du contenu des proverbes birmans 
en présentant un intérêt pour l'histoire du 
pays et son contexte socioculturel. C’est 
pourquoi nous ne nous sommes pas limité, 
dans notre recherche, à l’étude des proverbes 
mais avons aussi réalisé des entretiens avec 
des autochtones – à défaut, bien sûr, de 
pouvoir interroger les auteurs (anonymes) des 
proverbes eux-mêmes – afin d’accéder au sens 
que leur attribue la communauté birmane.



Bulletin de l’ATPF, No. 132, année 39 vol. 2 (juillet–décembre 2016)   31

III. Quelques exemples de 
proverbes birmans à analyser

	 Nous présentons ici un échantillon de 
proverbes birmans. Il s’agit d’un choix tout à 
fait personnel, mais opéré sur des critères de 
représentativité, sans aucun critère esthétique 
ni éthique.
	 On peut d’abord soutenir qu’être 
birman, c’est d’abord être bouddhiste. Les 
Birmans se croient des Théravadins sévères. 
Alors pour mieux comprendre la plupart des 
proverbes birmans, il vaut mieux connaître 
le contexte religieux. Penchons-nous par 
exemple sur les trois proverbes suivants :
-	 La santé est la fortune la meilleure.
-	 L’économie avec sagesse est la richesse 
 	 la meilleure.
-	 L’intimité est la relation la meilleure.
	 Ces trois proverbes proviennent 
de l’enseignement du Maître Bouddha 
concernant la salvation bouddhique. Ils sont 
issus du Tripitaka, le canon bouddhique. 
Ils seraient à compléter par une quatrième 
phrase, encore plus fondamentale celle-là, 
construite sur le modèle des précédentes : 
- 	 Le Nirvana est le bonheur le meilleur. 
		  En rapprochant ces quatre phrases du 
Bouddha, on interprète mieux le sens originel 
de ces proverbes.
	 Pour les bouddhistes birmans, faire 
construire une pagode est un acte méritoire. 
Deux exemples de proverbes sont en lien avec 
cette croyance :
- 	 Une pagode bien bâtie, l’arbre de la Bodhi 
	 la détruit.
	 L’arbre de la Bodhi, ou arbre de la 
sagesse, est un arbre sacré dans le bouddhisme. 
Pourquoi donc a-t-il ici un sens négatif ? Les 
entretiens permettent d’éclaircir ce mystère. 
Il faut entendre par là que tout ce qui nous 

semble positif peut s’avérer dangereux  : 
quoique sacré, cet arbre prend parfois 
des dimensions impressionnantes et peut 
entraîner des dégâts sur les constructions. 
C’est un appel à faire attention à tout.
-	 Un vautour sur une pagode bien bâtie.
	 Ce proverbe nous propose une 
philosophie de vie : ce n’est pas parce qu’un 
vautour est perché en haut d’une pagode que 
tout l’édifice doit être détruit. Les Birmans 
utilisent notamment cette formule pour 
exprimer l’idée que le divorce n’est pas une 
bonne solution face aux problèmes de la vie 
conjugale.
-	 Derrière la maison, fais construire un 
 	 marché.
	 Si l’on considère ce proverbe dans 
son sens littéral, on croit comprendre que 
l’on devrait faire des affaires commerciales 
en installant une boutique à l’arrière de 
sa maison. Cette analyse textuelle fait 
cependant apparaître, et on s’en serait douté, 
une contradiction avec les usages sociaux. 
Les entretiens confirment en effet que les 
commerces sont bien généralement situés à 
l’avant des habitations. Lorsque le texte est 
interprété selon sa structure idéologique, une 
signification plus pertinente est révélée : le 
peuple du Myanmar, dont la majorité sont des 
agriculteurs, fait habituellement pousser des 
fruits et des légumes dans des potagers situés 
au fond de leurs propriétés. Cette utilisation 
de l’arrière-cour vide est assimilée à un 
marché à l’arrière de la maison qui permet à 
toute la famille de consommer des produits 
agricoles facilement et librement.
-	 Les boucles d’oreilles en diamant aident  
	 à éclaircir les joues.
	 Cela signifie que les enfants dont 
les parents ont un statut social élevé, une 
fonction leur assurant une position dominante 
dans la société sont des enfants privilégiés. 



32   วารสารสมาคม​ครู​ภาษาฝร่ังเศส​แหง​ประเทศ​ไทย ในพระราชููปถัมภ์ฯ ฉบับท่ี ๑๓๒ ปีท่ี ๓๙ เล่ม ๒ (ก.ค.–ธ.ค. ๒๕๕๙)

Conclusion

L’utilisation de ces privilèges sera pour eux 
un moyen de faire rapidement fortune.
-	 Il se lave les pieds dans toutes les mares 
 	 qu’il peut trouver.
	 Ce proverbe concerne l’homme qui 
aime courtiser les femmes. Quand des 
Birmans utilisent ce proverbe, on comprend 
tout de suite quel est le comportement du 
«voyou» en question, et donc quel regard  
la société birmane, très traditionnelle, porte 
sur les relations extraconjugales.

selon le statut et les relations interpersonnelles. 
En ce qui concerne les visions du monde au 
sujet de la nature, les proverbes montrent que 
les gens du Myanmar ont une relation étroite 
avec leur environnement, une compréhension 
du fonctionnement de la nature, et la capacité 
de s’y adapter et de l’utiliser pour vivre en 
harmonie avec elle. Enfin, en ce qui concerne 
le religieux et le surnaturel, il apparaît qu’ils 
jouent un rôle important dans les modes de 
pensée, de vie, les traditions et la culture du 
peuple du Myanmar. Cependant, bien que 
la majorité de la population birmane soit 
bouddhiste dans la doctrine du Dheravâda, 
ils croient également dans des dieux et des 
esprits puissants, les Nats. L’existence d’un 
sanctuaire de Nats est une caractéristique 
commune à tous les villages et à la plupart des 
temples. Mais on pourrait dire que le peuple 
du Myanmar mène sa vie selon des croyances 
surnaturelles sans conflit avec leur foi 
bouddhiste. Ceci veut dire qu’il vaut mieux 
l’interculturalité pour une interprétation  
plus juste et créative.

	 L’approche traditionnelle d’analyse 
littéraire française nous a permis, par la 
prise en compte du contexte socioculturel, 
d’accéder à une interprétation la plus juste 
possible des proverbes birmans. Les résultats 
de la recherche  dont nous n’avons évoqué  
ici qu’une petite partie, révèlent que ces 
proverbes reflètent des concepts relatifs à 
l’Homme, à la société, à la culture et à des 
modes de vie basés sur les rôles et les tâches 



Bulletin de l’ATPF, No. 132, année 39 vol. 2 (juillet–décembre 2016)   33

ชลดา เรืองรักษ์ลิขิต. (๒๕๕๒). กาพย์เห่ชมเครื่องคาวหวาน กาพย์เห่นิราศแรมรสร้าง. กรุงเทพฯ:  
สำ�นักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.

นพพร ประชากุล (๒๕๕๒). ยอกอักษร ย้อนความคิด. เล่ม ๑ ว่าด้วยวรรณกรรม. กรุงเทพฯ:  
ออฟเซท ครีเอชั่น.

วิทย์ ศิวะศริยานนท์. (๒๕๔๔). วรรณคดีและวรรณคดีวิจารณ์ (พิมพ์ครั้งที่ ๖). กรุงเทพฯ: ธรรมชาติ.
อุบล เทศทอง. (๒๕๔๘). ภาษิตเขมร : วิถีชีวิต และโลกทัศน์ของชาวเขมร. วิทยานิพนธ์อักษรศาสตร

ดุษฎีบัณฑิต, บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยศิลปากร, นครปฐม.
อุบลรัตน์ พันธุมินทร์. (๒๕๓๘). “สำ�นวนพม่าและสำ�นวนไทย : การศึกษาเชิงเปรียบเทียบ”. รำ�ลึก

พระคุณ. เชียงใหม่: โรงพิมพ์มิ่งเมือง.
อุบลรัตน์ พันธุมินทร์. (๒๕๕๓). มองสังคมและวัฒนธรรมพม่าผ่านภาษิตโบราณ. รายงานการวิจัย 

มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 
Genette, G. (1972). Figures III. Paris: Seuil.

. (1999). Figures IV. Paris: Seuil.
HLA PE. (1962). Burmese Proverbs. Great Britain: Batler & Tanner Ltd.
Mendelson, E.M. (1968). Worldview. In International Encyclopedia of the Social
	 Sciences ( Vol.16, p. 576). New York: Macmillan.
Pavis, P. (2002). Le Théâtre Contemporain: Analyse des textes de Sarraute à Vinaver. 

Paris: Nathan. 
Spiro, M.E. (1967). Burmese Supernaturalism. New Jersey: Prentice-Hall.
Steinberg, D.I. (2010). Burma/Myanmar, what everyone needs to know. New York: 

Oxford University Press.
Sitographie
http://elearning.nu.ac.th/course/view.php?id=328 
http://www.human.nu.ac.th/th/ASEANPROVERBS/Fulltext/FullText_ma.pdf

Bibliographie 


