
Bulletin de 1’ATPF, No. 126, année 36 (juillet–décembre 2013)   3737

Les peintures murales du Wat Yai Intaram de Chonburi
Predee PHISPHUMVIDHI* 

 Le Wat Yai Intaram, ou le Temple Yai 
Intaram, est l’un des temples les plus connus 
de Chonburi. Il est situé au centre-ville, dans 
la rue Jade Jam Nong, à proximité de l’Hôtel 
de Ville. Il semble que ce temple ait été 
construit à l’époque d’Ayutthaya, à en juger 
par les bâtiments qui remontent à cette époque 
comme l’Ubosoth**, ou sanctuaire principal, 
le Viharn, ou sanctuaire secondaire, le socle 
des sémas, et le Prang.
 L’importance de ce temple est 
confirmée par une chronique royale qui relate 
que cet endroit avait servi de lieu de pause au 
Roi Tak-Sin lors de sa campagne à l’Est, juste 
avant la prise d’Ayutthaya par les Birmans 
en 1767. Ce Roi aurait séjourné à l’ombre 
d’un grand arbre avant de se diriger vers 
Chantaburi. Aujourd’hui encore, les habitants 
vénèrent la chapelle du Roi Tak-Sin et en 
profitent pour admirer les peintures murales.

* Assistant Professeur Ph.D., Section de français, Université de Burapha.
** Les mots en italiques sont expliqués dans le glossaire à la fi n du texte.

 Dans l’enceinte du temple se trouvent 
des édifices importants comme le sanctuaire 
principal et le sanctuaire secondaire ainsi que 
des sanctuaires dédiés aux cultes.

Les édifices du Wat Yai Intaram 



38   วารสารสมาคม ครู ภาษาฝร่ังเศส แหง ประเทศ ไทย ในพระราชู ปถัมภฯ ฉบับท่ี ๑๒๖ ปท่ี ๓๖ เลม ๒ (ก.ค.–ธ.ค. ๒๕๕๖)38  

1 En fait, les jonques sont des bateaux à fond plat. Il y a 3 types de jonques: les jonques de haute mer et celles 
des rivières et des lacs. Il y a par ailleurs des bateaux à étraves imitant la forme des jonques de mer.

 Le sanctuaire principal du Wat Yai Intaram date vraisemblablement de la période de la 
fin d’Ayutthaya. Il possède un soubassement incurvé comme une jonque chinoise1. Comme 
celui-ci a été rénovéplusieurs fois, certains signes nous montrent l’art Rattanakosin, sous les 
règnes de Rama III et de Rama IV. 

 Le plan du sanctuaire principal, qui 
donne sur l’est, est rectangulaire. Les 
entrées se trouvent du côté est et ouest et 
chacune d’elles comprend deux portes. 
Ce n’est que plus tard qu’un mur a été 
bâti à l’est, couvrant ainsi toute la façade. 
Une autre salle, avec trois portes d’entrée, 
a été rajoutée par la suite. Les portes et 
les fenêtres sont en bois laqué d’or. 
A l’extérieur, les portes et les fenêtres 
sont recouvertes d’une couche de stuc 
portant des motifs floraux. Quant aux 
façades, elles sont décorées de dessins 
en porcelaine avec des pignons en forme 
de Debhanam, «divinités en position 
de salut». Cette technique s’apparente 
à celle qu’on trouve dans les temples de 
la fin de l’époque d’Ayutthaya, comme 
le Wat Singha de Bang Khun Tian et le 
Wat Chom Poo Wek de Nonthaburi. 
Tout autour du sanctuaire les sémas 
sont disposés suivant les huit points 
cardinaux.
 A l’intérieur, tout au centre, se 
dresse une image du Bouddha en 
stuc doré. D’autres représentent le 
Bienheureux dans des posit ions 
variées.  

ผังอุโบสถและวิหารวัดใหญ‹อินทาราม จ.ชลบุรี
Plan of The Ordination Hall and

The Assembly Hall Wat Yai Intharam, Chonburi.

1. Le Santuaire principal, l’Ubosoth



Bulletin de 1’ATPF, No. 126, année 36 (juillet–décembre 2013)   3939

 Situé au nord du sanctuaire principal, 
le sanctuaire secondaire est construit sur le 
même plan que le premier. La porte d’entrée 
de l’est est peinte à la feuille d’or. Les murs 
nord et sud n’ont qu’une seule fenêtre, là 
encore l’influence de l’art de la fin d’Ayutthaya 
se fait sentir. La façade principale est décorée 
de porcelaine à motifs floraux. A l’intérieur, 
on peut voir une peinture murale qui, 
malheureusement, est très abîmée. 
 Dans le temple, on trouve également 
un autre sanctuaire secondaire, moins grand 
que le premier. Situé à l’ouest du sanctuaire 
principal, il a un soubassement en forme 
de berceau, témoin de l’art d’Ayutthaya à 
Chonburi. 

 Autour du sanctuaire 
principale se dressent, dans les 
huit points coins cardinaux, 
les socles de séma, qui se 
surperposent à d’autres. Une 
pierre en forme de feuille 
marque la limite du terrain 
sacré où se déroule la cérémonie 
d’ordination. Le séma du Wat 
Yai Intaram est double, du fait 
qu’il comprend deux feuilles de 
pierre placées sur un socle de 
stuc surélevé. 

ผังแสดงตําแหน‹งภาพจิตรกรรมฝาผนังภายในอุโบสถ
The Ordination Hall

2. Le sanctuaire secondaire

3. Les socles de sémas



40   วารสารสมาคม ครู ภาษาฝร่ังเศส แหง ประเทศ ไทย ในพระราชู ปถัมภฯ ฉบับท่ี ๑๒๖ ปท่ี ๓๖ เลม ๒ (ก.ค.–ธ.ค. ๒๕๕๖)40  

1 Suchart Thaothong. Survey and Studies of Art and Culture in the East Part of Thailand. Chonburi: Burapha 
University, 2000. (article rédigé en thaï)

2 Wat Yai Intaram. Bangkok: Muang Boran, 1982.

 Si on se réfère à Suchart Thaothong, 
les peintures murales des temples de l’est 
de la Thaïlande sont assez nombreuses. 
Disséminées entre Chonburi, Rayong 
et Chantaburi, elles ont leurs propres
caractéristiques. Certaines d’entre elles 
datent de l’époque d’Ayutthaya et de l’époque 
Rattanakosin, dans une savante combinaison 
entre l’art de la Cour et l’art populaire, inspiré 
principalement par l’art chinois. Suchart croit 
savoir les l’art pictural du Wat Yai Intaram 
aurait probablement servi de modèle à 
d’autres temples de l’époque. Ses recherches 
démontrent que la plupart des peintures ont 
été réalisées sous Rama Ier et Rama III et 
que quelques-unes d’entre elles remontent, 
par contre, à l’époque d’Ayutthaya1. 
 D’après Nor na Paknam, expert de l’art 
classique siamois, les peintures du Wat Yai 
Intaram et du Wat Suwannaram à Bangkok 
auraient été réalisées à la même époque, 
probablement par les mêmes artistes: Khru 
Kong Pae et Kru Thong-Yu2.
 Les peintures murales du Wat Yai 
Intaram se rapportent aux Jātakas, ou Vies 
antérieures du Bouddha, et au Bouddha 
Gotama. Dans le sanctuaire principal, elles 
se divisent en deux parties: la partie haute des 
fenêtres se rapporte aux divinités alignées le 
long du mur, tandis que les espaces entre les 
fenêtres sont consacrés aux Jākatas. 
A l’opposé de l’Image principale du Bouddha 
figure la scène de la Victoire sur Māra et, à 
l’arrière, Les Trois Mondes de la cosmogonie 
bouddhique. Pour suivre correctement l’ordre 

des Jātakas, il faut commencer du côté nord, 
à gauche, où se trouve le Temiya Jātaka, 
et continuer jusqu’à l’extrême droite, 
de manière à en faire un tour complet. 
Le Vessantara Jātaka y est aussi représenté. 
Tels sont les chefs-d’œuvre artistiques du 
Wat Yai Intaram.

 La première scène, illustrée sur le mur 
du côté nord, à gauche du grand Bouddha, 
est le récit du Bodhisattva Temiya. On y voit 
le prince Temiya devisant sur les actes 
déméritoires de son père. Le style de peinture 
de l’époque de Rama IV ressort clairement 
dans cette scène à travers les bâtiments mais 
aussi dans la technique du noir dans le blanc, 
derrière le portrait du prince Temiya. A droite 
de la scène, à l’extérieur du mur, le prince 
Temiya, en position assise, reste serein, face 
à des cruautés. Dans la partie supérieure, le 
prince Temiya soulève un chariot, montrant 
ainsi sa force. Cette technique picturale date 
de Rama IV.
 Dans le Temiya Jātaka, le Bodhisattva 
accomplit la Perfection de l’Imperturbabilité.

 Cette scène, qui fait suite à la première, 
est celle du prince Mahājanaka tombé dans 
un naufrage: il nage en pleine mer, suivi par 
la déesse Manimekhala qui le sauve en le 
sortant de l’eau. On y voit aussi un bateau 
avec son équipage, le capitaine étant habillé 
à l’occidentale et tenant à la main une longue 
vue. Cette peinture est un témoignage des 

La scène du Temiya Jātaka

La scène du Mahājanaka Jātaka

4. Les peintures murales du 

  Wat Yai Intaram



Bulletin de 1’ATPF, No. 126, année 36 (juillet–décembre 2013)   4141

relations nouées par le Siam avec l’Occident 
au temps de Rama IV. L’influence de l’art 
occidental se réflète à travers le réalisme dans 
la représentation des vagues tandis que 
la présence des étrangers atteste leur rôle dans 
le commerce avec le Siam.
 Dans le Mahājanaka Jātaka, le 
Bodhisattva accomplit la Perfection de la 
Persévérance.

 Elle se trouve juste après le Mahājanaka 
Jātaka et relate les exploits du Bodhisattva 
Suvannasām. Tout au milieu figure un 
pavillon habité par les parents, aveugles, du 
héros. La scène est typique de l’époque de 
Rama III, avec ses couleurs chatoyantes et 
ses petites fleurs colorées. Dans la partie 
supérieure, on peut voir l’ogre Pilliyakka 
tirer une flèche sur le prince. 
 Dans le Suvannasām Jātaka, le 
Bodhisattva accomplit la Perfection de la 
Bienveillance

  C’est probablement la scène la plus 
connue, en raison de sa composition artistique. 
Le plan du mur est divisé en deux parties: 
le haut représente le ciel où Nemi est assis 
dans son palais, entouré de divinités, dans 
l’attente de l’écoute d’un sermon. Le bas 
raconte la visite de Nemi aux enfers où il est 
en train de regarder les supplices infligés 
aux damnés. Cette scène, particulièrement 
célèbre, atteste la finesse des artistes royaux, 
aussi bien dans la représentation des figures, 
des attitudes que des habits. Elle présente 
de nombreux points communs avec les 
peintures du Wat Suwannaram de Bangkok, 
vraisemblablement réalisées sous Rama III.
 Dans le Nemirāja Jātaka, le Bodhisattva 
Nemi accomplit la Perfection de la Résolution.

La scène du Nemirāja Jātaka

La scène du Suvannasām Jātaka



42   วารสารสมาคม ครู ภาษาฝร่ังเศส แหง ประเทศ ไทย ในพระราชู ปถัมภฯ ฉบับท่ี ๑๒๖ ปท่ี ๓๖ เลม ๒ (ก.ค.–ธ.ค. ๒๕๕๖)42  

 Si la Sagesse est un thème souvent 
repris dans les peintures murales en 
Thaïlande, on y voit le Bodhisattva 
Mahosadha, debout, levant la main gauche 
pour faire face aux 101 Rois venant attaquer 
la ville de Mithila. Grâce à sa sagesse, les 
ennemis sont vaincus. 
 Dans les peintures du Wat Yai Intaram, 
Mahosodha est représenté debout dans un 
pavillon placé au-dessus de la muraille de 
la ville: il lève la main gauche et tient un 
éventail dans la main droite. 
 La scène se signale par les habits 
des soldats occidentaux. L’apparition des 
étrangers dans les troupes de Māra symbolise 
les Maux d’Ayutthaya, notamment dans 
les peintures murales du Wat Koh Kaew 
Sutharam, à Phetburi.
 Dans le Mahosadha Jātaka, Le 
Bodhisattva accomplit la Perfection de la 
Sagesse.

 Bhuridatta est le fils du Roi des Nāga. 
Comme il désire renaître dans le ciel d’Indra, 
il se rend dans le monde des Hommes pour y 
observer les préceptes. Un jour, il est arrêté 
par le Bhramane Nasāda qui le tient enfermé. 
Maltraité par son geôlier, il ne se défend pas, 
ne demandant qu’à suivre les préceptes. Dans 
les peintures du Wat Yai Intaram on voit 
le Bhramane exhiber le Nāga Bhuridatta 
devant une foule. Les personnages de cette 
scène sont peints à la manière occidentale.
 Dans le Bhuridatta Jātaka, le Bodhisattva 
accomplit la Perfection de la Moralité.

 Elle représente Chandakumāra faisant 
face à Indra, le dieu au corps vert, qui voulait 
interrompre une cérémonie sacrée en cassant 
le parasol à étages. Sur les peintures du Wat 
Yai Intaram, la ville est fortifiée à la manière 
européenne, avec des murailles et des tours 
aux extrémités. La porte de la ville rappelle 
celle de Bangkok, tout comme le drapeau 
rouge hissé au sommet d’une hampe. 
Les perspectives d’origine étrangère, qui 
apparaissent tout au long de ces peintures, 
relèvent d’une technique introduite par des 
artistes européens. 
 Dans le Chandakumāra Jātaka, le
Bodhisattva accomplit la Perfection de la 
Patience.

La scène du Mahosadha Jātaka

La scène du Bhuridatta Jātaka

La scène du Chandakumāra 
Jātaka



Bulletin de 1’ATPF, No. 126, année 36 (juillet–décembre 2013)   4343

 Elle représente le Brahmane Narada 
portant une balance, en train de quitter le ciel 
pour descendre dans une ville. Les montagnes 
situées derrière la ville sont peintes en vert 
foncé tandis que le palais s’éclaire d’une 
couleur d’or.
 Dans le Narada Jātaka, le Bodhisattva 
accomplit la Perfection de l’Equanimité.

 Elle représente Vidhurapandita, 
conseiller du Roi Dhananjaya, un homme 
réputé pour ses actions vertueuses. Vaincu 
dans un combat, l’ogre Punnaka lui fait subir 
toutes sortes de tourments, avec la ferme 
intention de le faire mourir. Mais, après avoir 
écouté un sermon de Vidhurapandita, l’ogre 
s’assagit et s’avoue vaincu. Sur les peintures 
murales du Wat Yai Intaram on voit l’ogre 
frapper le héros avec un bâton. La scène la 
plus représentative est celle où l’ogre écoute 
le sermon, parce que l’artiste donne libre 
cours à son talent en peignant des montagnes 
et des arbres parsemés de petites fleurs 
rouges et blanches.
 Dans le Vidhurapandita Jātaka, le 
Bodhisattva accomplit la Perfection de la 
Vérité.

 Ce Jataka occupe la plus grande partie 
du mur et la plupart des 13 chapitres du récit 
se rapportent aux personnages les plus en vue. 
Tout au centre, chacune des scènes est 
représentée dans un cadre de forme carrée. 
L’histoire de Vessantara commence dans la 
partie basse, à gauche: le dieu Indra le prie 

de prendre renaissance dans le monde des 
hommes. Les scènes suivantes représentent 
Vessantara accompagné de son épouse 
Maddhi et de ses enfants, Kanha et Jāli, en 
route pour un exil dans la forêt. La scène où 
le Brahmane Jujaka demande à Vessantara de 
lui donner ses enfants figure aussi en bonne 
place. 
 Dans le Vessantara Jātaka, le Bodhisattva 
accomplit la Perfection du Don.

 Face au Bouddha principal figure une 
scène qui compte parmi les plus importantes 
de la Vie du Bouddha: la Victoire sur Māra. 
Le Bouddha est assis méditation dans la 
Demeure des joyaux, couverte par l’Arbre de 
la Bodhi, la main gauche ouverte dans son 
giron, la main posée sur le genou, les doigts 
dirigés vers la Terre. Des deux côtés se 
trouvent deux éléphants géants, prêts pour la 
bataille. Le fond du mur est peint en rouge 
avec des motifs floraux.

La scène du Narada Jātaka

La scène du Vessantara Jātaka

La scène du Vidhurapandita 
Jātaka

La victoire sur Māra devant le 
Bouddha principal



44   วารสารสมาคม ครู ภาษาฝร่ังเศส แหง ประเทศ ไทย ในพระราชู ปถัมภฯ ฉบับท่ี ๑๒๖ ปท่ี ๓๖ เลม ๒ (ก.ค.–ธ.ค. ๒๕๕๖)44  

 Au bas de la scène, toute l’armée 
de Māra est réunie. On note la présence de 
soldats étrangers, comme c’est le cas Wat Yai 
Intaram, où figurent un chevalier français et 
des guerriers chinois et musulmans portant 
des épées.
 Pour le Professeur Jean Boisselier, 
les scènes incluant les étrangers dans 
les peintures murales n’apparaissent que 
tardivement, à une époque ou les relations 
internationales étaient tendues1. Vers la fin 
du règne de Phra Narai, un mouvement de 
xénophobie, surtout à l’encontre des Français, 
prend de l’ampleur. Suite au coup d’état 
perpétré en 1688 par Phra Petracha, qui 
devient roi, Constance Phaulkon, ministre 
d’origine grecque, est exécuté, et les troupes 
françaises,  commandées le Général 
Desfarges, sont expulsées. Un sentiment de 
méfiance s’installe et c’est la raison pour 
laquelle on trouve des étrangers parmi les 
soldats de Mãra, qui représente l’esprit du Mal.

1 Jean BOISSELIER. La Peinture en Thaïlande. Fribourg: Offi ce du Livre, 1976.
2 Sutha LEENAWAT. “La peinture murale thaïe” dans Saisamphan, juillet-août 2000, pp. 17–19.

 Pour réaliser les scènes sur la cosmogonie 
bouddhique, les artistes commencent par 
peindre une haute montagne autour de 
laquelle se dressent sept montagnes de forme 
circulaire, de taille de plus en plus petite. Tout 
au milieu se dresse le Mont Sumeru, ou Méru, 
placé sur le dos d’Anonda, un poisson géant. 
Les montagnes sont séparées entre elles par 
l’océan Srithandorn. Au sommet du Mont 
Méru se trouve le palais céleste dieu Indra, 
tandis que les autres dieux habitent dans les 
montagnes avoisinantes, de taille plus réduite. 
Aux alentours du Mont Méru, qui s’étend 
jusqu’aux murailles de l’univers, se dressent 
de nombreux palais habités par des divinités. 
Celui du Soleil est représenté par une 
divinité conduisant un chariot tiré par un 
cheval ayant la forme d’un paon, et celui 
de la lune par une divinité conduisant un 
chariot tiré par un cheval ayant la forme d’un 
lapin. Au pied du Mont Méru, dans la forêt 
de l’Himalaya, les êtres mythologiques 
évoluent entre les lacs et les arbres2. 

 L’usage de faire figurer des divinités 
en position de salut, alignées les unes après 
les autres, remonte à la période dite 
mi-Ayutthaya, comme en témoignent les 
peintures du Wat Mai Chaichumpon à 
Nakornluang. La partie supérieure, située 
au-dessus des fenêtres jusqu’au plafond, est 
illustrée par trois rangées horizontales 
de divinités et de personnages célestes 
agenouillés, pour saluer la statue du Bouddha 
principal. Des bouquets de fleurs ou 
des éventails de moine complètent les 
illustrations.

Les divinités alignées saluant le 
Bouddha

La cosmologie bouddhique



Bulletin de 1’ATPF, No. 126, année 36 (juillet–décembre 2013)   4545

 Cet usage était à la mode durant la 
période de Rattanakosin, comme le montre 
les peintures murales de la Chapelle 
Phutthaisawan, située dans l’enceinte 
du musée national à Bangkok, et celles 
de l’Ubosoth du Wat Suwandararam à 
Ayutthaya.

 Les traits caractéristiques des peintures 
murales de Wat Yai Intaram se résument 
comme suit:
 En premier lieu, on peut dire que les 
thèmes abordés appartiennent à la peinture 
traditionnelle siamoise: les murs se trouvant 
à l’intérieur du sanctuaire principal, et aussi 
ceux des sanctuaires dits secondaires,
se rapportent principalement à la biographie 
du Bouddha. Les étapes marquantes de 
son existence ainsi que le récit de ses 
vies antérieures sont des sujets les plus 
fréquemment abordés. L’espace situé derrière 
l’image principale du Bouddha se rapporte 

le plus souvent à l’histoire des Trois Mondes, 
et celui de l’avant à la grande scène de la 
Victoire sur Māra. Les couleurs variées et 
les feuilles d’or sont d’une utilisation 
courante.
 En deuxième lieu, on peut dire que les 
peintures se signalent par l’originalité des 
couleurs et des techniques de réalisation. Des 
traces laissées ici et là montent qu’elles ont 
été restaurées sous Rama III et Rama IV. Du 
côté sud, on constate une immixtion de l’art 
européen, conséquence des efforts entrepris 
par Rama IV pour moderniser le Siam. 
L’influence occidentale apparaît à travers 
les bâtisses et les vêtements portés par les 
personnages.
 En troisième lieu, on se rend compte 
que les peintres ont tendance à utiliser des 
couleurs de plus en plus foncées pour faire 
ressortir les personnages ou certains objets, 
parfois en recourant à la feuille d’or fin. 
Sous le règne de Rama IV, qui s’ouvre à 
l’Occident, les peintures sont réalisées 
avec la “perspective à vol d’oiseau”, qui 
permet de créer les décors d’arrière-plan.
 Le mobilier commence aussi à changer, les 
palais et les locaux officiels s’équipent de 
plus en plus à l’occidentale.
 En guise de conclusion, on peut dire 
que les peintures murales, notamment 
celles réalisées sous l’autorité royale, sont 
très appréciées pour leurs expressions 
artistiques. Elles servent souvent de modèle 
aux peintures faites dans les monastères de 
province, comme celles du Wat Pratoosarn 
de Suphanburi et du Wat Yai Intharam de 
Chonburi. Le style et les techniques 
d’illustration de l’Occident imprègnent les 
artistes locaux en leur faisant découvrir les 
volumes, les images à trois dimensions, et les 
jeux de l’ombre et de lumière.

Spécificité des peintures murales 
du Wat Yai Intaram



46   วารสารสมาคม ครู ภาษาฝร่ังเศส แหง ประเทศ ไทย ในพระราชู ปถัมภฯ ฉบับท่ี ๑๒๖ ปท่ี ๓๖ เลม ๒ (ก.ค.–ธ.ค. ๒๕๕๖)46  

Anonda: Poisson géant se trouvant sous le mont Suméru. La tradition populaire veut que chaque fois le poisson 
bouge il y a un tremblement de terre.

Arbre de la Bodhi ou Ficus religiosa: Arbre sous lequel le Bodhisattva a atteint l’Eveil.
Bodhisattva: skt. Etre sur la voie de l’Eveil, appelé à devenir Bouddha. 
Debhanam: Divinité en position de saluer, assis ou debout, les mains jointes à la poitrine.
Himalaya: Montagne et forêt.
Indra: skt, Roi des Trente-trois dieux. Son palais se trouve au-dessus du mont Suméru. 
Jātakas: skt, les Naissances: Récits édifi ants sur les vies antérieures du Bouddha.
Kru Kong Pae et Kru Thong-Yu (Kru signifi e “maître”): Deux artistes siamois réputés sous le règne de 

Rama III. Nombreux chefs-d’œuvre dans les temples royaux.
Prang: Construction d’origine khmère, ayant la forme de maïs. Demeure des Dieux.
Prasat: Demeure des rois et des princes.
Séma: Stèle limitant l’enceinte du monastère bouddhique.
Srithandorn: Nom de la mer qui entoure le Mont Suméru.
Suméru: Montagne située au centre de l’Univers. 
Trois Mondes: Traiphum, skt., Cosmogonie bouddhique, Monde divisé en trois parties: Karmaphum–Monde du 

Désir, Rupaphum–Monde de la Forme, Arupaphum–Monde sans Forme.
Ubosoth: th, Sanctuaire, salle d’assemblée des moines, dans un monastère bouddhique.
Victoire sur Māra: Position la plus connue des Images du Bouddha. Le Bouddha assis, la main gauche ouverte 

dans son giron, la main droite posée sur le genou, les doigts dirigés vers la terre. 
Viharn: Sanctuaire secondaire, abrite de nombreuses Images du Bouddha, généralement ouvert aux fi dèles pour 

les prières et les actes de dévotion.

Chuladasna BHAYAKKHARANONDA. “La peinture murale de Wat Yai Intaram de Chomburi” dans le Monde 
de l’Histoire, vol. II, 2003 pp. 39–42 (en thaï).

Chuleebul PURANAVEJA. “L’épanouissement de la peinture murale à l’époque de Ratanakosin” dans 
Bicentenaire de Bangkok. Bangkok: Imprimerie de l’Assomption, 1982 pp. 111–119.

Jean BOISSELIER. La Peinture en Thaïlande. Fribourg: Offi ce du Livre, 1976.
Khaisri SRI-AROON. Les Statues du Bouddha en Thaïlande (Siam). Bangkok: Matichon, 2010. (version 

française). 
Santi LEKSUKHUM. Temple d’Or de Thaïlande. Paris: Imprimerie nationale, 2001. 
Subhadradis DISKUL. L’Art en Thaïlande. Traduit par Khaisri Sri-Aroon. Bangkok: Duang Kamol, 1982.
Suchart THAOTHONG. Survey and Studies of Art and Culture in the East Part of Thailand. Chonburi: Burapha 

University, 2000. (en thaï).
Sutha LEENAWAT. “La peinture murale thaïe” dans Saisamphan, Juillet-Août 2000, pp. 17–19.
Wat Yai Intaram. Bangkok: Muang Boran, 1982.

Bibliographie 

Glossaire


