
4   วารสารสมาคม​ครู​ภาษาฝร่ังเศส​แหง​ประเทศ​ไทย ในพระราชููปถัมภ์ฯ ฉบับท่ี ๑๒๔ ปีท่ี ๓๕ เล่ม ๒ (ก.ค.–ธ.ค. ๒๕๕๕)

Les arts libéraux. Quelle identité disciplinaire 
pour les étudiants thaïlandais en études françaises ?

Frédéric CARRAL*

Le département de français de l’université 
Thammasat propose deux masters, l’un en 
études françaises et l’autre en traduction 
français-thaï. Régulièrement, le département 
organise une journée d’étude ouverte aux 
universitaires francophones thaïlandais pour 
faire l’état des travaux de recherche en cours 
et réfléchir ensemble aux problématiques du 
moment. La journée qui s’est tenue le 16 mars 
2012 marquait le cinquantième anniversaire 
de la création de la faculté des Arts libéraux 
de l’université Thammasat. 

À cette occasion, il m’a été demandé 
en ouverture de la journée, de rappeler quelle 
est la signification de l’appellation « les arts 
libéraux ». C’est l’intérêt des anniversaires, 
de permettre de faire une pause et de se 
poser des questions de mémoire. La question 
est intéressante en soi. Tout d’abord selon la 
langue utilisée, anglais « Liberal Arts », thaï 
« Si-la-pa-sat » (ศิลปศาสตร์), les connotations 
associées au terme ne seront pas forcément 
les mêmes qu’en français « les arts libéraux 
» ou en latin « Artes liberales ». Ensuite, il 
suffit d’évoquer le terme « arts libéraux » dans 
un congrès pluridisciplinaire de chercheurs 
francophones pour obtenir toujours la même 
réaction de surprise et d’incompréhension. 
Seuls les historiens médiévistes sont familiers 

*	 lecteur à l’Université Thammasat, Bangkok.

du terme. Pour les autres scientifiques, le 
cadre de référence disciplinaire, la matrice 
théorique d’origine, c’est très souvent la science 
positiviste du XIXe siècle. Pour beaucoup 
d’universitaires francophones, l’expression 
« art libéral » n’a même pas une valeur surannée 
et obsolète inclinant à la nostalgie, elle est 
tout simplement inconnue. 

Cependant, s’il est important de réfléchir 
à la signification du terme qui donne son 
identité sociale à l’organisme dans lequel on 
travaille – même de façon subliminale, les 
mots que l’on emploie ont toujours une influence 
sur les modalités de notre action – ce n’est 
pas le seul objectif de cette communication. 
En effet, comme l’indique le sous-titre de ma 
communication, si j’ai répondu positivement 
à la demande qui m’était faite de définir ce 
que sont les arts libéraux, ce n’est pas pour 
initier une réflexion sur la science dans le 
moyen-âge européen mais c’est pour initier 
une réflexion sur la situation actuelle des 
jeunes chercheurs thaïlandais francophones. 
Comment des jeunes universitaires, affublés 
d’une double étiquette « études françaises » 
et « arts libéraux », peuvent-il se définir en 
termes de choix de sujets de recherche, de 
positionnement disciplinaire et de coopération 
universitaire internationale ?

Prolégomènes



Bulletin de 1’ATPF, No. 124, année 35 (juillet–décembre 2012)   5

Parler des « arts libéraux », c’est 
présenter l’état de la science en Europe en 
l’An Mil et la création des premières universités 
européennes aux XIIe et XIIIe siècles. Pour 
être légitime en traitant ce sujet (« légitime » 
au sens bourdieusien du terme, d’une autorité 
académique institutionnellement reconnue), 
il faudrait que les arts libéraux soient un objet 
d’étude de sa discipline de spécialité. Il faudrait 
être un médiéviste distingué, un spécialiste 
du Moyen-âge, comme l’est Umberto Eco 
auteur d’une esthétique médiévale ; ou bien 
un philosophe des sciences comme Michel 
Serres (« Récit de l’humanisme ») ou Michel 
Foucault (« Les mots et les choses », « Une 
archéologie du savoir ») ; ou bien il faudrait 
être un historien de l’éducation et de la culture 
comme l’ont été les médiévistes Jacques 
Verger, Jacques Le Goff, Jacques Paul (on 
dirait que les Jacques sont prédisposés à 
l’étude du Moyen-âge) ; ou bien, au moins, 
un sociologue de l’éducation ou un pédagogue. 
À défaut d’une légitimité universitaire, des 
érudits comme les Francs-Maçons pourraient 
intervenir sur le sujet car, en France, c’est 
dans la franc-maçonnerie que l’héritage des 
arts libéraux est, de nos jours, encore revendiqué 
et toujours vivace. 

Personnellement, ce n’est qu’à l’occasion 
de cet anniversaire que je me suis intéressé 
au sujet des arts libéraux. Je suis professeur 
de français et de sciences humaines, ma  
spécialité universitaire est la sociolinguistique 
et mes sujets d’étude de prédilection sont 
toujours exotiques ou décalés, très éloignés 
du moyen-âge européen. Ce que je propose 
ici, c’est de retracer schématiquement l’évolution 
de la science et de la culture, les différents 

découpages de la science en disciplines selon 
les époques pour réfléchir à l’orientation 
disciplinaire actuelle en master, en doctorat, 
pour les Thaïlandais francophones. Si je 
choisis le mot « discipline », c’est qu’il peut 
renvoyer aux matières d’enseignement mais 
surtout il permet de sous-entendre discipline 
artistique et discipline scientifique. Cela me 
dispense donc de devoir choisir dès maintenant 
entre l’art et la science. Comme disent certains 
linguistes « Les langues ne se différencient 
pas par ce qu’elles permettent de dire mais 
par ce qu’elles obligent à dire ». En utilisant 
le mot « discipline », j’évite donc l’obligation 
de choisir entre l’art et la science.

 			 

C’est une question à laquelle on peut 
consacrer une vie de recherche. Mais on peut 
aussi se contenter de la définition de Pierre 
Larousse ou bien de l’article correspondant 
dans une encyclopédie, selon son goût  
Encyclopedia Universalis ou Wikipedia.

Les arts libéraux sont au nombre de sept 
(comme les étoiles du septentrion ou les sept 
piliers de la sagesse). Cette structuration  
de la connaissance humaine a été le modèle 
de l’organisation des premières universités  
européennes. On attribue la paternité de  
la définition des arts libéraux au moine  
anglo-saxon Alcuin (ou Alcuinus, 730-804), 
précepteur de l’empereur Charlemagne,  
directeur de l’académie palatine, décédé à 
Tours. Il aurait formulé le premier la séparation 
en sept disciplines, le trivium et le quadrivium. 
Le trivium est formé des trois arts de la langue 
: la grammaire, la rhétorique, la dialectique. 
Le quadrivium est formé des quatre arts  
du calcul : l’arithmétique, la géométrie, 
l’astronomie, la musique.

A.1)	 Que sont les arts libéraux (dans 	
		 l’Europe du Moyen-âge) ?

A)	Les arts libéraux et l’histoire  
	 de la science



6   วารสารสมาคม​ครู​ภาษาฝร่ังเศส​แหง​ประเทศ​ไทย ในพระราชููปถัมภ์ฯ ฉบับท่ี ๑๒๔ ปีท่ี ๓๕ เล่ม ๒ (ก.ค.–ธ.ค. ๒๕๕๕)

Pourquoi « art » et pourquoi « libéral » ?
L’art et non pas la science. L’art est une 

aptitude, un don de Dieu. La science est un 
discours explicatif du monde. La science est 
la vision laïque du progrès de l’esprit humain, 
d’une connaissance basée sur l’observation 
du réel et la recherche d’une explication  
rationnelle. La science, discipline autonome 
de la religion, est une conception qui s’affirme 
au XIXe siècle. L’art est un terme plus ancien 
qui renvoie aux neuf Muses de l’Antiquité et 
à la connaissance de Dieu (du divin) par le 
Beau.

Dans l’expression « art libéral », le mot 
« libéral » se comprend par opposition au mot 
« servile ». Si l’on précise art libéral, c’est 
que l’on sous-entend l’existence d’autres 
types d’arts, les arts serviles ou arts mécaniques 
et plus tard les beaux-arts ou arts plastiques. 
Les arts libéraux, sont libres, libérés de la 
matière. Ce sont des arts de la construction 
idéelle, de la construction dans la pensée.

On comprend mieux que les arts 
libéraux soient actuellement revendiqués par 
la franc-maçonnerie comme la base de 
l’instruction maçonnique. L’étude des arts 
libéraux, c’est la formation d’esprits libres, 
d’artisans de la libre pensée. 

Dans le même ordre d’idées sur la  
définition de l’art, une collègue me demandait 
si les écrivains sont des artistes. De mon point 
de vue, sur un plan sémantique, les écrivains 
sont des artistes car la création littéraire est 
un art. Le but de Marcel Proust n’est pas de 
raconter sa vie mais de bâtir une œuvre, de 
transcender la réalité qui l’entoure dans une 
création esthétique. Cependant dans les 
habitudes de langue du français, l’usage veut 
que l’on distingue entre les hommes de lettres 
(et les femmes de lettres) et les artistes ; et à 
l’intérieur des artistes on distinguera les artistes 
plastiques des artistes du spectacle vivant. 

Revenons à nos arts libéraux de l’An 
Mil. Les arts libéraux sont les arts des lettres 
et des chiffres, du langage et du calcul. C’est 

l’activité de la pensée indépendante du support 
matériel. Nous sommes donc encore assez 
éloignés des sciences humaines et sociales du 
XIXe siècle qui cherchent à décrire l’homme 
et la société. Les arts libéraux sont une formation 
de l’activité intellectuelle, ils regroupent les 
disciplines de la méthode, de l’exercice pur 
de la pensée. Ces disciplines sont la base 
nécessaire à l’exercice des autres arts et surtout, 
à l’époque, à l’étude de la théologie. Il s’agit 
d’une propédeutique, d’une formation de 
base.

Du trivium aux études de lettres
En tant que professeurs de français, 

nous sommes surtout sensibles aux trois  
disciplines du trivium. 

La grammaire, c’est le parler juste. 
C’est la connaissance des règles du langage, 
la construction correcte des phrases, l’emploi 
approprié des mots. La rhétorique, c’est le 
parler beau. On peut maintenant y voir l’étude 
de la fonction poétique de Roman Jakobson, 
mêlant esthétique et ludique. Mais à l’époque, 
il s’agit surtout de la maîtrise d’un art oratoire, 
de la persuasion par la séduction. La  
dialectique, c’est le parler vrai. C’est la  
recherche de la vérité par l’exercice de 
l’argumentation contradictoire, c’est la base 
de la pensée philosophique. 

« Grammaire, Rhétorique, Dialectique », 
« Parler juste, parler beau, parler vrai », 
voilà un programme bien attrayant pour 
l’apprentissage de la maîtrise de la langue. 
Lorsque j’emploie le mot « parler », il s’agit 
de l’expression du langage tant oral qu’écrit.

Une des manières, de personnaliser ces 
arts libéraux, a été de les associer à des pères 
fondateurs. La connaissance est une entreprise 
collective mais il semble que les humains ont 
toujours eu besoin de héros, de modèles à qui 
s’identifier, de figures paternelles et de 



Bulletin de 1’ATPF, No. 124, année 35 (juillet–décembre 2012)   7

prophètes. Voilà les savants que l’on associe 
traditionnellement à chaque art : 

En ce qui concerne le trivium,
Pour la grammaire, c’est Donat le 

grammairien latin. Pour la rhétorique, c’est 
Cicéron,  le  grand orateur.  Pour la  
dialectique, c’est Aristote. On aurait pu 
imaginer le grand philosophe associé à la 
rhétorique car il a consacré un livre entier au 
sujet. Mais la place était déjà prise par  
un praticien de la rhétorique et on a  
probablement voulu rendre hommage au 
théoricien de la méthode scientifique plus 
qu’à l’analyste du langage. 

En ce qui concerne le quadrivium,

Pour l’arithmétique, c’est Boèce, 
mathématicien et philosophe du VIe siècle. 
Pour la géométrie, c’est Euclide, la  
géométrie euclidienne était la géométrie, 
toute la géométrie et la géométrie tout court, 
sans adjectif avant qu’Albert Einstein ne nous 
amène vers des mondes relatifs. Pour la 
musique, c’est Pythagore. La musique est, 
selon les catégories de pensée de l’époque, 
une science des proportions, des écarts, des 
fréquences, une sorte de proto-mécanique 
ondulatoire. Pythagore se trouve associé à la 
musique car il est le concepteur du nombre 
d’or, le rapport idéal de la proportion. Pour 
l’astronomie, c’est Ptolémée, le grand  
géographe et astronome, dont le modèle de 
description de l’univers fera autorité jusqu’à 
Copernic et Galilée. 

Comment sommes nous passés de l’An 
Mil, de cette formation linguistique et  
mathématique préalable à l’étude et de la 
théologie et des arts mécaniques, à l’An Deux 
Mil, à l’étude des langues vivantes et mortes, 
à l’étude de la philosophie, à l’étude des 
statistiques et de l’informatique pour aborder 

les sciences du langage et les sciences humaines 
et sociales ? C’est ce que nous allons chercher 
à montrer dans la partie suivante. 

  
	

L’histoire des sciences et de la pensée 
humaine est un sujet auquel il faut consacrer 
au moins un séminaire de 45 heures (15 séances 
de 3 heures), c’est-à-dire le format universitaire 
d’un cours semestriel. Je vais tenter en 
quelques mots de dégager les principales 
phases et points d’articulation, science de 
l’Antiquité, science du moyen-âge, Humanisme, 
Encyclopédisme, Rationalisme du XIXe,  
Sciences humaines et sociales du XX

e
,  

pluridisciplinarité actuelle. Ce qu’il faudra 
en retenir, c’est que la pensée scientifique est 
en permanente construction, déconstruction 
et reconstruction, et que les catégories  
disciplinaires pour l’organiser diffèrent dans 
le temps. Chaque société humaine, selon ses 
croyances, ses idéologies, son modèle économique 
et politique son histoire culturelle, sa maîtrise 
des technologies et des arts, va concevoir 
différemment la science.

Les préhistoriens proposent divers 
critères pour identifier ce qui fait la différence 
entre un mammifère, un primate et un humain. 
Cela peut-être des critères morphologiques, 
la maîtrise du feu ou la fabrication d’outils, 
la pratique de rites funéraires, la capacité au 
langage ou à l’abstraction par la production 
d’images. Certains voient déjà dans les grottes 
du Périgord à Lascaux ou dans les mains 
rouges de Gargas, les prémisses d’une pensée 
scientifique.

A.2)	 Quel cadre scientifique en l’An 
		 Deux Mil ?

1)	L’homme et la bête (il y a un  
	 million d’années)



8   วารสารสมาคม​ครู​ภาษาฝร่ังเศส​แหง​ประเทศ​ไทย ในพระราชููปถัมภ์ฯ ฉบับท่ี ๑๒๔ ปีท่ี ๓๕ เล่ม ๒ (ก.ค.–ธ.ค. ๒๕๕๕)

Le passage d’une vie de chasseur-cueilleur 
à celle d’un éleveur et d’un cultivateur va 
amener une sédentarisation, l’accroissement 
démographique et le début d’une vie urbaine. 
Avec l’urbanité viendra la politique (la gestion 
de la cité). 

de la danse. Thalie : muse de la poésie pastorale. 
Uranie : muse de l’astronomie.

Le nombre des muses et leurs attributs 
ont variés dans l’histoire mais on peut voir 
une certaine filiation avec nos arts libéraux. 
Les muses protègent le spectacle vivant, 
chanteurs, acteurs, danseurs, poètes et  
dramaturges. Trois des arts libéraux peuvent 
se réclamer de la protection des muses : la 
rhétorique avec Polymnie et Calliope, la 
musique avec Euterpe et Erato, l’astronomie 
avec Uranie.

Au cinquième siècle avant le Christ, 
dans les cités grecques devenues indépendantes 
de l’empire Perse, va se produire la première 
expression à nous être parvenue de la pensée 
philosophique. C’est la nécessité de gérer la 
cité par consensus, sur la base du débat 
d’idées et non de manière autoritaire qui va 
permettre la pratique de l’argumentation et 
ensuite l’émergence de la philosophie et avec 
elle la science moderne. Pour illustrer cette 
catégorie, notons la querelle entre les sophistes 
et les socratiques et les trois figures majeures 
que sont Socrate, Platon et Aristote.

Contemporains de ces philosophes 
grecs, n’oublions pas les philosophes chinois, 
Lao-Tseu et Confucius et en Inde le fondateur 
du bouddhisme, le prince Siddhârta.  
Méditerranée, Chine et Inde sont les trois 
pôles d’une pensée philosophique et scientifique 
dont la transmission a été permise par 
l’écriture, chacune étant le reflet du monde 
social et politique dans lequel elles sont  
apparues.

Il y a trois mille ans les civilisations du 
Croissant fertile inventent les premières 
écritures, les écritures cunéiformes sur 
tablettes d’argile des Sumériens, les hiéroglyphes 
égyptiens gravés dans la pierre. Ils seront 
suivis par les Chinois et par les Indiens. Avec 
l’écriture, nous entrons dans l’histoire, dans 
la possibilité de garder une trace du langage 
et du calcul. D’après l’anthropologue Jack 
Goody, les premières écritures sont nées de 
la nécessité d’établir des listes, de classer. Ce 
n’est que bien plus tard qu’elles auraient 
servi à noter les mythes, les religions et 
l’histoire des rois.

Les Grecs de l’Antiquité adoraient les 
neufs Muses, les filles de Zeus dieu de la 
foudre (l’éclair de la lucidité) et de Mnémosyne, 
la déesse de la mémoire. Les Muses inspirent 
les artistes mais elles se consacrent aux arts 
de la parole et de la musique et non aux arts 
plastiques. Les neufs muses sont : Calliope : 
muse de l’éloquence et de la poésie épique. 
Clio : muse de l’histoire. Erato : muse de l’art 
lyrique et choral. Euterpe : muse de la musique. 
Melpomène : muse de la tragédie. Polymnie 
: muse de la rhétorique. Terpsichore : muse 

L’Empire romain s’effondre politiquement 
et militairement avec les invasions germaniques 
mais la religion chrétienne avec l’institution 
de l’Église survit à l’Empire. De cette période 

2)	Le néolithique, la charrue et  
	 la bête de trait, il y a 35 000 ans

3)	L’écriture. Il y a 3 000 ans, le  
	 scribe

5)	Fin de l’Empire Romain

4)	La philosophie de l’Antiquité.  
	 Le cinquième siècle avant le  
	 Christ



Bulletin de 1’ATPF, No. 124, année 35 (juillet–décembre 2012)   9

du Ve siècle après le Christ, notons, la figure 
de Saint-Augustin d’Hippone (354-430), 
l’auteur de « La cité de Dieu ». 

centre de l’intérêt des savants. Il faut  
redécouvrir les textes anciens et partir à la 
découverte des mondes nouveaux. Il y a un 
nouvel intérêt pour les textes de l’Antiquité 
qu’il faut lire dans leurs langues d’origine. 
Cela amène la création du Collège de France 
en 1530 par François Ier, le collège des 
lecteurs royaux dirigé par Guillaume Budé. 
Au Collège de France, concurrent de la  
Sorbonne, l’on enseignera le grec, le latin et 
l’hébreu dans le but de lire les grands textes 
en version originale mais aussi l’arabe et le 
turc pour établir des relations diplomatiques 
avec La Sublime Porte. Le début de 
l’enseignement des langues orientales au 
Collège de France donnera plus tard la  
création de l’Institut des langues orientales 
où l’on enseigne actuellement le siamois.

Le changement du cadre de pensée à 
l’époque de l’Humanisme est dû à de  
nombreuses évolutions politiques, techniques 
et économiques. Il y a bien sûr la fin du  
féodalisme et l’affirmation de l’état-nation. 
Il y a les expéditions militaires en Italie de 
François Ier qui vont incidemment diffuser 
l’art italien dans toute l’Europe. Il y a les 
guerres de religions entre catholiques et  
protestants. Il y a surtout la découverte  
du Nouveau-Monde (l’Amérique) et le  
contournement de l’Afrique et du Moyen-Orient 
musulman pour établir un lien maritime direct 
entre l’Europe et l’Extrême-Orient. Nous 
entrons dans l’ère de la première mondialisation, 
ce qui va bousculer les croyances religieuses 
et scientifiques. 

Quelques dates repères de cette période 
charnière :

1488 : Bartolomé Dias double le cap 
de Bonne-Espérance,

1492 : Christophe Colomb découvre 
l’Amérique,

Nous l’avons vu, à l’époque de Charlemagne 
(742-814), l’Europe continentale va émerger 
comme une puissance culturelle et certains 
historiens parlent maintenant de Renaissance 
carolingienne. De l’autre côté de la méditerranée, 
face à l’Europe chrétienne, les hommes de 
sciences du monde musulman, persans et 
arabes, échangent dans un espace unifié  
par l’Islam et ils perpétuent la civilisation 
méditerranéenne de l’Antiquité. Notons le 
Persan Avicenne (Ibn Sina, 980-1037), les 
Andalous Averroès (Ibn Rouchd, 1126-1198) 
et Ibn Arabi (1165-1240), le Marocain Ibn 
Battuta (1304-1369), le Tunisien Ibn Khaldun 
(1332-1406).

Avec Saint Thomas d’Aquin (1225-
1274), les penseurs chrétiens tentent la synthèse 
(ou la coexistence raisonnée) entre la  
philosophie de l’Antiquité et le dogme chrétien. 
C’est le courant de pensée que l’on appellera 
la scolastique et qui présidera à la création 
des premières universités européennes.  
Affrontement entre monde chrétien et musulman, 
la période des Croisades (1095-1291) que 
l’on peut prolonger jusqu’à la fin de la  
Reconquista en 1492 et à la bataille de Lépante 
en 1571, est une période de guerres mais 
aussi d’échanges entre culture européenne 
chrétienne et culture proche-orientale  
musulmane. 

L’Humanisme est un changement profond 
du cadre de pensée de l’Europe chrétienne. 
C’est l’homme et non plus dieu qui vient au 

7)	La Renaissance et l’Humanisme  
	 XVIe siècle

6)	An Mil et arts libéraux



10   วารสารสมาคม​ครู​ภาษาฝร่ังเศส​แหง​ประเทศ​ไทย ในพระราชููปถัมภ์ฯ ฉบับท่ี ๑๒๔ ปีท่ี ๓๕ เล่ม ๒ (ก.ค.–ธ.ค. ๒๕๕๕)

1498 : Vasco de Gama établit des  
relations commerciales avec l’Inde,

1511 : Prise de Malacca par les  
Portugais (relations diplomatiques avec  
Ayutthaya),

1515 : Victoire de François Ier à Marignan 
(en Italie), 

1519 : La flotte de Magellan effectue 
le premier tour du monde.

L’époque de l’humanisme, c’est celle 
de François Rabelais et de Michel de Montaigne, 
c’est celle de Léonard de Vinci. C’est 
l’ambition de devenir un homme complet 
maîtrisant tous les savoirs de son époque, 
médecin, philosophe, artiste peintre, écrivain. 
La science devient l’ambition de comprendre 
l’homme tout autant que de servir Dieu. 

Au XIXe siècle, le passage à l’énergie 
fossile pour générer le travail mécanique  
va transformer profondément la société. 
L’industrialisation s’accompagne de la deuxième 
colonisation. Après la première colonisation 
du XVIIe siècle, celle de la plantation de  
canne à sucre dans les Caraïbes et du commerce 
triangulaire, nous entrons au XIXe siècle,  
suite aux indépendances américaines, dans la 
colonisation de l’Afrique, de l’Inde, de l’Asie 
du sud-est et dans la tentative de colonisation 
de la Chine. Le cycle économique n’est plus 
celui du sucre et des épices mais celui du 
coton et du thé (et de l’opium). 

Les grands penseurs de cette époque 
sont surtout les philosophes allemands.  
Notons dans les grands changements de 
paradigmes scientifiques à l’époque, l’œuvre 
de Karl Marx (1818 – 1883) qui impose  
une analyse déterministe dite du matérialisme 
historique ; celle aussi du Britannique  
Charles Darwin (1809 – 1882) et la révolution de 
l’évolutionnisme, théorie qui passera du domaine 
biologique à celui du social ; celle aussi du 
Français Auguste Comte (1798 – 1857) dont 
la philosophie positiviste donnera, à la fin  
du XIXe, un cadre aux nouvelles sciences 
humaines et sociales. 

Ralentissons un peu en ce moment du 
percement du canal de Suez (1869). Dans 
l’histoire de la science vue par les Français, 
l’épisode moyen-âgeux des arts libéraux a été 
beaucoup délaissé ou occulté pour focaliser 
sur la création de la science moderne à la fin 
du XIXe siècle. Pour les écoliers en blouses 
grises de la IIIe république, il y avait trois 
grandes étapes à l’humanité sur le chemin du 
Progrès (que rien n’arrête) :

Retenons deux débats d’idées de cette 
période, le débat entre Blaise Pascal et René 
Descartes sur la raison et la foi et le débat 
entre le baron de Montesquieu et Thomas 
Hobbes sur la meilleure façon de faire concilier 
les lois de la nature et les lois de la société.

Dans les salons et les cafés parisiens  
se réunissent les esprits libertaires, les  
encyclopédistes. Ils débattent sur la place de 
l’homme dans la nature et sur la démocratie. 
C’est l’époque de l’opposition entre  
Jean-Jacques Rousseau et Voltaire sur la  
question de savoir si l’homme est naturellement 
bon mais perverti par la société ou si l’homme 
est naturellement brutal mais civilisé par la 
société. 

8)	La période classique XVIIe

9)	Le XVIIIe Le café et le tabac

10)	 Révolution industrielle et  
	 colonialisme



Bulletin de 1’ATPF, No. 124, année 35 (juillet–décembre 2012)   11

-	Les philosophes de l’Antiquité grecque,

-	Les humanistes de la Renaissance,

-	Les positivistes et les rationalistes de  
la révolution industrielle.

C’est à la fin du XIXe siècle que vont 
être créées ou restructurées les universités 
républicaines laïques, indépendantes de 
l’autorité religieuse de l’Église. Elles ont été 
modelées suivant les principes positivistes et 
les facultés ont pris les noms des disciplines 
nouvellement créées.

-	La faculté de philosophie, la philosophie  
étant la science de la méthode scientifique.

-	La faculté de lettres et la faculté de  
langues étrangères, pour les disciplines  
jugées non scientifiques, héritières du trivium 
des arts libéraux.

-	La faculté d’histoire et la faculté de  
géographie. L’histoire et la géographie  
deviennent deux disciplines majeures  
de références. Il s’agit de l’histoire de  
Jules Michelet exaltant l’esprit national et de 
la géographie de l’espace national de Paul 
Vidal de La Blache et puis la géographie 
internationaliste d’Elisée Reclus. L’histoire 
et la géographie, la connaissance du temps  
et de l’espace, sont alors les préalables,  
les pré-requis de toutes les autres sciences 
sociales mais leur fort développement en 
France et en Allemagne est lié à la nécessité 
de former des citoyens qui deviendront de 
futurs soldats. Après la guerre de 1870 et 
pendant la période des conquêtes coloniales, 
l’histoire doit justifier le discours nationaliste 
et guerrier, créer une identité nationale.  
La géographie doit, elle, fixer les frontières 
(théorie des frontières naturelles, le Rhin, 
ou théorie des frontières humaines, le  
peuplement germanique). 

-	La faculté d’économie (Léon Walras,  
Karl Marx).

-	La faculté de sociologie et d’ethnologie  
(Emile Durkheim, Max Weber) 

-	La faculté de psychologie (Théodule  
Ribot) en conflit avec la psychanalyse de 
Sigmund Freud qui ne parviendra jamais à se 
faire reconnaître comme science. 

-	La faculté de linguistique. L’étude du  
langage se détachera des études de lettres  
via la philologie et les néo-grammairiens  
pour devenir une science humaine. Le père 
fondateur étant Ferdinand de Saussure.

-	Et bien sûr les facultés des sciences  
de la vie (biologie, médecine) et des sciences 
de la matière (physique, chimie).

-	Les universités doivent proposer  
l’ensemble des disciplines de base et tout 
d’abord une faculté de mathématiques.

Après la première guerre mondiale qui 
a été la grande guerre des nationalismes  
européens, le monde entre dans une période 
où l’idéologie qu’elle soit libérale, fasciste 
ou communiste, prend le devant sur le  
nationalisme. La seconde guerre mondiale 
avec la Shoah, la tentative d’extermination 
des juifs européens et l’utilisation de la bombe 
atomique à Hiroshima est un changement 
radical. La période de la guerre froide (1945- 
1989) sera celle des décolonisations et des 
néo-impérialismes. Les affrontements d’idées 
amèneront les intellectuels à s’engager sur  
le plan politique en particulier lors des  
mouvements étudiants de 1968.

On ne peut dans ce court article  
commenter tous les débats scientifiques du 
XXe siècle qui furent nombreux dans un  
contexte de forte spécialisation disciplinaire. 
Cette forte spécialisation de la discipline  

11)	 Le XXe siècle. Guerres 
	 mondiales et totalitarismes



12   วารสารสมาคม​ครู​ภาษาฝร่ังเศส​แหง​ประเทศ​ไทย ในพระราชููปถัมภ์ฯ ฉบับท่ี ๑๒๔ ปีท่ี ๓๕ เล่ม ๒ (ก.ค.–ธ.ค. ๒๕๕๕)

allant de pair avec des positionnements 
théoriques qui pouvaient être transdisciplinaires, 
je pense en particulier au structuralisme. On 
peut citer à titre d’exemples de ces débats  
du XXe siècle : le structuralisme et la  
phénoménologie, la fin de l’idéalisme  
scientifique (Louis Wittgenstein, Karl Popper, 
Gaston Bachelard), le modèle sociologique 
inspirant l’histoire et l’analyse littéraire, le 
modèle structuraliste de la linguistique  
inspirant les autres sciences humaines et 
sociales (Claude Lévi-Strauss), l’opposition 
entre les maîtres à penser (Jean-Paul Sartre, 
Albert Camus, Raymond Aron), les écoles 
sociologiques (Pierre Bourdieu, Alain  
Touraine, Raymond Boudon), les French 
Philosophers (Michel Foucault, Jacques  
Derrida, Gilles Deleuze) associés à Roland 
Barthes et Jacques Lacan, etc.

doivent repenser leur développement pour ne 
pas être victimes des effets pervers de ce 
développement. Cette période est aussi au 
niveau économique et technologique, la  
généralisation de nouvelles technologies de 
l’information, de l’électronique, l’informatique, 
la robotisation. C’est l’expérimentation de 
nouvelles technologies médicales et génétiques 
qui remettent en question l’identité même du 
vivant. 

Nous sommes donc entrés, depuis une 
décennie, au niveau scientifique et universitaire 
dans un nouveau monde qui ne peut plus se 
contenter des catégories scientifiques héritées 
de l’époque positiviste du XIXe siècle et a 
fortiori des catégories de la scolastique et des 
arts libéraux. À l’opposition théorique et 
méthodologique forte des disciplines au XXe 
siècle où chaque secteur des sciences sociales 
revendiquait sa spécificité, ses outils, ses  
terrains, ses méthodes propres, a succédé une 
période de forte interdisciplinarité. Les  
chercheurs scientifiques se regroupent, se 
redistribuent en fonctions de terrains, de 
problématiques, de questions communes. Il 
est probable que cette pluridisciplinarité ou 
interdisciplinarité va donner naissances à de 
nouvelles disciplines que nous verrons 
émerger et se structurer dans les vingt  
prochaines années. Il est trop tôt pour dire ce 
qu’elles seront exactement mais on peut déjà 
faire des hypothèses. 

Nous aurons probablement des nouvelles 
disciplines du type : L’écologie ou le  
développement durable, Les biotechnologies, 
l’interaction homme-machine, Les sciences 
du cerveau et la cognition, L’urbanisme, 
L’étude du nomadisme (tourisme, migrations, 
mobilités), L’étude du genre (la redistribution 
des identités sexuées et des structures  
familiales), Les mondes virtuels et le texte 
électronique, La sémiologie culturelle, La 
sémiotique des textes, L’histoire globale, La 

Avec la fin de la guerre froide (1989 ou 
1991, selon que l’on choisit la date de la chute 
du Mur de Berlin ou celle de la fin de l’URSS), 
nous sommes entrés dans un monde nouveau. 
Les attentats du 11 septembre 2001 ont  
relancés un nouveau cycle de conflits, celui 
des guerres asymétriques entre la puissance 
militaire américaine (sous influence des  
intégristes évangélistes) et les mouvements 
islamistes (intégristes musulmans de 
l’organisation Al-Qaïda). Ce qui caractérise 
cette nouvelle ère, outre la guerre asymétrique, 
c’est d’une part la raréfaction des ressources 
fossiles, ressources qui avaient permis la 
révolution industrielle au XIXe. C’est d’autre 
part, le réchauffement climatique qui amène 
une nouvelle menace apocalyptique venant 
remplacer la menace d’un conflit nucléaire 
entre deux grandes puissances. Les humains 

12)	 Le XXIe siècle  
	 La mondialisation et 
	 la révolution informatique



Bulletin de 1’ATPF, No. 124, année 35 (juillet–décembre 2012)   13

micro-histoire, La géopolitique, et bien 
d’autres.

Faire de la recherche scientifique, ce 
n’est pas reproduire indéfiniment les recherches 
de ses prédécesseurs mais c’est observer les 
changements du monde et se poser les questions 
pouvant amener une meilleure compréhension 
de ces changements. L’histoire de la science 
nous apprend que la science parfaite et  
immuable n’existe pas. La science est en 
reconstruction permanente et elle propose un 
modèle d’explication du monde qui est  
toujours dépendant des contraintes matérielles 
et des croyances des chercheurs scientifiques. 
Les scientifiques sont des individus sociaux 
avant d’être de purs esprits. 

Nous avons l’avantage de vivre une 
époque intéressante de forts bouleversements 
où toutes les certitudes de la veille sont  
remises en question. Mais dans ce monde en 
ébullition qu’en est-il de notre activité 
d’universitaires en Thaïlande ? C’est ce que 
nous allons essayer de voir dans le deuxième 
volet de l’exposé.

Le système universitaire thaïlandais 
s’est construit au XXe siècle. Dès le milieu 
du XIXe siècle, il y avait un projet de  
réformer l’éducation au Siam et de s’adapter 
aux sciences européennes. L’université  
Chulalongkorn est créée en 1911 avec d’abord 
une faculté de médecine et une faculté de 
lettres. L’université Thammasat est créée en 
1934, deux ans après le changement de régime 
politique de 1932. Elle doit former les cadres 
juridiques et administratifs de la nouvelle 
administration. Les universités Kasetsart 
(agriculture), Silpakorn (Beaux-arts et  
archéologie), Mahidol (médecine) seront 
créées à la sortie de la seconde guerre mondiale. 
Ensuite viendront les universités régionales 
Chiang Mai, Khon Kaen, Prince of Songkla, 
et dans les années 1980 de nombreuses  
institutions tant privées que publiques vont 
être créées. 

Actuellement, il y a une centaine 
d’institutions d’enseignement supérieur en 
Thaïlande. Quinze universités proposent des 
cursus de licence de français et une douzaine 
d’autres proposent l’enseignement du français 
comme matière optionnelle. Dans les quinze 
universités proposant des licences de français, 
il peut y avoir une ou deux sections de français 
dans des facultés différentes, ces sections sont 
généralement inclues dans des départements 
de langues occidentales. À ma connaissance, 
seules les universités Thammasat et Assomption 
ont administrativement des départements 
spécifiques de français et non des sections. 
Ces quinze universités proposent 18 cursus 
de licence. Ces 18 licences sont réparties en 
14 licences de lettres, deux licences en français 
des affaires et deux licences en français pour 

Maintenant que nous avons essayé de 
dire ce que sont les arts libéraux et ensuite de 
situer les arts libéraux comme un moment 
particulier dans l’histoire de la science, il est 
temps de se poser la question : « Comment 
définir les études françaises dans une faculté 
d’arts libéraux à l’université Thammasat 
(université des sciences morales et politiques) 
en Thaïlande ? »

B)	Quelle réalité actuelle des 
	 Arts libéraux et des Études  
	 françaises en Thaïlande ?

B.1) Le système universitaire thaïlandais



14   วารสารสมาคม​ครู​ภาษาฝร่ังเศส​แหง​ประเทศ​ไทย ในพระราชููปถัมภ์ฯ ฉบับท่ี ๑๒๔ ปีท่ี ๓๕ เล่ม ๒ (ก.ค.–ธ.ค. ๒๕๕๕)

l’enseignement (les deux seules licences qui 
donnent droit à enseigner directement dans 
le secondaire). 

L’enseignement des langues occidentales 
peut se faire dans différentes facultés. Il  
n’y a pas, à ma connaissance, d’université 
thaïlandaise avec une faculté ayant pour nom 
« faculté des langues étrangères ». Les  
enseignements de français se rencontrent dans 
des facultés de sciences humaines (ou sciences 
humaines et sociales) au nombre de neuf, dans 
des facultés de lettres au nombre de quatre, 
dans des facultés d’arts libéraux au nombre 
de deux (Thammasat et Rangsit), dans des 
facultés de pédagogie au nombre de deux, et 
dans une faculté d’archéologie. Il existe des 
facultés d’arts libéraux dans plusieurs autres 
universités thaïlandaises mais elles ne dispensent 
pas d’enseignement de langues étrangères. 

Je rappelle les noms des quinze universités 
ayant une section de français. Il y a neuf 
universités sur Bangkok et sa banlieue : ABAC 
(Assomption), Chandrakasem, Chulalongkorn, 
Kasetsart, Ramkhamhaeng, Rangsit, Silpakorn, 
Srinakharinwirot, Thammasat. Et, il y a sept 
universités en province : Burapha, Chiang 
Mai, Khon Kaen, Mahasarakham, Naresuan, 
Prince of Songkla, Silpakorn campus Nakhon 
Pathom. Neuf et sept font seize et non quinze. 
C’est parce que j’ai compté les deux campus 
de Silpakorn comme deux universités alors 
que je n’ai compté qu’une seule fois Chiang 
Mai, Chulalongkorn, Naresuan ou Kasetsart 
qui pourtant comptent chacune deux sections 
de français. C’est une difficulté méthodologique 
fréquente en sciences sociales de trouver un 
critère de dénombrement et de classement 
opérationnel rendant compte de la réalité. 

Les étudiants de ces 18 cursus de licence 
choisissent à la fin de leurs études de travailler 

ou de continuer en master. Ceux qui continuent 
leurs études vont à l’étranger ou dans une 
formation en Thaïlande. Ils choisissent de 
s’inscrire dans un master qui n’est pas  
forcément en lien direct avec leur compétence 
de français mais qui peut être une formation 
complémentaire (anglais, MBA, etc.). Ceux 
qui choisissent de continuer en master de 
français en Thaïlande, ont le choix entre trois 
ou quatre possibilités. Ils peuvent faire un 
master de lettres à Chulalongkorn, un master 
en études françaises ou en traduction à  
Thammasat, ou bien un master traduction à 
Ramkhamhaeng. 

L’université Kasetsart avait interrompu 
depuis plusieurs années son master en didactique 
du français. Cette université proposera cette 
année un nouveau cursus international en 
didactique du français et de l’anglais. Ce 
programme étant une coopération avec une 
université française, cela ne manquera pas de 
stimuler la recherche dans ce domaine en 
Thaïlande.

Une autre université a, longtemps, 
proposé des masters pour les étudiants de 
français, c’est l’université Silpakorn avec 
trois masters (linguistique, littérature, études 
franco-thaïes) à la faculté de lettres et par 
ailleurs un master tourisme culturel à la faculté 
d’archéologie. Ces quatre programmes sont 
actuellement interrompus. Nous espérons 
qu’ils puissent rouvrir dans l’avenir, en proposant 
par exemple un seul programme international 
de master en études franco-thaïes. Cela  
complèterait l’offre de formation pour les 
étudiants licenciés en français et il serait 
dommage de laisser sans postérité tout le 
travail de recherche en histoire et en archéologie 
mené dans cette université. 

Pour ce qui est de la rentrée de juin 
2012, nos étudiants de licence ont le choix 
entre continuer en formation de traducteur à 
Thammasat ou à Ramkhamhaeng ou bien de 



Bulletin de 1’ATPF, No. 124, année 35 (juillet–décembre 2012)   15

continuer dans un master recherche en études 
françaises à Thammasat ou à Chulalongkorn, 
ou bien de continuer dans un master  
professionnalisé en didactique à Kasetsart.

 

 
	

Depuis deux ans, les nouvelles règles 
administratives imposent que chaque cursus 
de master compte au moins cinq enseignants 
titulaires dont trois docteurs. Seuls les  
détenteurs d’un doctorat sont maintenant 
agréés pour devenir directeur de recherche et 
il faut, de plus, faire appel à des professeurs 
docteurs extérieurs à l’université pour  
intégrer les jurys de soutenance. 

Lorsque ces nouvelles règles sont  
entrées en vigueur, j’ai fait un comptage des 
professeurs docteurs francophones en  
Thaïlande pouvant potentiellement encadrer 
les futurs étudiants de master. Je me suis 
contenté de recenser les professeurs de  
français car il y a dans les autres facultés, de 
droit ou de sciences sociales, beaucoup 
d’autres professeurs qui ont fait leurs doctorats 
en France. Ce recensement est un travail  
assez facile, chaque section de français publie 
une page Internet plus ou moins bien actualisée 
et documentée et ensuite le site SUDOC-Abes, 
le service de documentation universitaire 
donne les références de chaque thèse. Les 
quinze universités avec cursus de français 
comptent environ 250 professeurs dont 70 
sont titulaires du doctorat. Plusieurs de ces 
docteurs sont proches de la retraite mais une 
partie des enseignants sont aussi des doctorants 
qui devraient, plus ou moins, les remplacer. 
Regarder ce que sont les choix des sujets de 
doctorat, cela donne une idée des thématiques 
de la recherche en études françaises en 
Thaïlande. 

Les 70 professeurs docteurs 
Si l’on regarde les spécialisations des 

professeurs docteurs, on peut les regrouper 

en quatre ou cinq catégories, les docteurs  
en littérature française, les docteurs en  
didactique du FLE, les docteurs en linguistique 
(généralement étude contrastive franco-thaï), 
les docteurs en études thaïlandaises et les 
divers.

On relève 18 thèses en littérature  
française dont on peut classer les sujets par 
ordre chronologique : Molière (1622-1673), 
le théâtre XVIIIe, Gustave Flaubert (1821-
1880), Marcel Proust (1871-1922), Roger 
Martin du Gard (1881-1658), Jean Giraudoux 
(deux thèses) (1882-1944), André Maurois 
(1885-1967), Jean Giono (1895-1970), 
Henri Michaux (1899-1984), André Malraux 
(1901-1976), Raymond Queneau (1903-
1976), Marguerite Yourcenar (1903-1987), 
Simone de Beauvoir (1908-1986), Jean 
Genet (1910-1986), Albert Camus (1913-
1960), Claude Seignolles (né en 1917), seul 
auteur encore vivant de cette liste.

Il y a 34 docteurs en linguistique et en 
didactique du français. Les sujets des quinze 
docteurs en didactique du français concernent 
plusieurs thèses sur les pratiques de classes, 
trois thèses sur l’enseignement de la lecture, 
deux thèses sur les nouvelles technologies, 
deux thèses sur la didactique du français du 
tourisme, deux thèses sur les représentations 
sociales et l’histoire du français en Thaïlande. 
On rencontre la problématique de l’approche 
contrastive et de l’interaction entre français 
et thaï dans les thèses de FLE mais elles se 
retrouvent aussi dans des thèses à dominante 
plus linguistique. Les 19 thèses en linguistique 
portent sur l’approche contrastive, la  
traductologie, les études des temps verbaux, 
la morpho-syntaxe, la lexicographie, la 
phonétique et la phonologie, la stylistique.

Il y a enfin quatorze thèses orientalistes. 
Ces 14 thèses concernent des sujets  
d’ethnologie sur la littérature orale en Thaïlande, 
des thèses d’histoire sur les contacts entre la 

B.	2) Quels professeurs pour quels 
	 étudiants ?



16   วารสารสมาคม​ครู​ภาษาฝร่ังเศส​แหง​ประเทศ​ไทย ในพระราชููปถัมภ์ฯ ฉบับท่ี ๑๒๔ ปีท่ี ๓๕ เล่ม ๒ (ก.ค.–ธ.ค. ๒๕๕๕)

France et le Siam, des thèses sur les études 
bouddhistes et quatre thèses d’analyse du 
discours sur la presse française et thaïe que 
j’aurais pu tout aussi bien classer en linguistique. 

Si nous additionnons, 18 + 15 + 19 + 
14 = 66. Il faut rajouter une thèse en histoire 
de l’art, une en cinéma et deux autres cas 
particulier pour arriver à 70. J’ai compté 
parmi les 70 professeurs docteurs en Thaïlande, 
les six lecteurs de nationalité française titulaires 
d’un doctorat. Les professeurs docteurs sont 
très inégalement répartis selon les universités. 
Trois universités regroupent à elles seules 
plus de la moitié des titulaires du doctorat.  
Il s’agit de l’université Silpakorn avec 16 
professeurs docteurs (10 en faculté de lettres 
et 6 en faculté d’archéologie) et les universités 
Thammasat et Chulalongkorn avec 10 
docteurs chacune. Ensuite, viennent six  
universités avec trois ou quatre docteurs par 
section. Ce comptage a été fait en 2010 et a 
déjà beaucoup évolué.

Il faut donc s’adapter aux nouvelles 
règles d’encadrement des étudiants de master 
en fonction du nombre d’enseignants potentiels. 
Il est possible de revoir les cursus, de  
proposer, au lieu de plusieurs masters, un seul 
master avec des options. Il est possible de 
proposer davantage de master enseignement 
ou de master professionnel et moins de  
master recherche. On peut aussi encourager 
les co-directions en établissant des partenariats 
inter-universitaires, etc. Des solutions existent 
pour continuer à fonctionner malgré les  
nouvelles contraintes. Maintenant que nous 
avons une idée plus nette du potentiel 
d’encadrement des recherches en études 
françaises au niveau national thaïlandais, 
nous pouvons nous intéresser aux étudiants. 

 
	

Nous pouvons réfléchir à la finalité d’un 
master en études françaises. S’agit-il d’un 

perfectionnement linguistique ? d’une  
préparation à enseigner en lycée ou à 
l’université ? d’une formation professionnelle 
vers les métiers du tourisme ou de la culture 
ou vers le secrétariat de direction ? d’une 
préparation à la poursuite des études en  
doctorat et donc au métier de chercheur  
scientifique ? ou autres ?

Il peut y avoir différents types de master 
mais si le master s’intitule master-recherche, 
il faut préparer les étudiants à la recherche 
scientifique. Il faut donc que, dès leur inscription, 
les étudiants aient des thèmes d’intérêt et se 
posent des questions sur ces thématiques. Il 
faut que très rapidement, ils se décident  
sur un sujet de recherche et sur un cadre  
disciplinaire, théorique et méthodologique.  

Pour aider nos étudiants dans leur choix 
d’un sujet de recherche, nous avons établi la 
liste des sujets de mémoire soutenus à 
l’université Thammasat depuis la création du 
cursus du master en 1993. Pour cela, il a 
fallu consulter la bibliothèque universitaire 
de Thammasat où tous les mémoires sont en 
accès libre et parfois en version électronique. 
À titre de comparaison, le site Internet de la 
section de français de Chulalongkorn publie 
la liste des mémoires soutenus depuis la 
création de leur master en 1973. Il y a eu, à 
Chulalongkorn, 83 mémoires de master dont 
72 en littérature française et 11 en linguistique 
(analyse de la presse, morpho-syntaxe,  
français de spécialité). Il y a eu aussi quatre 
thèses, trois en littérature et une en analyse 
du discours. Je n’ai pas encore fait le recensement 
des sujets des mémoires soutenus pour les 
universités Kasetsart et Silpakorn, où dominent 
les sujets en didactique du FLE et en relations 
franco-thaïes. 

En ce qui concerne l’université Thammasat, 
le master a ouvert en 1993 et le premier  
mémoire a été soutenu en 1997. La première 

B.	3) Quels étudiants pour quelles 
	 recherches ?



Bulletin de 1’ATPF, No. 124, année 35 (juillet–décembre 2012)   17

étudiante diplômée du Master de Thammasat 
sera ensuite le premier docteur diplômé du 
programme de doctorat langue et littérature 
françaises de l’université Chulalongkorn et 
elle est maintenant enseignante à l’université 
Durakij Pundit. En 20 ans, à Thammasat, 39 
étudiants ont été diplômés et 20 étudiants sont 
actuellement inscrits. 

Les sujets choisis par nos étudiants 
concernent tout d’abord la linguistique et la 
didactique du FLE, dix mémoires ont été 
soutenus et trois sont en préparation. Il s’agit 
souvent de travaux morpho-syntaxique ou 
lexicographiques de descriptifs de corpus. 
Ensuite vient les études sur les arts, le cinéma, 
la para-littérature, les modes culturelles, neuf 
mémoires soutenus et trois en préparation. 
Dans ce domaine artistique, il y a eu des 
sujets très techniques sur la peinture et la 
sculpture. Ensuite, vient la littérature française, 
avec des choix d’auteurs similaires à ceux 
étudiés à l’université Chulalongkorn, huit 
mémoires soutenus et deux en préparation. 
Après, avec quatre mémoires soutenus et un 
en préparation, ce sont les sujets sur les études 
féministes et sur le genre. Nous notons ensuite 
quatre mémoires sur l’histoire de France, en 
particulier l’histoire de l’éducation et l’histoire 
du travail. Puis trois mémoires ont été  
soutenus, et un en préparation, sur l’histoire  
franco-thaïe.

Le recensement des sujets de mémoires 
donne une image de la réalité des études 
françaises à Thammasat. Il y a actuellement 
trois grandes options disciplinaires qui se 
dégagent : 

-	Les études de littérature française et 
de para-littérature auxquelles on peut joindre 
les études sur l’art et la sémiologie ; 

-	Les études de linguistiques où le  
travail sur corpus est privilégié, un seul  
mémoire à orientation FLE ;

-	Les études historiques et anthropologiques, 
avec un intérêt pour les études franco-thaïes, 
pour les études sur l’éducation et le travail en 
France, pour les études féministes. 

Après cet état des lieux, des études 
menées par les étudiants et les professeurs en 
Thaïlande, il est temps de conclure notre 
communication en discutant les perspectives 
d’évolution des études françaises dans une 
faculté d’arts libéraux.

« Études françaises », « French Studies » 
ou « Farangset Sueksa » ? 

Nous avons posé la question de l’origine 
des arts libéraux. Nous nous sommes  
demandé qu’elle était la place des arts libéraux 
dans l’histoire des disciplines scientifiques. 
Nous nous sommes demandé ce qu’étaient 
réellement les spécialités et les recherches 
des étudiants thaïlandais à la sortie de leurs 
cursus de licence de français. Il est temps  
pour conclure de se poser la question de la 
prospective, d’imaginer quelles orientations 
peuvent prendre les études françaises en 
Thaïlande. 

En titre de ma conclusion, j’ai repris 
l’appellation du master études françaises dans 
les trois langues, « French Studies » en anglais, 
« études françaises » en français, « ฝรัง่เศสศกึษา » 
« farangset sueksa » en thaï. Si j’ai alterné  
les langues, ce n’est pas pour faire un effet 
de style mais parce que nous travaillons dans 
une réalité trilingue, anglais-français-thaï, et 
que cela a des conséquences concrètes dans 
les modalités de travail. Il ne faut pas 
s’illusionner, penser que l’on peut enseigner 
en français sur la rive droite du Chao Phraya 
de la même façon que sur la rive gauche de 
la Seine. L’environnement linguistique  
trilingue conditionne en partie le contenu de 

Conclusion :



18   วารสารสมาคม​ครู​ภาษาฝร่ังเศส​แหง​ประเทศ​ไทย ในพระราชููปถัมภ์ฯ ฉบับท่ี ๑๒๔ ปีท่ี ๓๕ เล่ม ๒ (ก.ค.–ธ.ค. ๒๕๕๕)

la formation. La science est universelle mais 
la langue de travail dans laquelle elle se  
formalise peut influer sur sa modélisation. 
Les histoires et les cultures nationales influent 
aussi sur la pratique de la science. 

En termes d’évolution de contenus et 
de positionnement théorique, pour les études 
françaises, il y a trois options possibles. 

Option a) « études françaises » ou 
études francophones.

Tout d’abord, il y a l’option de développer 
la coopération bilatérale franco-thaïe  
et  l’ intégrationdans les insti tutions  
francophones, l’OIF, l’AUF, la FIPF, etc. Cette 
option nécessite de s’adapter, de s’intégrer 
au système universitaire de type français. 

En France, les études françaises 
n’existent pas (et les arts libéraux n’existent 
plus). Lorsque je dis « les études françaises 
n’existent pas », je parle de l’intitulé, de 
l’appellation, de l’étiquette « études françaises ». 
Par nature, les chercheurs français qui  
étudient la vie sociale et culturelle française 
font des études françaises mais comme Monsieur 
Jourdain fait de la prose sans le savoir. En 
termes identitaires, ils se pensent comme 
historiens, analystes littéraires, sociologues, 
psychologues, linguistes et à aucun moment 
comme chercheur en études françaises.  
Ils privilégient, dans leur identité, le  
positionnement disciplinaire à l’aire 
géographique sur laquelle ils travaillent. On 
rencontre en France des chercheurs africanistes, 
orientalistes, américanistes, etc. mais pas de 
chercheurs qui se diront chercheurs en études 
françaises. 

Les étudiants thaïlandais voulant  
continuer leurs études en France doivent donc 
choisir, se positionner par rapport aux  
disciplines étudiées dans les universités  
françaises : lettres modernes, lettres  

classiques, histoire, sociologie, ethnologie,  
linguistique ou sciences du langage, sciences 
de l’éducation ou pédagogie, etc. sans oublier 
les études siamoises, les études bouddhistes. 
L’intégration au système français est une  
option difficile. En ce qui concerne l’exigence 
académique, les étudiants thaïlandais sont 
traités comme s’ils étaient des étudiants  
francophones natifs. Cependant, il leur faudra 
être particulièrement performants pour 
s’imposer auprès des Français comme  
« légitimes » pour analyser la culture et la  
société française. Il leur sera plutôt demandé 
de faire des études en français sur leur pays 
d’origine ou bien d’adopter un point de vue 
comparatif.

Option b) Les « French Studies » ou 
études françaises en langue anglaise.

La deuxième option est celle des  
« French Studies ». Dans les universités  
britanniques et nord-américaines se sont créés 
des départements de « French Studies ». En 
Angleterre, les French Studies concernent 
essentiellement des études de linguistique 
descriptive sur le français (linguistique  
diachronique, variance, morpho-syntaxe,  
applications didactiques, etc.). Les contenus 
ne varient guère de celui des facultés de  
sciences du langage en France. Les universitaires 
britanniques entretiennent des liens de  
collaboration très serrés avec leurs homologues 
français. La différence tiendra dans la langue 
de publication, l’anglais est préféré au français. 

En Amérique du nord, les « French 
Studies » ont pris une autre voie. Ce n’est pas 
la linguistique qui est la principale discipline, 
ce sont la philosophie, l’anthropologie et les 
sciences politiques. De nombreux universitaires 
français partent enseigner en anglais aux 
États-Unis. Ils y acquièrent souvent une influence 
intellectuelle, une autorité académique  
internationale. On pense en particulier aux 



Bulletin de 1’ATPF, No. 124, année 35 (juillet–décembre 2012)   19

French Philosophers qui ont marqué le courant 
post-modernistes et les gender studies actuelles. 
Les French Studies sont donc en Amérique 
du nord, une étude de certains philosophes 
français (qui peut se faire essentiellement à 
travers des traductions en anglais) et une 
tentative de transposer les cultural studies et 
les gender studies à l’étude de la civilisation 
française.

Option c) Les « Farangset Sueksa » 
ou la voie nationale.

Il y a une troisième option que nous 
pouvons appeler localement « farangset 
sueksa » faute de mieux. Il s’agit de trouver 
un cadre scientifique national alternatif au 
modèle francophone et au modèle anglophone. 
C’est cette démarche que l’on retrouve en 
partie dans les universités chinoises. À Taiwan, 
l’étude du français prendra sa place dans une 
étude des langues et civilisations européennes. 
En Chine populaire, on mettra l’accent sur 
l’apprentissage de la langue couplé avec 
d’autres langues européenne. C’est en Chine 
populaire que l’esperanto est le plus enseigné 
dans le monde car il est perçu comme une 
préparation à l’apprentissage des autres 
langues latines et européennes. En 2011, nous 
avons pu écouter à l’Alliance française de 
Bangkok, M. Denis Meyer, professeur du 
département French Studies de l’université 
de Hong-Kong. Il était venu présenter son 
livre sur les clichés de la culture française. 
Ce type de travaux interdisciplinaires d’analyse 
sémiologique inspirée par les Mythologies de 
Roland Barthes, convient très bien aux étudiants 
asiatiques en master qui s’intéressent à la 
culture européenne. 

Études françaises, French Studies,  
Farangset sueksa, nous n’avons pas forcément 
à choisir, ou du moins pas tout de suite. Nous 
verrons quel modèle s’imposera. Les questions 
sont nombreuses, elles concernent surtout la 
langue et l’objet de la recherche : 

Quelles langues étudier ? Quels contacts 
de langue étudier ? En quelle langue enseigner? 
En quelle langue se documenter ? En quelle 
langue rédiger le mémoire de recherche en 
master ? En quelle langue rédiger l’article de 
recherche à publier ? En quelle langue 
présenter les communications dans les colloques? 
Quelle doit être la spécialité disciplinaire? 
L’histoire et la littérature ? La philosophie et 
la sociologie ? Les études linguistiques et la 
sémiologie ? 

	 L’avenir des études françaises dans 
une faculté des arts libéraux en Thaïlande est 
donc à discuter et décider. Mais cela sera 
probablement le sujet de réflexion en 2013 
où nous marquerons le quarantième anniversaire 
de la création du département de français et 
le vingtième anniversaire de la création des 
cursus de master à l’université Thammasat. 

En vous donnant rendez-vous à la  
prochaine journée d’études, je terminerai par 
un petit conseil pratique de documentation 
en rapport avec ce sujet sur l’évolution de la 
science en langue française. Dans une section 
de français d’une université thaïlandaise, il 
fallait être abonné au moins à deux magazines, 
un hebdomadaire généraliste comme Le  
Nouvel Observateur (certains préfèrent Le 
Point ou L’Express) et un mensuel professionnel 
spécifique sur la didactique du français, la 
revue « Le français dans le monde ». Pour 
accompagner l’évolution des sciences humaines 
et des études françaises, je vous conseille 
aussi la lecture du mensuel de vulgarisation 
scientifique « Sciences Humaines ». Face aux 
plus de 300 revues scientifiques spécialisées 
consultables en ligne, ce magazine s’est imposé 
depuis une dizaine d’années comme un outil 
de veille scientifique qui dégage les grandes 
tendances et les évolutions au-delà des 
clivages disciplinaires et des querelles d’écoles. 
Restons attentif à un monde qui bouge. 


