@ 3 o
1%W$$i’]§ﬂﬂﬁ\lﬁﬂ&|Lﬂﬁ)WizLVIW?G\%TVﬁ@!ﬂW% ﬂﬂ’]&lﬂi&liﬁ“ﬁf}]&l’]‘%

Journal homepage: https://s001.tci-thaijo.org/index.php/bulletinatpf/index

ATPF-

'a'limiamﬂuﬂzmmd%’amauﬁaﬂi:mﬁlwH

Le théme du miroir dans La Belle et la Béte de

Madame Leprince de Beaumont

Piriyadit MANIT *

Faculté des Lettres, Université Chulalongkorn, Thailande

The Theme of the Mirror in Madame Leprince de Beaumont's

La Belle et Ia Béte

Piriyadit Manit*

Faculty of Arts, Chulalongkorn University, Thailand

Article Info

Résumé

Research Article

Article History:

Received 25 January 2021
Revised 16 May 2021
Accepted 20 May 2021

Mots Clés :
La Belle et la Béte

Madame Leprince de
Beaumont

Contes de Fées
XV siecle

Théme du miroir

Keywords:
La Belle et la Béte

Madame Leprince de
Beaumont

Fairy Tales

18‘h century

Theme of the mirror

* Corresponding author
E-mail address:

piriyadit. m@gmail.com

Dans La Belle et la Béte de Madame Leprince de Beaumont, le theme
du miroir s’observe d’abord dans les figures des « mémes », qui sont

des personnages jumeaux et des personnages qui se dédoublent.

Le théme du miroir se révele ensuite a travers la métamorphose, qui
crée un clivage sexuel. Les personnages métamorphosés trouvent dans
leur nouvelle peau un alter ego dont le sexe s’'oppose a celui auquel ils

appartiennent naturellement.

Enfin, le théme du miroir s’observe dans le choix des conjoints chez
les personnages, lesquels n'épousent que les personnes qui consolident

leur surestimation de soi, et celles qui sont des reflets de leur moi.

L'étude aboutit a cette constatation que le texte de La Belle et la Béte,
dont la structure s’appuie essentiellement sur le théme du miroir, déjoue
I'opposition Moi/Non-moi : dans un univers ou I'on ne trouve que son

reflet, 'opposition Soi/Autrui devient neutralisée.



ﬂimsamﬂuﬂgmmN%’ammtmﬂi&mﬂ%u 'Luws:wgﬂn”uﬁ% auuN 141 99 44 180 1 (UATAN - Tgunew 2564)

Abstract

In La Belle et la Béte by Madame Leprince de Beaumont, the theme of
the mirror is first seen in the figures of "same", which signify twin characters

and doubling characters.

The mirror theme is then revealed through the metamorphosis, which
creates a sexual divide. The transformed characters find in their new
skin an alter ego whose gender is opposed to the one to which they

naturally belong.

Finally, the mirror theme is observed in the choice of spouses in the
characters, who only marry people who consolidate their overestimation

of self, and those who are reflections of their selves.

The study leads to the observation that the text of La Belle et la Béte,
whose structure is essentially based on the theme of the mirror, thwarts
the opposition between the me / the non-me: in a universe where one

only finds its reflection, the Self / Other opposition becomes neutralized.



Bulletin de 'ATPF, No. 141, année 44 (janvier - juin 2021)

1. Introduction

La présente étude* se propose d’étudier le théme du miroir dans La Belle et
la Béte de Madame Leprince de Beaumont. Ce theme implique les motifs du narcissisme,
du reflet, du double, de I'alter ego. Ces motifs sont discernables dans le texte de Mme
Leprince de Beaumont. Qu'’ils se trouvent également dans les autres versions, nous
n’en sommes pas sir. C’est pourquoi notre étude se concentre sur l'unique version de
Mme Leprince de Beaumont.

A notre connaissance, Bettelheim est des premiers qui ont su dégager dans

le conte la problématique du narcissisme. |l écrit :

« Le palais de la Béte ou les moindres désirs de la Belle sont
immédiatement comblés [...] est un fantasme narcissique qui est

typiquement propre aux enfants.1»

Les pages qui suivent montreront que, dans La Belle et la Béte, le théme du
miroir est capital dans la mesure ou il a trait a la structuration des personnages, a la
valeur symbolique des métamorphoses, et au probléme de la sexualité.

En ce qui concerne la méthodologie de recherche, il s’agit dans cette recherche
d’'une étude thématique qui se veut essentiellement textuelle. Par « theme », on entend
« éléments qui se rép{atent2 ». Le théme étant « toute chose (acte, sentiment, objet,
figure...) dont parle une ceuvre (ou un ensemble d'ceuvres) avec des développements,
variations ou répéti’[ions3 », I'analyse qui suit portera uniquement sur la fagon dont le

théme qui nous préoccupe, en l'occurrence celui du miroir, « apparait a divers moments,

* Cette recherche bénéficie d’'une bourse accordée par la Faculté des Lettres, Université
Chulalongkorn.

! Bruno Bettelheim. Psychanalyse des contes de fées. Paris : Editions Robert Laffont, S.A.,
1976. p. 375.

z M.-P. Schmitt et A. Viala. Savoir-Lire. Paris : Didier, 1982. p. 29.

: Jean Rohou. Guide pour I'étudiant en littérature. Paris : Nathan, 1990. p. 63.



ﬂimiamﬂuﬂgmmN%’ammmmmwﬂvlwu 'Luws:ﬂyﬂnwuﬁ% 2uf 141 19 44 &u 1 @Anaw - Tgunew 2564)

sous diverses formes’ » sans que nous ne nous référions ni a 'auteure du conte ni au
contexte (le xvin® siécle) ou le texte se produit.

A notre connaissance, au moins en Thailande, le théme du miroir dans le conte
en question n’a pas encore étudié par les auteurs qui nous précédent. Aussi, notre étude

pourrait-elle se prétendre relativement originale.

2. Les figures des « mémes »

Dans La Belle et la Béte, la présence implicite du miroir s’observe d’abord
dans cette écriture de Mme Leprince de Beaumont consistant a créer des personnages
qui se ressemblent, se réfléchissent, se mirent. Ces personnages, mis dans la relation
d’identification, sont dotés des mémes propriétés et des mémes fonctions, constituant
ainsi les mémes. Parmi ces mémes, figurent d’'une part les personnages jumeaux et

d’autre part les personnages qui se dédoublent.

2.1 La gémellité

Le terme « jumeaux » est ici employé dans le sens figuré. Les personnages
jumeaux désignent en effet deux (ou trois) personnages qui se présentent essentiellement
en duo (ou trio). Aucun des partenaires n’a sa propre identité, aucun trait distinctif ne
permet de les différencier ; en revanche, les deux (ou trois) semblables partagent les
mémes actions et subissent les mémes destins. A ces figures appartiennent les deux
ainées de la Belle et les trois freres de cette derniére.

Ces personnages ne se présentent jamais séparément en tant qu'agent individuel.
Leur gémellité, c'est-a-dire leur identification, est accentuée par les signes grammaticaux
marquant le pluriel (ils, elles, les, leur), en sorte que, chaque fois que ces personnages
s'introduisent dans le texte, il s’agit toujours d’un sujet collectif. Ainsi, en ce qui conceme
les trois fréres, on note que, aprés la ruine de leur pére, ils s'adonnent communément

au travail de paysan : « le marchand et ses trois fils s'occupent a labourer la terre. (823)5».

* Ibid. p. 64.
° Pour citer le conte, nous nous référons au Cabinet des fées, Contes choisis et présentés
par Elisabeth Lemirre, Editions Philippe Picquier, 2000. D'ailleurs, nous indiquerons entre

parenthéses le numéro de la page ou se trouve le passage cité.

4



Bulletin de 'ATPF, No. 141, année 44 (janvier - juin 2021)

Au moment ou la Belle se résout a se livrer a la Béte pour sauver la vie de son pére,
les trois fréres réagissent et c’est une voix collective qui s’exprime : « Non, ma sceur,
lui dirent ses trois fréres, vous ne mourrez pas, nous irons trouver ce monstre, et nous
périrons sous ses coups, Si nous ne pouvons le tuer. (825) » Le trio partage la méme
ame. Les trois fréres éprouvent indistinctement de la tendresse a I'égard de leur cadette.
Lors du départ de celle-ci pour le palais du monstre, ils font répandre des larmes communes :
« ses freres pleuraient tout de bon. (826) » Chez ces trois jeunes hommes, le destin
de l'un, c’est également celui des deux autres. lls « sont partis pour 'armée (828) »
avant de se joindre a leur famille dans la situation finale.

Il en va de méme pour les deux ainées de I'héroine. En empruntant les termes
a la sémiotique narrativeﬁ, on pourrait dire que les deux actants ne constituent que le
méme sujet de faire et le méme sujet d’état. Dés la situation initiale, on repére chez
ces deux méchantes une identification compléte tant sur le plan actantiel que sur le

plan moral.

« Les deux ainées avaient beaucoup d’'orgueil, parce qu’elles étaient
riches ; elles faisaient les dames, et ne voulaient pas recevoir les
visites des autres filles de marchands ; il leur fallait des gens de
qualité pour leur compagnie. Elles allaient tous les jours au bal, a
la comédie, a la promenade, et se moquaient de leur cadette [...].

(822) »

Rien ne les distingue. Les mauvais traits de caractére de I'une se mirent tous
exactement dans l'autre : jalousie vis-a-vis de leur cadette, indifférence a I'égard des
prétendants bourgeois, penchant pour les nobles, égoisme, gourmandise, paresse, malignité.
Il est un moment ou le texte traite les deux personnages comme deux singuliers bien

distincts. C’est quand elles conspirent la ruine de leur cadette :

¢ Joseph Courtés. Introduction a la sémiotique narrative et discursive, méthodologie et

application. Paris : Hachette, 1976. p. 14.



ﬂimiamﬂuﬂgmmN%’ammmmmwﬂvlwu 'Luws:ﬂyﬂnwuﬁ% 2uf 141 19 44 &u 1 @Anaw - Tgunew 2564)

« Ma sceur, dit I'ainée, il me vient une pensée ; tachons de I'arréter
ici plus de huit jours, sa sotte Béte se mettra en colére, de ce qu’elle

lui aura manqué de parole, et peut-étre qu’elle la dévorera.

- Vous avez raison, ma sceur, répondit I'autre. Pour cela, il lui faut

faire de grandes caresses. (829) »

Pourtant, a y regarder de plus prés, vu les noirceurs d’ame qui se répondent,
on a limpression gqu’il ne s’agit Ia qu'un dialogue d’'une fille qui s’adresse a son double.

Les deux filles ménent la méme existence : devenues pauvres, elles se voient
indifféremment refuser par les hommes ; redevenues riches, elles se marient en méme
temps, avec des hommes qui s’avérent tous deux désagréables. Enfin, toutes les deux
subissent la méme punition infligée par la fée : elles se métamorphosent en deux statues,

métamorphose dont on traitera plus tard de la signification.

2.2 Le dédoublement

Par le personnage qui se dédouble, nous entendons le fait que ce personnage
trouve dans un autre, qui n’a en apparence rien en commun avec lui, un homologue
qui présente a son c6té des analogies fonctionnelle et symbolique.

Le personnage du marchand, pére de la Belle, et la Béte nous en offrent une
belle illustration. L’analogie entre ces deux personnages est d’abord suggérée par leurs
espaces respectifs, c’est-a-dire la maison pour le marchand et le chateau pour le monstre.
Les deux demeures partagent le méme trait : il s’agit communément d’un espace-nature.
La résidence du marchand désigne « une petite maison de campagne, bien loin de la
ville (822) », ou I'on travaille « comme des paysans (822-823) », et garde des « moutons
(823) ». De méme, c'est au milieu de la nature que se situe le chateau de la Béte. Pour
y aller, il faut passer « un grand bois (824) », prendre une des routes de la « forét (825) » ;
et le lieu se trouve au bout d’'une « longue allée d’arbres (824) ».

Les deux habitations se mirent de méme que leurs habitants sont le reflet 'un
de l'autre. Le marchand et le prince se confondent en ce sens qu’ils assument le role
commun d’amant de la Belle, et surtout qu’ils aiment la fille exactement de la méme

maniére. La Belle aime lire et jouer du clavecin. Il n’est pas difficile d'imaginer que



Bulletin de 'ATPF, No. 141, année 44 (janvier - juin 2021)

c’est son pere qui lui a acheté l'instrument ainsi que les livres qu’elle voulait. Or ces
plaisirs se retrouvent également dans le chateau de la Béte : « ce qui frappa le plus
sa vue [de la Belle], fut une grande bibliothéque, un clavecin, et plusieurs livres de
musique (827) ». Ainsi, pour plaire a la Belle, la Béte fait la méme chose que son futur
beau-pére. De surcroit, la Béte comme le marchand sont identiquement pour la Belle
amants soumis. Chez la Béte, sa soumission totale a I'égard de I'héroine se repére
dans cette séquence : « [la Belle] ouvrit la bibliothéque et vit un livre, ou il y avait écrit
en lettres d’or : Souhaitez, commandez : vous étes ici la reine et la maitresse (827) »,
attitude réaffirmée par le monstre qui dit a la jeune femme : « il n’y a ici de maitresse
que vous (827) ». Quant au marchand, sa sujétion envers la Belle se laisse déduire
par la rose, qui signifie que le dévouement de ce pére est tel que, pour plaire a sa fille,
il peut tout sacrifier, voire sa propre vie " Enfin, les vies des deux amants soumis
dépendent indifféeremment de leur maitresse commune. Quand la Belle s’absente de la
maison de son pére, cette absence cause 'agonie de celui-ci : « son pére était malade
de chagrin, de I'avoir perdue (828) ». De méme, le fait que la Belle s’éloigne du chateau

de la Béte expose celle-ci a une perte certaine ; la Béte mourant confirme a I'héroine :

! Rappelons-nous qu’avant que le marchand parte pour ses affaires, ses deux filles ainées
lui demandent des cadeaux qui consistent en « des robes, des palatines, des coiffures, et toutes sortes
de bagatelles (823) ». La Belle, elle, qui ne voulait rien, finit par demander a son pere de lui apporter
une rose, vu qu'« elle ne voulait pas condamner par son exemple la conduite de ses sceurs, qui auraient
dit que c’était pour se distinguer qu’elle ne demandait rien (824) ».

Pendant son parcours, le marchand trouve par hasard dans un grand bois le chateau de la
Béte, ou il se permet de se mettre a I'abri. L3, il prend un bon diner et il a bien dormi. Le lendemain,
il trouve en dehors du chateau un berceau de roses. Se rappelant du cadeau qu’il doit a sa cadette,
il y vient cueillir une branche. Mais cet acte est fatal car la Béte, qui tient a ses roses, surgit et
s’appréte a punir I'insolent : « Vous étes bien ingrat, lui dit la Béte, d’'une voix terrible ; je vous ai
sauvé la vie, en vous recevant dans mon chateau, et pour ma peine, vous me volez mes roses, que
jaime mieux que toutes choses au monde. Il faut mourir pour réparer cette faute (824-825) ». La Béte
épargne le marchand a la seule condition qu'une de ses filles meure a sa place. Autrement, son
exécution sera inévitable. En revenant chez lui, le marchand, qui ne pense pas laisser ses enfants
mourir a sa place, offre des roses a sa cadette en disant : « La Belle, prenez ces roses ; elles colteront
bien cher a votre malheureux péere (825) ».

Ainsi amour paternel, dévouement, sacrifice sont condensés dans la rose.



ﬂimiamﬂuﬂgmmN%’ammmmmwﬂvlwu 'Luws:ﬂyﬂnwuﬁ% 2uf 141 19 44 &u 1 @Anaw - Tgunew 2564)

« le chagrin de vous avoir perdue m’a fait résoudre a me laisser mourir de faim (830) »
(il est & noter I'expression chagrin de I'avoir perdue qui se répéte mot a mot comme si
c’était dit par la méme personne). Et puisque ni le marchand ni la Béte ne peuvent
survivre a 'absence de la Belle, ceux-ci apparaissent dans la situation finale simultanément

en présence de I'héroine, leur méme source de vie :

« La Belle, agréablement surprise, donna la main a ce beau prince
pour se relever. lls allerent ensemble au chateau, et la Belle manqua
mourir de joie, en trouvant dans la grande salle son pére, et toute
sa famille, que la belle dame, qui lui était apparue en songe, avait

transportés au chéateau. (830) »

L’énoncé « toute sa famille » aurait suffi pour désigner le marchand qui fait
partie du groupe. Cependant, une nomination particuliére « son pére » rend la présence
de celui-ci plus nette. Le texte met ainsi en relief la présence du marchand, qui vient
se réunir avec son homologue, avec qui il partage la vitalité commune incarnée par la
Belle. En ce sens, ne pourrait-on pas dire que les deux personnages ménent une
méme existence ?

L’analogie entre le marchand et la Béte peut étre par ailleurs expliquée a partir
du point de vue de la Belle. D’aprés Bettelheim, la Belle, son pére, et la Béte constituent
un amour cedipien tripartite. La Belle éprouve un amour incestueux envers son pere,
puis elle refoule cet amour en le transférant a un nouvel objet de désir, représenté par
la Béteg. A cet égard, la Béte est choisie par la Belle comme substitut de son pere. En
effet, I'individu ne transfére pas son amour refoulé vers n’importe qui, mais ce n’est
que sur la personne qui correspond a un certain prototype que le transfert s’opére.
L'imago paternelle en est un par excellenceg. Ainsi, chez |la Belle, le marchand et la

Béte, deux objets de ses désirs, s'accordent tous les deux au prototype de Pére : en

® Bruno Bettelheim, op. cit., p. 371

° Sigmund Freud. La technique de la psychanalyse. 3 tirage. Paris : P.U.F. 2005, pp. 51-52.



Bulletin de 'ATPF, No. 141, année 44 (janvier - juin 2021)

passant de son pére a son prince, la fille n'aime pas deux hommes différents, elle aime
toujours le méme "

Le dédoublement de ce genre s’observe également chez les deux fées. Une
dame se présente dans le songe de la Belle. Cette dame vient & notre héroine pour
reconnaitre son bon coeur, c’est-a-dire sa gratitude envers son peére, et promettre a cet
égard sa récompense certaine. La dame réapparait a la fin du conte et se révele fée.
Elle transpose toute la famille de la Belle au chateau de la Béte, fait de la Belle la reine
du royaume, et punit les deux ainées en les transformant en deux statues.

Dans le conte, cette fée, que le texte nomme « grande fée (830) » semble
n’étre pas la seule. Il y en a encore une autre, que le texte nomme « méchante fée
(830) ». C’est celle-ci qui a condamné le prince a devenir la Béte.

Apparemment, nous avons ici deux fées bien distinctes, 'une gentille, et l'autre
méchante. Mais en réalité un élément les réunit. Les deux fées punissent de la méme
maniere : elles métamorphosent. En plus, leur punition présente exactement la méme
propriété : il s’agit des peines ayant une date d’expiration. Le prince est obligé de
s’enfermer dans la peau animale « jusqu’une belle fille consentit a [I'|épouser (830) »,
alors que les deux ainées ne pourront revenir a leur premier état qu'« au moment ou
[elles] reconnaitr{ont] [leurs] fautes (831) ». En outre, comme nous le verrons, sous les
coups de baguette de ces deux fées, les métamorphoses punitives affectent profondément

la sexualité des condamnés.

10 En admettant que, du point de vue de la Belle, le marchand et la béte assument le méme
role, qu'on pourrait nommer Homme aimé, on pourrait méme dire que, du méme point de vue, les deux
hommes sont inséparables comme le recto et le verso d’'une méme feuille. La Belle ne peut aimer
son pere et son prince qu’en méme temps : pour elle, épouser le prince, c’est en fait épouser le pére
déguisé. L’indissolubilité des deux hommes (aux yeux de la Belle) est suggérée par I'épisode ou la
Belle s’installe dans le chateau de la Béte. Apparemment, I'héroine se voit obligée de se séparer de
son pére : il semble qu’elle ne peut vivre avec les deux hommes en méme temps. Or dans le chateau
de la Béte se trouve un miroir. C’est grace a ce miroir qu’elle est au courant de ce qui se passe chez
son pére. Le miroir efface la frontiere entre les demeures des deux hommes aimés, en sorte que la
Belle vit avec ceux-ci en méme temps, ne pouvant vraiment séparer I'amant du géniteur.

Notons que le caractére inséparable de la Béte et du marchand est ici suggéré par... le

miroir.



ﬂimiamﬂuﬂgmmN%’ammmmmwﬂvlwu 'Luws:ﬂyﬂnwuﬁ% 2uf 141 19 44 &u 1 @Anaw - Tgunew 2564)

Ainsi, les deux fées ne sont pas si opposées que cela ne parait. Leur analogie
fonctionnelle suggére que la méchante n’est pas une autre par rapport a la gentille :
elles sont les mémes, voire la méme.

Dans ce conte, l'autre signifie le plus souvent le méme : on ne trouve chez
I'autre que le reflet de son moi, car c’est sinon son jumeau du moins son double. Dans
le méme conte, les personnages trouvent leur alter ego chez les autres, mais aussi chez
eux-mémes, surtout lorsqu'’ils se métamorphosent. Le fait de passer a une autre forme
leur permet de découvrir leur autre sexualité, c’est-a-dire de se reconnaitre autrement.
En d’autres termes, le jeu de miroir, repérable dans la structuration des personnages,

s’observe aussi dans le processus de métamorphose.

3. La métamorphose et I'alter ego d’un autre sexe

La métamorphose provoque le dédoublement. Sermain parle d’« un étre double »
car les personnages métamorphosés sont clivés en, par exemple, « homme et animal,
homme et végétal, homme et monstre, homme et bibelotﬂ».

Dans La Belle et la Béte, la métamorphose s’avere particuliere dans la mesure
ou elle crée un clivage sexuel. Une fois métamorphosés, les personnages trouvent dans
leur nouvelle peau un alter ego dont le sexe s’oppose a celui auquel ils appartiennent
naturellement : sous I'empire de la métamorphose, 'homme devient féminisé et la femme

virilisée. A ce propos, le prince et les deux ainées en offrent de bons exemples.

3.1 Le prince et son double féminin

Homme par nature, le prince trouve son étre féminin via son apparence animale.
Le terme « béte » dénote la bestialité, mais aussi le manque d'intelligence. La méchante
fée, en transformant le prince en une béte, lui défend de « faire paraitre [son] esprit
(830) ». Ainsi, en devenant béte, le prince devient et monstre et imbécile : « je n’ai
point d’esprit : je sais bien que je ne suis qu'une béte (827) ». Or, il semble que dans
ce conte, I'esprit est codé en ce sens que c’est une qualité masculine. Au début du

récit, il est dit que le marchand est « un homme d’esprit (822) ». L’esprit est méme

11 . A .. . . . 3
Jean-Paul Sermain, Le conte de fées, du classicisme aux Lumiéres. Paris : Desjonquéres.

2005, p. 205.

10



Bulletin de 'ATPF, No. 141, année 44 (janvier - juin 2021)

associé a la misogynie : le mari d'une des ainées de la Belle a « beaucoup d’esprit (829) »,
mais il s’en sert surtout pour exaspérer sa femme. En revanche, la Belle, incarnation
d’'une féminité idéale, est récompensée parce qu’elle préfére « la vertu a la beauté et
a l'esprit (830) ». En devenant béte, le prince est donc privé de l'intelligence-virilité ; il
est en quelque sorte castré.

Le prince métamorphosé en béte est aussi féminisé sur le plan grammatical.
En effet, le substantif « la Béte » exige les anaphores pronominales « elle » et « la »,
ce qui plonge le lecteur de la version originale écrite en frangais dans la perplexité quant
a la sexualité du personnage. A tire d’'exemple, la Belle, en parlant de la Béte, dit : « cest
bien dommage qu’elle soit si laide, elle est si bonne ! (828) », et 'héroine avoue : « Je
serais plus heureuse avec elle (829) ». De méme, le texte bouleverse son lecteur en
indiquant : « la Belle se coucha toute triste de la voir affligée (829) ». La confusion des
sexes est inévitable, puisqu’a chaque évocation du méme étre, le signifié est masculin
mais le signifiant est féminin. La certitude du lecteur devient plus troublée devant les
phrases dans lesquelles s’emploient les pronoms personnels se référant a la fois a la
Belle et a la Béte, si bien que I'on a I'impression d’une relation, non entre un homme
et une femme, mais entre une femme et une autre, c'est-a-dire un rapport homoérotique.
De telles phrases sont par exemple : « elle n’avait rien a craindre d’elle (827) » ; « elle
la dévorera (829) » ; « elle s’ennuyait de ne la plus voir (829) » ; « elle crut qu’elle était
morte (830) ». Il est d’ailleurs curieux de constater que notre héros, tant qu'il s’enferme
dans la peau animale, semble préférer son nom féminin a toutes les autres dénominations
qui le rapprochent de la masculinité. Ainsi, quand le marchand I'appelle « Monseigneur »,
la Béte affirme : « Je ne m’appelle point Monseigneur, répondit le monstre, mais la
Bate '~ (825) ».

La Béte donne corps a la féminité chez le prince. Le miroir produit une inversion :
il inverse la gauche et la droite. Chez notre conteuse, la métamorphose reléve d’'un

miroir qui inverse la sexualité.

12 . . i eres s . .
Selon Ruffel, les personnages masculins de Perrault présentent une virilité contestée. Parmi
eux, un cas nous intéresse : la Barbe bleue qui, aux yeux de Ruffel, représente un monstre « au

surnom étrangement féminin ». (David Ruffel, Les contes de Perrault. Paris : Hatier. 2006, p. 84)

11



ﬂimiamﬂuﬂgmmN%’ammmmmwﬂvlwu 'Luws:ﬂyﬂnwuﬁ% 2uf 141 19 44 &u 1 @Anaw - Tgunew 2564)

3.2 Les deux ainées et leur double masculin

A coté du prince, les deux ainées présentent un cas inverse : elles sont par
nature femmes mais leur féminité parait problématique, surtout par rapport a leur cadette.
Elles sont caractérisées par leur « orgueil (822) » et leur « fierté (823) », tandis que la
Belle est « si douce (823) », la douceur étant une qualité proprement féminine. Les
filles qui manquent de féminité ne font que repousser les hommes : « [...] personne ne
les aimait, a cause de leur fierté (823) ». En plus, ce duo néglige les tdches ménageres.
Contrairement a la Belle qui s’occupe de « tout 'ouvrage de la maison (823) », les
deux sceurs sont marquées d’une paresse évidente : « [elles] s’ennuyaient a la mort ;
elles se levaient a dix heures du matin, se promenaient toute la journée13, et s'amusaient
a regretter leurs beaux habits et les compagnies (823) ».

Surtout, les deux ainées sont incapables de larmes. Elles feignent leurs pleurs
afin de faire croire qu’elles regrettent le sacrifice de la cadette : « Ces deux méchantes
filles se frottérent les yeux avec un oignon pour pleurer lorsque la Belle partit avec son
pére (826) ». Barthes affirme dans son Sur Racine que les pleurs relévent d’un élément
féminin ', Ainsi, il manque chez les deux ainées les larmes, ce liquide essence de la
féminité, et il convient en quelque sorte de dire que les deux ainées représentent des
femmes séches.

Chez chacune de nos ainées se refoule donc un étre masculin. Cet alter ego

se concrétise lorsque, a la fin du conte, elles sont métamorphosées par la fée en « deux

" En contrepartie, le texte précise : « La Belle se levait a quatre heures du matin, et se
dépéchait de nettoyer la maison, et d’appréter a diner pour la famille (833) ».

' Roland Barthes. Sur Racine. Paris : Seuil, 1963. pp. 30-31.

D’aprés Barthes, les personnages raciniens sont répartis d’'une part en personnages solaires
et d'autres part en personnages ombreux (Barthes dit : « Tout fantasme racinien suppose — ou produit — un
combinat d’'ombre et de lumiere. » Ibid., p. 30). Barthes affirme également que la sexualité des
personnages raciniens dépend de cette division (/bid., pp. 24-25) : d’'un c6té, il s’agit d’'un camp viril,
solaire, agresseur ; d'un autre c6té, il s'agit d'un camp féminin, ombreux, victime. Ce qui nous intéresse
particulierement, c’est cette remarque de Barthes sur un rapport étroit entre 'ombre et les pleurs :
« L'ombre est d’ailleurs associée a une autre substance effusive : les pleurs. Le ravisseur d’'ombre
est aussi un ravisseur de larmes » (lbid., p. 31). Liés a 'ombre, les pleurs relévent ainsi dans l'univers

de Racine d’une féminité, a en croire Barthes.

12



Bulletin de 'ATPF, No. 141, année 44 (janvier - juin 2021)

statues (830) », c'est-a-dire qu’elles deviennent « la pierre (830) » qui s’érige a la porte
du palais de la Béte. Le mode de punition n’est pas arbitraire : comme s’explique la
fée punitive, on impose aux deux ainées une morphologie statuaire pour qu’elles se
corrigent « de l'orgueil, de la colére, de la gourmandise et de la paresse (831) », traits
de caractere marquant plutét une féminité défaillante. De plus, la pierre, substance solide,
seche qui s’'oppose au liquide et a I’'humidité, est susceptible d’érection, représentée
par la position, droite et verticale, des statues. En un mot, devenir statues est pour les
deux condamnées un miroir reflétant 'image exacte de leur autre sexualité.

Dans La Belle et la Béte, le théme du miroir a trait a I'identité sexuelle des
personnages et, comme on le verra, il touche aussi a leur vie sexuelle. Car les personnages
de ce conte traitent le mariage comme un miroir ou ils se reconnaissent, se contemplent,

voire s’admirent.

4. Les noces narcissiques

Dans ce conte, se marier est un verbe réfléchi : on ne se marie que pour aimer
soi-méme. Le choix du partenaire est narcissique en ce sens que les personnages
n’épousent que, si ce ne sont les personnes qui consolident leur surestimation de soi,

du moins celles qui sont en fait des reflets de leur moi.

4.1 Le conjoint comme le moyen de surestimation de soi

C’est le cas des maris des deux ainées :

« L’ainée avait épousé un gentilhomme, beau comme I'amour ; mais il était si
amoureux de sa propre figure, qu'il n’était occupé que de cela, depuis le matin jusqu’au
soir, et méprisait la beauté de sa femme. La seconde avait épousé un homme, qui
avait beaucoup d’esprit ; mais il ne s’en servait que pour faire enrager tout le monde,
et sa femme toute la premiere. (829) »

Le narcissisme est évident chez le premier mari . Quant au second, il s’assimile
au premier dans la mesure ou, pour les deux hommes, leurs conjointes servent de repére
a partir duquel, la beauté et l'intelligence étant des valeurs relatives, ils se comparent

et se sentent supérieurs. C’est en rabaissant leurs femmes que les maris narcissiques

13



ﬂimiamﬂuﬂgmmN%’ammmmmwﬂvlwu 'Luws:ﬂyﬂnwuﬁ% 2uf 141 19 44 &u 1 @Anaw - Tgunew 2564)

se surestiment. Leurs épouses ne sont la que pour représenter un miroir valorisant leur

image.

4.2 Le conjoint comme le reflet du moi passé

Narcissique, on aime la personne qui représente, entre autres, ce que l'on a
été soi—méme15. C’est ce qui s’observe chez la Béte, qui épouse la Belle parce que
celle-ci est le reflet de son moi passé.

En effet, en prenant le temps de la narration comme point de repére, on pourrait
dire que, chez le héros, I'état de Béte est son état actuel alors que I'état de prince est
son état antérieur, son passé. Avant de devenir la Béte, comment le prince était-il ? La
réponse est donnée par la fée qui, en parlant de celui-ci, s’adresse a la Belle : « vous
avez préféré la vertu a la beauté et a I'esprit, vous méritez de trouver toutes ces qualités
réunies en une méme personne (830) ». Ainsi, le prince, cette « personne » dont parle
la fée, est beau, vertueux, et intelligent. Or ces trois qualités ne se trouvent-elle pas
exactement chez la Belle ? Donc, en voulant épouser celle-ci, la Béte se marie en quelque

sorte avec sa propre image, en l'occurrence, de la personne qu’il a antérieurement été.

4.3 Le conjoint comme le reflet du moi refoulé

Enfin, un mariage est narcissique dans la mesure ou I'on se marie avec la
personne qui incarne sa personnalité latente, son moi refoulé. C’est le cas de la Belle
qui épouse la Béte.

La Béte, toute bonne qu'elle est, présente une certaine monstruosité qui correspond
a sa peau animale. Cela s'observe lorsqu’elle se décide a exécuter sans merci le pére
de I'héroine, qui lui a volé ses roses : « Il faut mourir pour réparer cette faute ; je ne vous

donne qu’un quart d’heure pour demander pardon a Dieu.16 (825) »

" Sigmund Freud. La vie sexuelle. Paris : P.U.F. 2004, p. 95.

"® Cette scene fait curieusement écho a celle, dans La Barbe-bleue de Perrault, ou le monstre
éponyme exécute son épouse : « Puisqu’il faut mourir, répondit-elle, [...] donnez-moi un peu de temps
pour prier Dieu. — Je vous donne un demi-quart d’heure, reprit la Barbe-bleue [...]. » (Charles Perrault,
Contes de ma mere I'Oye. Paris : Gallimard. 1977. p. 53) La Béte de de Beaumont et la Barbe-bleue
de Perrault sont ainsi deux monstres qui portent communément des noms féminins (voir la note n’ 12)

et partagent une cruauté pareille.

14



Bulletin de 'ATPF, No. 141, année 44 (janvier - juin 2021)

La Belle, elle, incame une douceur inégalable. Toutefois, chez cette fille bienveillante,
une agressivité latente n’est pas inconcevable car ses gestes apparemment innocents
passent parfois pour un sadisme déguisé. Par exemple, elle demande ingénument une
rose a son pére mais cette demande a failli colter la vie de son géniteur. Une naiveté
serait devenue un parricide involontaire. Les deux ainées la dénoncent : « Voyez ce
que produit 'orgueil de cette petite créature [...] ; que ne demandait-elle des ajustements
comme nous ; mais non, mademoiselle voulait se distinguer ; elle va causer la mort de
notre pére [...] (825) ». A un certain égard, cette accusation n’est pas tout a fait infondée.
Le sadisme mal refoulé s'observe une fois de plus quand I'héroine demande a son pére
de marier ses deux ainées avec deux gentilhommes : « [...] il était venu quelques
gentilhommes pendant son absence, [...] il y en avait deux qui aimaient ses sceurs.
Elle pria son pére de les marier. (826) » Cet acte témoigne d’'une bonne volonté de la
cadette mais dévaste en méme temps la vie des deux ainées car, chacun le sait, de
leurs vies conjugales, « elles étaient toutes deux fort malheureuses (829) », ayant épousé
deux hommes nuisibles. En demandant un cadeau, la Belle exécute son pére, et en
donnant des cadeaux a ses sceurs, elle les torture.

Ainsi, on pourrait dire que la Béte constitue un miroir magique qui reflete un
moi refoulé de la Belle. En épousant la Béte, la Belle se marie avec sa propre bestialité.

Dans La Belle et la Béte, se marier, c'est se mirer. Aux yeux de nos narcissiques,
leurs conjoints servent d’'un miroir affirmant leur supériorité et réfléchissant ce qu’ils ont

été ainsi que ce qu’ils sont sans le savoir.

5. Conclusion

Personne n’ignore cette idée majeure de Saussure : « dans la langue il n’y a

ipe s 17 s R . . T _r s
que des différences  ». D’apres le linguiste, une unité linguistique n’a pas de valeur
autonome mais sa valeur est relationnelle. Car « la langue est un systeme dont tous

les termes sont solidaires et ou la valeur de I'un ne résulte que de la présence simultanée

" Ferdinand de Saussure. Cours de linguistique générale. Paris : Payot & Rivages. 2016.

p. 226.

15



ﬂimiamﬂuﬂgmmN%’ammmmmwﬂvlwu 'Luws:ﬂyﬂnwuﬁ% 2uf 141 19 44 &u 1 @Anaw - Tgunew 2564)

des autres'® ». Autrement dit, la valeur d’une unité ne tient qu’a la différence qui la
distingue des autres unités : « [les concepts] sont purement différentiels, définis non
pas positivement par leur contenu, mais négativement par leurs rapports avec les autres
termes du systéme. Leur plus exacte caractéristique est d’étre ce que les autres ne
sont pas19 ».

En nous appuyant sur ce principe saussurien sur la valeur différentielle des signes,
nous pourrions dire en ce qui nous concerne que le moi ne peut se définir que par
rapport a ce qui ne l'est pas, c’est-a-dire le non-moi, et, dans le méme sens, le soi ne
trouve sa valeur que dans son contraire, I'autrui.

La frontiére séparant le moi et le non-moi, qui existe bel et bien dans la réalité,
semble s’effacer dans un monde fictif de La Belle et la Béte. Notre analyse textuelle a
montré que dans cet univers, I'opposition Soi/Autrui n’est guére pertinente. Face aux
autres, les personnages ne trouvent en fait que leurs jumeaux et leurs doubles. La
métamorphose permet aux personnages de changer de sexe, c’est-a-dire de devenir
un autre, tout en restant eux-mémes. Dans l'affaire du coeur, on ne se marie avec l'autre
que pour se reconnaitre, c'est-a-dire pour s’admirer et trouver chez autrui I'image de
SOi.

Barthes appelle « Neutre » I'opposition qui ne fonctionne plus : « Je définis le
Neutre comme ce qui déjoue le paradigme, ou plutét jappelle Neutre tout ce qui déjoue
le paradigme. [...] Le paradigme, c’est quoi ? C’est 'opposition de deux termes virtuels

. . s . 20
dont jactualise I'un, pour parler, pour produire du sens

"® Ibid., p. 219.
" Ibid., p. 222.

» Roland Barthes. Le Neutre. Paris : Seuil. 2002. p. 31.

16



Bulletin de 'ATPF, No. 141, année 44 (janvier - juin 2021)

Le texte de La Belle et la Béte nous installe dans un palais de miroirs ou I'on
ne trouve que méme, reflet, double, alter ego, et ou, en conséquence, toute opposition

. . . . . . g 21
qui sépare le moi du non-moi devient neutralisée.

21 Une lecture psychanalytique, qui dépasse le cadre de la présente étude, pourrait profiter
du résultat de notre recherche. En voici quelques éléments schématiques qui restent a développer.

D’aprés Rank, I'homme est fasciné par 'idée de I'existence de son double parce qu’elle
soulage chez lui 'angoisse de la mort. Ainsi, 'auteur de Don Juan et Le Double estime que la conviction
de 'homme en l'existence de son ame, considéré comme le double de son moi corporel, correspond
a son désir d'immortalité.

« Il apparait donc avec évidence que c'est le narcissisme primitif, se sentant particulierement
menacé par la destruction inévitable du Moi, qui a créé comme toute premiére représentation de I'ame
une image aussi exacte que possible du moi corporel, c’est-a-dire un véritable Double pour donner
ainsi un démenti a la mort par le dédoublement du moi sous forme d’ombre ou de reflet. » (Otto Rank.
Don Juan et Le Double. Paris : Payot & Rivages. 2001. p. 138)

La Belle et la Béte représente un univers de miroirs, dans lequel est présenté comme réalisé
le désir d’étre immortel. Dans cet univers, tout est réfléchi : l'autre représente un reflet et c’est grace
a la présence de son reflet qu'on est rassuré sur son immortalité. Pour le couple central du conte, se
passer de son reflet provoque la mort : la Belle s’absentant de son chateau, la Béte agonise ; I'héroine,
quant a elle, avoue a son prince « je ne pourrais vivre sans vous voir (830) ». Que la maison de la
Belle et le chateau de la Béte soient reliés par le miroir est fort symbolique puisque les deux partenaires
sont le reflet 'un de l'autre. Leur mariage a la fin du conte représente une réunion d’un moi et son
double, et une telle réunion permet a chacun des partenaires d’échapper a la mort. Ainsi se réalise le
réve d'immortalité, suggérée par la phrase typique : « il épousa la Belle, qui vécut avec lui fort longtemps,
et dans un bonheur parfait (831) ».

Méme la fin des deux ainées implique également une certaine immortalité. La fée leur dit :
« vous ne pourrez revenir dans votre premier état qu'au moment ol vous reconnaitrez vos fautes ; mais
j’ai bien peur que vous ne restiez toujours statues (831) ». Ainsi, chacune des deux ainées, condamnée
a étre toujours avec sa jumelle, métamorphosée en son alter ego, a droit d’'une maniére ironique a

une existence éternelle.

17



ﬂimiamﬂuﬂgmmN%’ammmmmwﬂvlwu 'Luws:ﬂyﬂnwuﬁ% 2uf 141 19 44 &u 1 @Anaw - Tgunew 2564)

Références bibliographiques

Barthes, R. (2002). Le Neutre, Cours au Collége de France (1977-1978). Texte établi,
annoté et présenté par Thomas Clerc. Paris : Seuil.

Barthes, R. (1963). Sur Racine. Paris : Seuil.

Bettelheim, B. (1976). Psychanalyse des contes de fées, Traduit de 'américain par Théo
Carlier. Paris : Editions Robert Laffont, S.A.

Cabinet des fées, Contes choisis et présentés par Elisabeth Lemirre. (2000) Arles: Editions
Philippe Picquier.

Courtés, J. (1976). Introduction a la sémiotique narrative et discursive, méthodologie et
application. Paris : Hachette.

Freud, S. (2005). La technique de la psychanalyse. 3° tirage. Paris: P.U.F.

Freud, S. (2004). La vie sexuelle. 3° tirage. Paris : P.U.F.

Perrault, C. (1977). Contes de ma mére I'Oye, lllustration de Gustave Doré. Paris : Gallimard.

Rank, O. (2001). Don Juan et Le Double. Traduit de I'allemand par le Dr S. Lautman.
Paris: Payot & Rivages.

Rohou, J. (1990). Guide pour I'étudiant en littérature. Paris : Nathan.

Ruffel, D. (2006). Les contes de Perrault. Coll. Profil Bac. Paris : Hatier.

Saussure, F. de. (2016). Cours de linguistique générale. Paris : Payot & Rivages.

Schmitt, M.-P. et Viala, A. (1982). Savoir-Lire. Précis de lecture critique. 2° édition corrigée.
Paris: Didier.

Sermain, J-P. (2005). Le conte de fées, du classicisme aux Lumiéres. Paris : Desjonquéres.

18



