
    
วารสารสมาคมครภูาษาฝรั Éงเศสแห่งประเทศไทย 

ในพระราชปูถมัภส์มเดจ็พระเทพรตันราชสดุาฯ สยามบรมราชกมุารี 

Journal homepage:  https://so01.tci-thaijo.org/index.php/bulletinatpf/index 

* Corresponding author 

E-mail address:  

  piriyadit.m@gmail.com 

Le thème du miroir dans La Belle et la Bête de                                  
Madame Leprince de Beaumont 
Piriyadit MANIT *   

Faculté des Lettres, Université Chulalongkorn, Thaïlande 
 

The Theme of the Mirror in Madame Leprince de Beaumont's   
La Belle et la Bête 
Piriyadit Manit*  

Faculty of Arts, Chulalongkorn University, Thailand 

Article  Info 

Research Article 

Article History: 

Received 25 January 2021 

Revised 16 May 2021 

Accepted 20 May 2021 

 

Mots Clés :  
La Belle et la Bête 

Madame Leprince de 

Beaumont 

Contes de Fées 

XVIIIe siècle 

Thème du miroir 

 
Keywords:  
La Belle et la Bête 

Madame Leprince de 

Beaumont 

Fairy Tales 

18th century 

Theme of the mirror 

 
 
 
 

Résumé 

Dans La Belle et la Bête de Madame Leprince de Beaumont, le thème 

du miroir s’observe d’abord dans les figures des « mêmes », qui sont 

des personnages jumeaux et des personnages qui se dédoublent.  

Le thème du miroir se révèle ensuite à travers la métamorphose, qui 

crée un clivage sexuel. Les personnages métamorphosés trouvent dans 

leur nouvelle peau un alter ego dont le sexe s’oppose à celui auquel ils 

appartiennent naturellement. 

Enfin, le thème du miroir s’observe dans le choix des conjoints chez 

les personnages, lesquels n’épousent que les personnes qui consolident 

leur surestimation de soi, et celles qui sont des reflets de leur moi.  

L’étude aboutit à cette constatation que le texte de La Belle et la Bête, 

dont la structure s’appuie essentiellement sur le thème du miroir, déjoue 

l’opposition Moi/Non-moi : dans un univers où l’on ne trouve que son 

reflet, l’opposition Soi/Autrui devient neutralisée. 

 

 

 

 

 

 

 

 



วารสารสมาคมครภูาษาฝรั Éงเศสแห่งประเทศไทย ในพระราชปูถมัภ์ฯ ฉบบัทีÉ 141 ปีทีÉ 44 เล่ม 1 (มกราคม - มถุินายน 2564) 

 

2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Abstract 

In La Belle et la Bête by Madame Leprince de Beaumont, the theme of 

the mirror is first seen in the figures of "same", which signify twin characters 

and doubling characters. 

The mirror theme is then revealed through the metamorphosis, which 

creates a sexual divide. The transformed characters find in their new 

skin an alter ego whose gender is opposed to the one to which they 

naturally belong.  

Finally, the mirror theme is observed in the choice of spouses in the 

characters, who only marry people who consolidate their overestimation 

of self, and those who are reflections of their selves. 

The study leads to the observation that the text of La Belle et la Bête, 

whose structure is essentially based on the theme of the mirror, thwarts 

the opposition between the me / the non-me: in a universe where one 
only finds its reflection, the Self / Other opposition becomes neutralized.  
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Bulletin de l’ATPF, No. 141, année 44 (janvier - juin 2021) 

 

3 

 

1. Introduction 

La présente étude se propose d’étudier le thème du miroir dans La Belle et 

la Bête de Madame Leprince de Beaumont. Ce thème implique les motifs du narcissisme, 

du reflet, du double, de l’alter ego. Ces motifs sont discernables dans le texte de Mme 

Leprince de Beaumont. Qu’ils se trouvent également dans les autres versions, nous 

n’en sommes pas sûr. C’est pourquoi notre étude se concentre sur l’unique version de 

Mme Leprince de Beaumont.  

  À notre connaissance, Bettelheim est des premiers qui ont su dégager dans 

le conte la problématique du narcissisme. Il écrit : 

   

 « Le palais de la Bête où les moindres désirs de la Belle sont 

immédiatement comblés [...] est un fantasme narcissique qui est 

typiquement propre aux enfants.1» 

 

 Les pages qui suivent montreront que, dans La Belle et la Bête, le thème du 

miroir est capital dans la mesure où il a trait à la structuration des personnages, à la 

valeur symbolique des métamorphoses, et au problème de la sexualité.  

 En ce qui concerne la méthodologie de recherche, il s’agit dans cette recherche 

d’une étude thématique qui se veut essentiellement textuelle. Par « thème », on entend 

« éléments qui se répètent 

2 ». Le thème étant « toute chose (acte, sentiment, objet, 

figure...) dont parle une œuvre (ou un ensemble d’œuvres) avec des développements, 

variations ou répétitions3 », l’analyse qui suit portera uniquement sur la façon dont le 

thème qui nous préoccupe, en l’occurrence celui du miroir, « apparaît à divers moments, 

                                                           
 Cette recherche bénéficie d’une bourse accordée par la Faculté des Lettres, Université 

Chulalongkorn. 
1 Bruno Bettelheim. Psychanalyse des contes de fées. Paris : Éditions Robert Laffont, S.A., 

1976. p. 375. 
2 M.-P. Schmitt et A. Viala. Savoir-Lire. Paris : Didier, 1982. p. 29. 
3 Jean Rohou. Guide pour l’étudiant en littérature. Paris : Nathan, 1990. p. 63. 



วารสารสมาคมครภูาษาฝรั Éงเศสแห่งประเทศไทย ในพระราชปูถมัภ์ฯ ฉบบัทีÉ 141 ปีทีÉ 44 เล่ม 1 (มกราคม - มถุินายน 2564) 

 

4 

 

sous diverses formes4 » sans que nous ne nous référions ni à l’auteure du conte ni au 

contexte (le XVIIIe siècle) où le texte se produit.  

 À notre connaissance, au moins en Thaïlande, le thème du miroir dans le conte 

en question n’a pas encore étudié par les auteurs qui nous précèdent. Aussi, notre étude 

pourrait-elle se prétendre relativement originale.  

 

2. Les figures des « mêmes »  

Dans La Belle et la Bête, la présence implicite du miroir s’observe d’abord 

dans cette écriture de Mme Leprince de Beaumont consistant à créer des personnages 

qui se ressemblent, se réfléchissent, se mirent. Ces personnages, mis dans la relation 

d’identification, sont dotés des mêmes propriétés et des mêmes fonctions, constituant 

ainsi les mêmes. Parmi ces mêmes, figurent d’une part les personnages jumeaux et 

d’autre part les personnages qui se dédoublent. 

2.1 La gémellité 

 Le terme « jumeaux » est ici employé dans le sens figuré. Les personnages 

jumeaux désignent en effet deux (ou trois) personnages qui se présentent essentiellement 

en duo (ou trio). Aucun des partenaires n’a sa propre identité, aucun trait distinctif ne 

permet de les différencier ; en revanche, les deux (ou trois) semblables partagent les 

mêmes actions et subissent les mêmes destins. À ces figures appartiennent les deux 

aînées de la Belle et les trois frères de cette dernière. 

Ces personnages ne se présentent jamais séparément en tant qu’agent individuel. 

Leur gémellité, c’est-à-dire leur identification, est accentuée par les signes grammaticaux 

marquant le pluriel (ils, elles, les, leur), en sorte que, chaque fois que ces personnages 

s’introduisent dans le texte, il s’agit toujours d’un sujet collectif.  Ainsi, en ce qui concerne 

les trois frères, on note que, après la ruine de leur père, ils s’adonnent communément 

au travail de paysan : « le marchand et ses trois fils s’occupent à labourer la terre. (823)5». 

                                                           
4 Ibid. p. 64. 
5 Pour citer le conte, nous nous référons au Cabinet des fées, Contes choisis et présentés 

par Élisabeth Lemirre, Éditions Philippe Picquier, 2000. D’ailleurs, nous indiquerons entre 

parenthèses le numéro de la page où se trouve le passage cité. 



Bulletin de l’ATPF, No. 141, année 44 (janvier - juin 2021) 

 

5 

 

Au moment où la Belle se résout à se livrer à la Bête pour sauver la vie de son père, 

les trois frères réagissent et c’est une voix collective qui s’exprime : « Non, ma sœur, 

lui dirent ses trois frères, vous ne mourrez pas, nous irons trouver ce monstre, et nous 

périrons sous ses coups, si nous ne pouvons le tuer. (825) » Le trio partage la même 

âme. Les trois frères éprouvent indistinctement de la tendresse à l’égard de leur cadette. 

Lors du départ de celle-ci pour le palais du monstre, ils font répandre des larmes communes :  

« ses frères pleuraient tout de bon. (826) » Chez ces trois jeunes hommes, le destin 

de l’un, c’est également celui des deux autres. Ils « sont partis pour l’armée (828) » 

avant de se joindre à leur famille dans la situation finale. 

Il en va de même pour les deux aînées de l’héroïne. En empruntant les termes 

à la sémiotique narrative6, on pourrait dire que les deux actants ne constituent que le 

même sujet de faire et le même sujet d’état. Dès la situation initiale, on repère chez 

ces deux méchantes une identification complète tant sur le plan actantiel que sur le 

plan moral. 

 

« Les deux aînées avaient beaucoup d’orgueil, parce qu’elles étaient 

riches ; elles faisaient les dames, et ne voulaient pas recevoir les 

visites des autres filles de marchands ; il leur fallait des gens de 

qualité pour leur compagnie. Elles allaient tous les jours au bal, à 

la comédie, à la promenade, et se moquaient de leur cadette [...]. 

(822) » 

 

 Rien ne les distingue. Les mauvais traits de caractère de l’une se mirent tous 

exactement dans l’autre : jalousie vis-à-vis de leur cadette, indifférence à l’égard des 

prétendants bourgeois, penchant pour les nobles, égoïsme, gourmandise, paresse, malignité. 

Il est un moment où le texte traite les deux personnages comme deux singuliers bien 

distincts. C’est quand elles conspirent la ruine de leur cadette : 

                                                           
6 Joseph Courtés. Introduction à la sémiotique narrative et discursive, méthodologie et 

application. Paris : Hachette, 1976. p. 14. 



วารสารสมาคมครภูาษาฝรั Éงเศสแห่งประเทศไทย ในพระราชปูถมัภ์ฯ ฉบบัทีÉ 141 ปีทีÉ 44 เล่ม 1 (มกราคม - มถุินายน 2564) 

 

6 

 

« Ma sœur, dit l’aînée, il me vient une pensée ; tâchons de l’arrêter 

ici plus de huit jours, sa sotte Bête se mettra en colère, de ce qu’elle 

lui aura manqué de parole, et peut-être qu’elle la dévorera. 
 

- Vous avez raison, ma sœur, répondit l’autre. Pour cela, il lui faut 

faire de grandes caresses. (829) » 

 

Pourtant, à y regarder de plus près, vu les noirceurs d’âme qui se répondent, 

on a l’impression qu’il ne s’agit là qu’un dialogue d’une fille qui s’adresse à son double.  

Les deux filles mènent la même existence : devenues pauvres, elles se voient 

indifféremment refuser par les hommes ; redevenues riches, elles se marient en même 

temps, avec des hommes qui s’avèrent tous deux désagréables. Enfin, toutes les deux 

subissent la même punition infligée par la fée : elles se métamorphosent en deux statues, 

métamorphose dont on traitera plus tard de la signification. 

2.2 Le dédoublement 

Par le personnage qui se dédouble, nous entendons le fait que ce personnage 

trouve dans un autre, qui n’a en apparence rien en commun avec lui, un homologue 

qui présente à son côté des analogies fonctionnelle et symbolique.  

Le personnage du marchand, père de la Belle, et la Bête nous en offrent une 

belle illustration. L’analogie entre ces deux personnages est d’abord suggérée par leurs 

espaces respectifs, c’est-à-dire la maison pour le marchand et le château pour le monstre. 

Les deux demeures partagent le même trait : il s’agit communément d’un espace-nature. 

La résidence du marchand désigne « une petite maison de campagne, bien loin de la 

ville (822) », où l’on travaille « comme des paysans (822-823) », et garde des « moutons 

(823) ». De même, c’est au milieu de la nature que se situe le château de la Bête. Pour 

y aller, il faut passer « un grand bois (824) », prendre une des routes de la « forêt (825) » ; 

et le lieu se trouve au bout d’une « longue allée d’arbres (824) ».  

Les deux habitations se mirent de même que leurs habitants sont le reflet l’un 

de l’autre. Le marchand et le prince se confondent en ce sens qu’ils assument le rôle 

commun d’amant de la Belle, et surtout qu’ils aiment la fille exactement de la même 

manière. La Belle aime lire et jouer du clavecin. Il n’est pas difficile d’imaginer que 



Bulletin de l’ATPF, No. 141, année 44 (janvier - juin 2021) 

 

7 

 

c’est son père qui lui a acheté l’instrument ainsi que les livres qu’elle voulait. Or ces 

plaisirs se retrouvent également dans le château de la Bête : « ce qui frappa le plus 

sa vue [de la Belle], fut une grande bibliothèque, un clavecin, et plusieurs livres de 

musique (827) ». Ainsi, pour plaire à la Belle, la Bête fait la même chose que son futur 

beau-père. De surcroît, la Bête comme le marchand sont identiquement pour la Belle 

amants soumis. Chez la Bête, sa soumission totale à l’égard de l’héroïne se repère 

dans cette séquence : « [la Belle] ouvrit la bibliothèque et vit un livre, où il y avait écrit 

en lettres d’or : Souhaitez, commandez : vous êtes ici la reine et la maîtresse (827) », 

attitude réaffirmée par le monstre qui dit à la jeune femme : « il n’y a ici de maîtresse 

que vous (827) ». Quant au marchand, sa sujétion envers la Belle se laisse déduire 

par la rose, qui signifie que le dévouement de ce père est tel que, pour plaire à sa fille,  

il peut tout sacrifier, voire sa propre vie 7. Enfin, les vies des deux amants soumis 

dépendent indifféremment de leur maîtresse commune. Quand la Belle s’absente de la 

maison de son père, cette absence cause l’agonie de celui-ci : « son père était malade 

de chagrin, de l’avoir perdue (828) ». De même, le fait que la Belle s’éloigne du château 

de la Bête expose celle-ci à une perte certaine ; la Bête mourant confirme à l’héroïne : 

                                                           
7 Rappelons-nous qu’avant que le marchand parte pour ses affaires, ses deux filles aînées 

lui demandent des cadeaux qui consistent en « des robes, des palatines, des coiffures, et toutes sortes 

de bagatelles (823) ». La Belle, elle, qui ne voulait rien, finit par demander à son père de lui apporter 

une rose, vu qu’« elle ne voulait pas condamner par son exemple la conduite de ses sœurs, qui auraient 

dit que c’était pour se distinguer qu’elle ne demandait rien (824) ». 

Pendant son parcours, le marchand trouve par hasard dans un grand bois le château de la 

Bête, où il se permet de se mettre à l’abri. Là, il prend un bon dîner et il a bien dormi. Le lendemain, 

il trouve en dehors du château un berceau de roses. Se rappelant du cadeau qu’il doit à sa cadette, 

il y vient cueillir une branche. Mais cet acte est fatal car la Bête, qui tient à ses roses, surgit et 

s’apprête à punir l’insolent : « Vous êtes bien ingrat, lui dit la Bête, d’une voix terrible ; je vous ai 

sauvé la vie, en vous recevant dans mon château, et pour ma peine, vous me volez mes roses, que 

j’aime mieux que toutes choses au monde. Il faut mourir pour réparer cette faute (824-825) ». La Bête 

épargne le marchand à la seule condition qu’une de ses filles meure à sa place. Autrement, son 

exécution sera inévitable. En revenant chez lui, le marchand, qui ne pense pas laisser ses enfants 

mourir à sa place, offre des roses à sa cadette en disant : « La Belle, prenez ces roses ; elles coûteront 

bien cher à votre malheureux père (825) ». 

Ainsi amour paternel, dévouement, sacrifice sont condensés dans la rose. 



วารสารสมาคมครภูาษาฝรั Éงเศสแห่งประเทศไทย ในพระราชปูถมัภ์ฯ ฉบบัทีÉ 141 ปีทีÉ 44 เล่ม 1 (มกราคม - มถุินายน 2564) 

 

8 

 

« le chagrin de vous avoir perdue m’a fait résoudre à me laisser mourir de faim (830) » 

(il est à noter l’expression chagrin de l’avoir perdue qui se répète mot à mot comme si 

c’était dit par la même personne). Et puisque ni le marchand ni la Bête ne peuvent 

survivre à l’absence de la Belle, ceux-ci apparaissent dans la situation finale simultanément 

en présence de l’héroïne, leur même source de vie : 

 

« La Belle, agréablement surprise, donna la main à ce beau prince 

pour se relever. Ils allèrent ensemble au château, et la Belle manqua 

mourir de joie, en trouvant dans la grande salle son père, et toute 

sa famille, que la belle dame, qui lui était apparue en songe, avait 

transportés au château. (830) » 

 

L’énoncé « toute sa famille » aurait suffi pour désigner le marchand qui fait 

partie du groupe. Cependant, une nomination particulière « son père » rend la présence 

de celui-ci plus nette. Le texte met ainsi en relief la présence du marchand, qui vient 

se réunir avec son homologue, avec qui il partage la vitalité commune incarnée par la 

Belle. En ce sens, ne pourrait-on pas dire que les deux personnages mènent une 

même existence ? 

L’analogie entre le marchand et la Bête peut être par ailleurs expliquée à partir 

du point de vue de la Belle. D’après Bettelheim, la Belle, son père, et la Bête constituent 

un amour œdipien tripartite. La Belle éprouve un amour incestueux envers son père, 

puis elle refoule cet amour en le transférant à un nouvel objet de désir, représenté par 

la Bête 

8. À cet égard, la Bête est choisie par la Belle comme substitut de son père. En 

effet, l’individu ne transfère pas son amour refoulé vers n’importe qui, mais ce n’est 

que sur la personne qui correspond à un certain prototype que le transfert s’opère. 

L’imago paternelle en est un par excellence 

9. Ainsi, chez la Belle, le marchand et la 

Bête, deux objets de ses désirs, s’accordent tous les deux au prototype de Père : en 

                                                           
8 Bruno Bettelheim, op. cit., p. 371 

9 Sigmund Freud. La technique de la psychanalyse. 3e tirage. Paris : P.U.F. 2005, pp. 51-52. 



Bulletin de l’ATPF, No. 141, année 44 (janvier - juin 2021) 

 

9 

 

passant de son père à son prince, la fille n’aime pas deux hommes différents, elle aime 

toujours le même 
10. 

Le dédoublement de ce genre s’observe également chez les deux fées. Une 

dame se présente dans le songe de la Belle. Cette dame vient à notre héroïne pour 

reconnaître son bon cœur, c’est-à-dire sa gratitude envers son père, et promettre à cet 

égard sa récompense certaine. La dame réapparaît à la fin du conte et se révèle fée. 

Elle transpose toute la famille de la Belle au château de la Bête, fait de la Belle la reine 

du royaume, et punit les deux aînées en les transformant en deux statues. 

Dans le conte, cette fée, que le texte nomme « grande fée (830) » semble 

n’être pas la seule. Il y en a encore une autre, que le texte nomme « méchante fée 

(830) ». C’est celle-ci qui a condamné le prince à devenir la Bête.  

Apparemment, nous avons ici deux fées bien distinctes, l’une gentille, et l’autre 

méchante. Mais en réalité un élément les réunit. Les deux fées punissent de la même 

manière : elles métamorphosent. En plus, leur punition présente exactement la même 

propriété : il s’agit des peines ayant une date d’expiration. Le prince est obligé de 

s’enfermer dans la peau animale « jusqu’une belle fille consentît à [l’]épouser (830) », 

alors que les deux aînées ne pourront revenir à leur premier état qu’« au moment où 

[elles] reconnaîtr[ont] [leurs] fautes (831) ». En outre, comme nous le verrons, sous les 

coups de baguette de ces deux fées, les métamorphoses punitives affectent profondément 

la sexualité des condamnés. 

                                                           
10 En admettant que, du point de vue de la Belle, le marchand et la bête assument le même 

rôle, qu’on pourrait nommer Homme aimé, on pourrait même dire que, du même point de vue, les deux 

hommes sont inséparables comme le recto et le verso d’une même feuille. La Belle ne peut aimer 

son père et son prince qu’en même temps : pour elle, épouser le prince, c’est en fait épouser le père 

déguisé. L’indissolubilité des deux hommes (aux yeux de la Belle) est suggérée par l’épisode où la 

Belle s’installe dans le château de la Bête. Apparemment, l’héroïne se voit obligée de se séparer de 

son père : il semble qu’elle ne peut vivre avec les deux hommes en même temps. Or dans le château 

de la Bête se trouve un miroir. C’est grâce à ce miroir qu’elle est au courant de ce qui se passe chez 

son père. Le miroir efface la frontière entre les demeures des deux hommes aimés, en sorte que la 

Belle vit avec ceux-ci en même temps, ne pouvant vraiment séparer l’amant du géniteur.  

Notons que le caractère inséparable de la Bête et du marchand est ici suggéré par... le 

miroir. 



วารสารสมาคมครภูาษาฝรั Éงเศสแห่งประเทศไทย ในพระราชปูถมัภ์ฯ ฉบบัทีÉ 141 ปีทีÉ 44 เล่ม 1 (มกราคม - มถุินายน 2564) 

 

10 

 

Ainsi, les deux fées ne sont pas si opposées que cela ne paraît. Leur analogie 

fonctionnelle suggère que la méchante n’est pas une autre par rapport à la gentille : 

elles sont les mêmes, voire la même.   

Dans ce conte, l’autre signifie le plus souvent le même : on ne trouve chez 

l’autre que le reflet de son moi, car c’est sinon son jumeau du moins son double. Dans 

le même conte, les personnages trouvent leur alter ego chez les autres, mais aussi chez 

eux-mêmes, surtout lorsqu’ils se métamorphosent. Le fait de passer à une autre forme 

leur permet de découvrir leur autre sexualité, c’est-à-dire de se reconnaître autrement. 

En d’autres termes, le jeu de miroir, repérable dans la structuration des personnages, 

s’observe aussi dans le processus de métamorphose.  

 

3. La métamorphose et l’alter ego d’un autre sexe 

La métamorphose provoque le dédoublement. Sermain parle d’« un être double » 

car les personnages métamorphosés sont clivés en, par exemple, « homme et animal, 

homme et végétal, homme et monstre, homme et bibelot 

11».  

Dans La Belle et la Bête, la métamorphose s’avère particulière dans la mesure 

où elle crée un clivage sexuel. Une fois métamorphosés, les personnages trouvent dans 

leur nouvelle peau un alter ego dont le sexe s’oppose à celui auquel ils appartiennent 

naturellement : sous l’empire de la métamorphose, l’homme devient féminisé et la femme 

virilisée. À ce propos, le prince et les deux aînées en offrent de bons exemples. 

3.1 Le prince et son double féminin  

Homme par nature, le prince trouve son être féminin via son apparence animale. 

Le terme « bête » dénote la bestialité, mais aussi le manque d’intelligence. La méchante 

fée, en transformant le prince en une bête, lui défend de « faire paraître [son] esprit 

(830) ». Ainsi, en devenant bête, le prince devient et monstre et imbécile : « je n’ai 

point d’esprit : je sais bien que je ne suis qu’une bête (827) ». Or, il semble que dans 

ce conte, l’esprit est codé en ce sens que c’est une qualité masculine. Au début du 

récit, il est dit que le marchand est « un homme d’esprit (822) ». L’esprit est même 

                                                           
11 Jean-Paul Sermain, Le conte de fées, du classicisme aux Lumières. Paris : Desjonquères. 

2005, p. 205. 



Bulletin de l’ATPF, No. 141, année 44 (janvier - juin 2021) 

 

11 

 

associé à la misogynie : le mari d’une des aînées de la Belle a « beaucoup d’esprit (829) », 

mais il s’en sert surtout pour exaspérer sa femme. En revanche, la Belle, incarnation 

d’une féminité idéale, est récompensée parce qu’elle préfère « la vertu à la beauté et 

à l’esprit (830) ». En devenant bête, le prince est donc privé de l’intelligence-virilité ; il 

est en quelque sorte castré.   

Le prince métamorphosé en bête est aussi féminisé sur le plan grammatical. 

En effet, le substantif « la Bête » exige les anaphores pronominales « elle » et « la », 

ce qui plonge le lecteur de la version originale écrite en français dans la perplexité quant 

à la sexualité du personnage. À titre d’exemple, la Belle, en parlant de la Bête, dit : « c’est 

bien dommage qu’elle soit si laide, elle est si bonne ! (828) », et l’héroïne avoue : « Je 

serais plus heureuse avec elle (829) ». De même, le texte bouleverse son lecteur en 

indiquant : « la Belle se coucha toute triste de la voir affligée (829) ». La confusion des 

sexes est inévitable, puisqu’à chaque évocation du même être, le signifié est masculin 

mais le signifiant est féminin. La certitude du lecteur devient plus troublée devant les 

phrases dans lesquelles s’emploient les pronoms personnels se référant à la fois à la 

Belle et à la Bête, si bien que l’on a l’impression d’une relation, non entre un homme 

et une femme, mais entre une femme et une autre, c’est-à-dire un rapport homoérotique. 

De telles phrases sont par exemple : « elle n’avait rien à craindre d’elle (827) » ; « elle 

la dévorera (829) » ; « elle s’ennuyait de ne la plus voir (829) » ; « elle crut qu’elle était 

morte (830) ». Il est d’ailleurs curieux de constater que notre héros, tant qu’il s’enferme 

dans la peau animale, semble préférer son nom féminin à toutes les autres dénominations 

qui le rapprochent de la masculinité. Ainsi, quand le marchand l’appelle « Monseigneur », 

la Bête affirme : « Je ne m’appelle point Monseigneur, répondit le monstre, mais la 

Bête 

12 (825) ». 

La Bête donne corps à la féminité chez le prince. Le miroir produit une inversion : 

il inverse la gauche et la droite. Chez notre conteuse, la métamorphose relève d’un 

miroir qui inverse la sexualité. 

 

                                                           
12 Selon Ruffel, les personnages masculins de Perrault présentent une virilité contestée. Parmi 

eux, un cas nous intéresse : la Barbe bleue qui, aux yeux de Ruffel, représente un monstre « au 

surnom étrangement féminin ». (David Ruffel, Les contes de Perrault. Paris : Hatier. 2006, p. 84) 



วารสารสมาคมครภูาษาฝรั Éงเศสแห่งประเทศไทย ในพระราชปูถมัภ์ฯ ฉบบัทีÉ 141 ปีทีÉ 44 เล่ม 1 (มกราคม - มถุินายน 2564) 

 

12 

 

3.2 Les deux aînées et leur double masculin 

À côté du prince, les deux aînées présentent un cas inverse : elles sont par 

nature femmes mais leur féminité paraît problématique, surtout par rapport à leur cadette. 

Elles sont caractérisées par leur « orgueil (822) » et leur « fierté (823) », tandis que la 

Belle est « si douce (823) », la douceur étant une qualité proprement féminine. Les 

filles qui manquent de féminité ne font que repousser les hommes : « [...] personne ne 

les aimait, à cause de leur fierté (823) ». En plus, ce duo néglige les tâches ménagères. 

Contrairement à la Belle qui s’occupe de « tout l’ouvrage de la maison  (823) », les 

deux sœurs sont marquées d’une paresse évidente : « [elles] s’ennuyaient à la mort ; 

elles se levaient à dix heures du matin, se promenaient toute la journée13, et s’amusaient 

à regretter leurs beaux habits et les compagnies (823) ». 

Surtout, les deux aînées sont incapables de larmes. Elles feignent leurs pleurs 

afin de faire croire qu’elles regrettent le sacrifice de la cadette : « Ces deux méchantes 

filles se frottèrent les yeux avec un oignon pour pleurer lorsque la Belle partit avec son 

père (826) ». Barthes affirme dans son Sur Racine que les pleurs relèvent d’un élément 

féminin 
14. Ainsi, il manque chez les deux aînées les larmes, ce liquide essence de la 

féminité, et il convient en quelque sorte de dire que les deux aînées représentent des 

femmes sèches. 

Chez chacune de nos aînées se refoule donc un être masculin. Cet alter ego 

se concrétise lorsque, à la fin du conte, elles sont métamorphosées par la fée en « deux 

                                                           
13 En contrepartie, le texte précise : « La Belle se levait à quatre heures du matin, et se 

dépêchait de nettoyer la maison, et d’apprêter à dîner pour la famille (833) ». 
14 Roland Barthes. Sur Racine. Paris : Seuil, 1963. pp. 30-31. 

D’après Barthes, les personnages raciniens sont répartis d’une part en personnages solaires 

et d’autres part en personnages ombreux (Barthes dit : « Tout fantasme racinien suppose – ou produit – un 

combinat d’ombre et de lumière. » Ibid., p. 30). Barthes affirme également que la sexualité des 

personnages raciniens dépend de cette division (Ibid., pp. 24-25) : d’un côté, il s’agit d’un camp viril, 

solaire, agresseur ; d’un autre côté, il s’agit d’un camp féminin, ombreux, victime. Ce qui nous intéresse 

particulièrement, c’est cette remarque de Barthes sur un rapport étroit entre l’ombre et les pleurs :    

« L’ombre est d’ailleurs associée à une autre substance effusive : les pleurs. Le ravisseur d’ombre 

est aussi un ravisseur de larmes » (Ibid., p. 31). Liés à l’ombre, les pleurs relèvent ainsi dans l’univers 

de Racine d’une féminité, à en croire Barthes.  



Bulletin de l’ATPF, No. 141, année 44 (janvier - juin 2021) 

 

13 

 

statues (830) », c’est-à-dire qu’elles deviennent « la pierre (830) » qui s’érige à la porte 

du palais de la Bête. Le mode de punition n’est pas arbitraire : comme s’explique la 

fée punitive, on impose aux deux aînées une morphologie statuaire pour qu’elles se 

corrigent « de l’orgueil, de la colère, de la gourmandise et de la paresse (831) », traits 

de caractère marquant plutôt une féminité défaillante. De plus, la pierre, substance solide, 

sèche qui s’oppose au liquide et à l’humidité, est susceptible d’érection, représentée 

par la position, droite et verticale, des statues. En un mot, devenir statues est pour les 

deux condamnées un miroir reflétant l’image exacte de leur autre sexualité. 

Dans La Belle et la Bête, le thème du miroir a trait à l’identité sexuelle des 

personnages et, comme on le verra, il touche aussi à leur vie sexuelle. Car les personnages 

de ce conte traitent le mariage comme un miroir où ils se reconnaissent, se contemplent, 

voire s’admirent. 

 

4. Les noces narcissiques 

 Dans ce conte, se marier est un verbe réfléchi : on ne se marie que pour aimer 

soi-même. Le choix du partenaire est narcissique en ce sens que les personnages 

n’épousent que, si ce ne sont les personnes qui consolident leur surestimation de soi, 

du moins celles qui sont en fait des reflets de leur moi.  

 4.1 Le conjoint comme le moyen de surestimation de soi 

  C’est le cas des maris des deux aînées : 

 « L’aînée avait épousé un gentilhomme, beau comme l’amour ; mais il était si 

amoureux de sa propre figure, qu’il n’était occupé que de cela, depuis le matin jusqu’au 

soir, et méprisait la beauté de sa femme. La seconde avait épousé un homme, qui 

avait beaucoup d’esprit ; mais il ne s’en servait que pour faire enrager tout le monde, 

et sa femme toute la première. (829) » 

 Le narcissisme est évident chez le premier mari . Quant au second, il s’assimile 

au premier dans la mesure où, pour les deux hommes, leurs conjointes servent de repère 

à partir duquel, la beauté et l’intelligence étant des valeurs relatives, ils se comparent 

et se sentent supérieurs. C’est en rabaissant leurs femmes que les maris narcissiques 



วารสารสมาคมครภูาษาฝรั Éงเศสแห่งประเทศไทย ในพระราชปูถมัภ์ฯ ฉบบัทีÉ 141 ปีทีÉ 44 เล่ม 1 (มกราคม - มถุินายน 2564) 

 

14 

 

se surestiment. Leurs épouses ne sont là que pour représenter un miroir valorisant leur 

image.  

 4.2 Le conjoint comme le reflet du moi passé 

 Narcissique, on aime la personne qui représente, entre autres, ce que l’on a 

été soi-même 

15. C’est ce qui s’observe chez la Bête, qui épouse la Belle parce que 

celle-ci est le reflet de son moi passé.  

En effet, en prenant le temps de la narration comme point de repère, on pourrait 

dire que, chez le héros, l’état de Bête est son état actuel alors que l’état de prince est 

son état antérieur, son passé. Avant de devenir la Bête, comment le prince était-il ? La 

réponse est donnée par la fée qui, en parlant de celui-ci, s’adresse à la Belle : « vous 

avez préféré la vertu à la beauté et à l’esprit, vous méritez de trouver toutes ces qualités 

réunies en une même personne (830) ». Ainsi, le prince, cette « personne » dont parle 

la fée, est beau, vertueux, et intelligent. Or ces trois qualités ne se trouvent-elle pas 

exactement chez la Belle ? Donc, en voulant épouser celle-ci, la Bête se marie en quelque 

sorte avec sa propre image, en l’occurrence, de la personne qu’il a antérieurement été.  

4.3 Le conjoint comme le reflet du moi refoulé 

 Enfin, un mariage est narcissique dans la mesure où l’on se marie avec la 

personne qui incarne sa personnalité latente, son moi refoulé. C’est le cas de la Belle 

qui épouse la Bête. 

La Bête, toute bonne qu’elle est, présente une certaine monstruosité qui correspond 

à sa peau animale. Cela s’observe lorsqu’elle se décide à exécuter sans merci le père 

de l’héroïne, qui lui a volé ses roses : « Il faut mourir pour réparer cette faute ; je ne vous 

donne qu’un quart d’heure pour demander pardon à Dieu. 

16 (825) » 

                                                           
15 Sigmund Freud. La vie sexuelle. Paris : P.U.F. 2004, p. 95. 
16 Cette scène fait curieusement écho à celle, dans La Barbe-bleue de Perrault, où le monstre 

éponyme exécute son épouse : « Puisqu’il faut mourir, répondit-elle, [...] donnez-moi un peu de temps 

pour prier Dieu. – Je vous donne un demi-quart d’heure, reprit la Barbe-bleue [...]. » (Charles Perrault, 

Contes de ma mère l’Oye. Paris : Gallimard. 1977. p. 53) La Bête de de Beaumont et la Barbe-bleue 

de Perrault sont ainsi deux monstres qui portent communément des noms féminins (voir la note no 12) 

et partagent une cruauté pareille. 



Bulletin de l’ATPF, No. 141, année 44 (janvier - juin 2021) 

 

15 

 

La Belle, elle, incarne une douceur inégalable. Toutefois, chez cette fille bienveillante, 

une agressivité latente n’est pas inconcevable car ses gestes apparemment innocents 

passent parfois pour un sadisme déguisé. Par exemple, elle demande ingénument une 

rose à son père mais cette demande a failli coûter la vie de son géniteur. Une naïveté 

serait devenue un parricide involontaire. Les deux aînées la dénoncent : « Voyez ce 

que produit l’orgueil de cette petite créature [...] ; que ne demandait-elle des ajustements 

comme nous ; mais non, mademoiselle voulait se distinguer ; elle va causer la mort de 

notre père [...] (825) ». À un certain égard, cette accusation n’est pas tout à fait infondée. 

Le sadisme mal refoulé s’observe une fois de plus quand l’héroïne demande à son père 

de marier ses deux aînées avec deux gentilhommes : « [...] il était venu quelques 

gentilhommes pendant son absence, [...] il y en avait deux qui aimaient ses sœurs. 

Elle pria son père de les marier. (826) » Cet acte témoigne d’une bonne volonté de la 

cadette mais dévaste en même temps la vie des deux aînées car, chacun le sait, de 

leurs vies conjugales, « elles étaient toutes deux fort malheureuses (829) », ayant épousé 

deux hommes nuisibles. En demandant un cadeau, la Belle exécute son père, et en 

donnant des cadeaux à ses sœurs, elle les torture. 

Ainsi, on pourrait dire que la Bête constitue un miroir magique qui reflète un 

moi refoulé de la Belle. En épousant la Bête, la Belle se marie avec sa propre bestialité. 

Dans La Belle et la Bête, se marier, c’est se mirer. Aux yeux de nos narcissiques, 

leurs conjoints servent d’un miroir affirmant leur supériorité et réfléchissant ce qu’ils ont 

été ainsi que ce qu’ils sont sans le savoir. 

 

5. Conclusion 

Personne n’ignore cette idée majeure de Saussure : « dans la langue il n’y a 

que des différences17 ». D’après le linguiste, une unité linguistique n’a pas de valeur 

autonome mais sa valeur est relationnelle. Car « la langue est un système dont tous 

les termes sont solidaires et où la valeur de l’un ne résulte que de la présence simultanée 

                                                           
17 Ferdinand de Saussure. Cours de linguistique générale. Paris : Payot & Rivages. 2016.      

p. 226. 



วารสารสมาคมครภูาษาฝรั Éงเศสแห่งประเทศไทย ในพระราชปูถมัภ์ฯ ฉบบัทีÉ 141 ปีทีÉ 44 เล่ม 1 (มกราคม - มถุินายน 2564) 

 

16 

 

des autres 
18 ». Autrement dit, la valeur d’une unité ne tient qu’à la différence qui la 

distingue des autres unités : « [les concepts] sont purement différentiels, définis non 

pas positivement par leur contenu, mais négativement par leurs rapports avec les autres 

termes du système. Leur plus exacte caractéristique est d’être ce que les autres ne 

sont pas 
19 ». 

En nous appuyant sur ce principe saussurien sur la valeur différentielle des signes, 

nous pourrions dire en ce qui nous concerne que le moi ne peut se définir que par 

rapport à ce qui ne l’est pas, c’est-à-dire le non-moi, et, dans le même sens, le soi ne 

trouve sa valeur que dans son contraire, l’autrui. 

La frontière séparant le moi et le non-moi, qui existe bel et bien dans la réalité, 

semble s’effacer dans un monde fictif de La Belle et la Bête. Notre analyse textuelle a 

montré que dans cet univers, l’opposition Soi/Autrui n’est guère pertinente. Face aux 

autres, les personnages ne trouvent en fait que leurs jumeaux et leurs doubles. La 

métamorphose permet aux personnages de changer de sexe, c’est-à-dire de devenir 

un autre, tout en restant eux-mêmes. Dans l’affaire du cœur, on ne se marie avec l’autre 

que pour se reconnaître, c’est-à-dire pour s’admirer et trouver chez autrui l’image de 

soi. 

Barthes appelle « Neutre » l’opposition qui ne fonctionne plus : « Je définis le 

Neutre comme ce qui déjoue le paradigme, ou plutôt j’appelle Neutre tout ce qui déjoue 

le paradigme. [...] Le paradigme, c’est quoi ? C’est l’opposition de deux termes virtuels 

dont j’actualise l’un, pour parler, pour produire du sens 
20  

 

 

                                                           
18 Ibid., p. 219. 

19 Ibid., p. 222. 

20 Roland Barthes. Le Neutre. Paris : Seuil. 2002. p. 31. 



Bulletin de l’ATPF, No. 141, année 44 (janvier - juin 2021) 

 

17 

 

Le texte de La Belle et la Bête nous installe dans un palais de miroirs où l’on 

ne trouve que même, reflet, double, alter ego, et où, en conséquence, toute opposition 

qui sépare le moi du non-moi devient neutralisée. 
21  

 

 

 

 

 

                                                           
21 Une lecture psychanalytique, qui dépasse le cadre de la présente étude, pourrait profiter 

du résultat de notre recherche. En voici quelques éléments schématiques qui restent à développer. 

D’après Rank, l’homme est fasciné par l’idée de l’existence de son double parce qu’elle 

soulage chez lui l’angoisse de la mort. Ainsi, l’auteur de Don Juan et Le Double estime que la conviction 

de l’homme en l’existence de son âme, considéré comme le double de son moi corporel, correspond 

à son désir d’immortalité. 

« Il apparaît donc avec évidence que c’est le narcissisme primitif, se sentant particulièrement 

menacé par la destruction inévitable du Moi, qui a créé comme toute première représentation de l’âme 

une image aussi exacte que possible du moi corporel, c’est-à-dire un véritable Double pour donner 

ainsi un démenti à la mort par le dédoublement du moi sous forme d’ombre ou de reflet. » (Otto Rank. 

Don Juan et Le Double. Paris : Payot & Rivages. 2001. p. 138) 

La Belle et la Bête représente un univers de miroirs, dans lequel est présenté comme réalisé 

le désir d’être immortel. Dans cet univers, tout est réfléchi : l’autre représente un reflet et c’est grâce 

à la présence de son reflet qu’on est rassuré sur son immortalité. Pour le couple central du conte, se 

passer de son reflet provoque la mort : la Belle s’absentant de son château, la Bête agonise ; l’héroïne, 

quant à elle, avoue à son prince « je ne pourrais vivre sans vous voir (830) ». Que la maison de la 

Belle et le château de la Bête soient reliés par le miroir est fort symbolique puisque les deux partenaires 

sont le reflet l’un de l’autre. Leur mariage à la fin du conte représente une réunion d’un moi et son 

double, et une telle réunion permet à chacun des partenaires d’échapper à la mort. Ainsi se réalise le 

rêve d’immortalité, suggérée par la phrase typique : « il épousa la Belle, qui vécut avec lui fort longtemps, 

et dans un bonheur parfait (831) ».  

Même la fin des deux aînées implique également une certaine immortalité. La fée leur dit : 

« vous ne pourrez revenir dans votre premier état qu’au moment où vous reconnaîtrez vos fautes ; mais 

j’ai bien peur que vous ne restiez toujours statues (831) ». Ainsi, chacune des deux aînées, condamnée 

à être toujours avec sa jumelle, métamorphosée en son alter ego, a droit d’une manière ironique à 

une existence éternelle.  



วารสารสมาคมครภูาษาฝรั Éงเศสแห่งประเทศไทย ในพระราชปูถมัภ์ฯ ฉบบัทีÉ 141 ปีทีÉ 44 เล่ม 1 (มกราคม - มถุินายน 2564) 

 

18 

 

Références bibliographiques 

Barthes, R. (2002). Le Neutre, Cours au Collège de France (1977-1978). Texte établi, 

annoté et présenté par Thomas Clerc. Paris : Seuil. 

Barthes, R. (1963). Sur Racine. Paris : Seuil. 

Bettelheim, B. (1976). Psychanalyse des contes de fées, Traduit de l’américain par Théo 

Carlier. Paris : Éditions Robert Laffont, S.A. 

Cabinet des fées, Contes choisis et présentés par Élisabeth Lemirre. (2000) Arles: Éditions 

Philippe Picquier. 

Courtés, J. (1976). Introduction à la sémiotique narrative et discursive, méthodologie et 

application. Paris : Hachette.  

Freud, S. (2005). La technique de la psychanalyse. 3e tirage. Paris: P.U.F.  

Freud, S. (2004). La vie sexuelle. 3e tirage. Paris : P.U.F.   

Perrault, C. (1977). Contes de ma mère l’Oye, Illustration de Gustave Doré. Paris : Gallimard.  

Rank, O. (2001). Don Juan et Le Double. Traduit de l’allemand par le Dr S. Lautman.        

Paris: Payot & Rivages. 

Rohou, J. (1990). Guide pour l’étudiant en littérature. Paris : Nathan. 

Ruffel, D. (2006). Les contes de Perrault. Coll. Profil Bac. Paris : Hatier. 

Saussure, F. de. (2016). Cours de linguistique générale. Paris : Payot & Rivages. 

Schmitt, M.-P. et Viala, A. (1982). Savoir-Lire. Précis de lecture critique. 2e édition corrigée. 

Paris: Didier. 

Sermain, J-P. (2005). Le conte de fées, du classicisme aux Lumières. Paris : Desjonquères. 

 


