
06
พธิรีะเปิป:“สภาวะระหว่าง/ชายขอบ” กบั
โครงสร้างวฒันธรรมของข่าพระแก้ว* 

ดร. เกียรติศักดิ์ บังเพลิง  ** 
Dr. Kiattisak Bangperng

* บทความนีเ้ปน็ส่วนหน่ึงของงานวิจัย “ขา่พระแก้ว: พลวัตชาตพัินธุใ์นบริบทประวตัศิาสตร์การเมือง
ลาว-ไทย” ซึ่งได้รับทุนสนับสนุนจากสำ�นักงานคณะกรรมการวิจัยแห่งชาติ (วช.) พ.ศ. 2559 
** ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ประจำ�คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาสารคาม

The Ra-Perp Ritual:“Liminality” in the Cultural 
Structure of Khaphrakaew Ethnic Group



146 146   

บ ท คั ด ย่ อ

ข่าพระแก้ว (แขวงจ�ำปาสกั สปป. ลาว) เป็นกลุม่ชาตพัินธ์ุทีม่โีครงสร้างสังคม 
เป็นล�ำดบัชัน้ผ่านการนบัถอืผแีละปฏบิตัติามฮตีคองอย่างเคร่งครัด พิธีระเปิปเป็น
พธิทีีส่�ำคัญของชาวข่าพระแก้ว ลกูหลานจะจดัพธินีีใ้ห้กบัวิญญาณของผู้ล่วงลับและ
ผบีรรพบรุษุ การประกอบพิธนีีไ้ด้สร้าง “สภาวะระหว่าง” ทีก่ลบับทบาท/กฎเกณฑ์
ในพิธีกรรม  สมาชิกที่เข้าร่วมพิธีกรรมสามารถล่วงละเมิดสถานะสังคมของบุคคล 
เช่น เขยล้อเลยีนพ่อเฒ่าหรือพ่อตา รวมถงึหยอกล้อหญงิสาวของตระกูลได้ สิง่นีไ้ด้
ปลดปล่อยคนให้หลุดจากฎข้อบังคับและเกิดความเท่ากันชั่วขณะ แต่เมื่อผ่านพ้น
พิธีแล้ว สมาชิกจะหวนกลับมาสู่ภาวะแห่งคุณสมบัติที่มีโครงสร้างอีกครั้งหนึ่ง พิธี
ระเปิปจึงช่วยผ่อนคลายความตึงเครียด/ความกดดันที่ได้รับจากกฎเกณฑ์และข้อ
บังคับของชุมชน และกลับมาตอกย�้ำกฎเกณฑ์และความสัมพันธ์เชิงอ�ำนาจ รวม
ถึงธ�ำรง “โครงสร้างสังคม” ของกลุ่มชาติพันธุ์ 

ค�ำส�ำคัญ: พิธีระเปิป, กลุ่มชาติพันธุ์ข่าพระแก้ว, สภาวะระหว่าง/ชายขอบ



   147 147

A b s t r a c t

The Khaphrakaew (Champask province, Lao PDR) respects many 
levels of spirits, creating a social structure according to a power hierarchy. 
In daily life, the Khaphrakaew must obey Heatkong and follow the power 
hierarchy strictly or face punishment by the spirits. The Ra-Perp ritual is 
a ritual for worshipping the clan spirits who are controlling and looking 
after its members’ lives. The ritual has created conditions of liminality 
and cummunitus, devoid of rules and Heatkong. Participants can display 
any behaviors that they cannot show during their normal day to day 
lives. This gives equality to the members for a temporary period of time. 
Once the ritual concludes, the members are reassembled into Heatkong. 
Therefore, the Ra-Perp ritual helps to relieve the stress of day to day 
life during which the members are controlled by spirits and Heatkong, 
as well as to remind the members of the rules and power relationships. 
It can be said that the Ra-Perp ritual acts to harmonize and maintain 
the social structure of the Khaphrakaew ethnic group.

Keywords: Ra-Perp ceremony, Khaphrakaew ethnic group, Liminality



148 148   

บทน�ำ
บทความนี้ต้องการใช้แนวคิดทางมานุษยวิทยาศาสนา “สภาวะ

ระหว่าง” (liminlality) ของ วิคเทอร์ เทอเนอร์ (Victor Turner) ในการ
วิเคราะห์พิธีกรรม “ระเปิป” ของกลุ่มชาติพันธุ์ข่าพระแก้ว เพื่อท�ำความ
เข้าใจว่าพิธีดังกล่าวชึ่งถูกประกอบข้ึนตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบันได้สะท้อน
โครงสร้างสังคมวัฒนธรรมของกลุ ่มพวกเขาอย่างไร ในการประกอบ
พิธีกรรมนั้น มีสภาวะระหว่างของโครงสร้างสังคม (liminal period of 
the structure) เป็นการกลับบทบาทกลับกฎเกณฑ์ของโครงสร้างสังคม  
ลกัษณะเช่นนีส้อดคล้องกบัแนวคดิ Liminality ทีเ่ทอเนอร์ศึกษาชนเผ่าเดม
บ ุ(Ndembu) (Turner 1969)  โดยมองพธิกีรรมในแง่เป็นการวเิคราะห์เชงิ
กระบวนการ (process analysis) พธิกีรรมจะมช่ีวงของสภาวะชายขอบหรอื
สภาวะทีอ่ยูใ่นระหว่าง (between) ท�ำให้สมาชกิสงัคมเท่ากนัชัว่คร้ังชัว่คราว 
(temporarily) และเปลีย่นผ่านเข้าสูส่ภาวะใหม่ทีช่่วยยนืยนัโครงสร้างสงัคม 
ด้วยเหตุนี้ บทความน้ีจึงต้องการประยุกต์ใช้แนวคิดดังกล่าวเพื่ออธิบาย
พิธีกรรมเช่นเดียวกันนี้ซึ่งพบในกลุ่มชาติพันธุ์ข่าพระแก้ว (จากการลงพื้น
ที่เก็บข้อมูลใน พ.ศ. 2560) โดยเริ่มจากการท�ำความเข้าใจโครงสร้างทาง
วัฒนธรรมอันเป็นลักษณะเฉพาะของกลุ่มข่าพระแก้ว ภายใต้โครงสร้างนี ้
พธิรีะเปิปจะสามารถสะท้อนสภาพสงัคมวัฒนธรรมกลุ่มชาติพนัธุไ์ด้อย่างไร

พิธีระเปิป: “สภาวะระหว่าง/ชายขอบ” กับโครงสร้างวัฒนธรรมของข่าพระแก้ว



   149 149

เ กี ย ร ติ ศั ก ดิ์   บั ง เ พ ลิ ง

ภูมิหลังทางวัฒนธรรมข่าพระแก้ว
ข่าพระแก้วเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ตระกูลภาษาออสโซเอเชียติก สาขา

มอญ-เขมร สัมพันธ์กับโครงสร้างวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์บรู (ทั้ง
ภาษาและความเชื่อ) ซึ่งเป็นชนพื้นเมืองในรัฐจ�ำปาสักตั้งแต่สมัยโบราณ 
(เกียรติศักดิ์ บังเพลิง 2559; ກມົຊນົເຜົາ 2008) ชาวบรูเป็นกลุ่มชาติพันธุ์
ที่มีความเชื่อผีและพิธีกรรมที่ท�ำให้เกิดกฎข้อห้ามต่างๆ อันส่งผลต่อการจัด
องค์กรทางสังคมอย่างเฉพาะแตกต่างจากกลุ่มชาติพันธุ์อื่น ใน พ.ศ. 2279 
สมัยเจ้าสร้อยศรีสมุทรพุทธางกูรปกครองเมืองจ�ำปาสัก ข่า (บรู) กลุ่มหนึ่ง
ได้พบพระแก้วผลึกหมอกแล้วน�ำมาเซ่นไหว้ตามความเชื่อว่าเป็น “เจว็ด” 
(ผี/อ�ำนาจสิ่งศักดิ์สิทธิ์) (กรมศิลปากร 2484ก) เมื่อเจ้าสร้อยศรีสมุทร 
พุทธางกูรทรงทราบ ได้ส่งเสนาอ�ำมาตย์มาขออัญเชิญมาไว้ประจ�ำเมือง 
จ�ำปาสักโดยให้ข่าบรูร่วมอัญเชิญมาด้วย พร้อมกับให้ปฏิบัติรักษาและส่ง
ขี้ผึ้งผ้าขาวถวายพระแก้วผลึกหมอก ให้ต้ังบ้านเรือนอยู่อาศัยในบริเวณ
เมืองจ�ำปาสัก พวกเขาจึงได้ชื่อว่า “ข่าพระแก้ว” แต่นั้นมา (กรมศิลปากร 
2484ข และ เตมิ วภิาคย์พจนกจิ 2530: 45) อย่างไรกด็ ีพระแก้วทีก่ล่าวถงึนี ้
เป็นส่วนหนึ่งของประวัติศาสตร์เมืองจ�ำปาสักที่เป็นที่รับรู้กันของคนลาว  
ในท้องถิน่ถกูเรยีกว่า “พระแก้วผลกึหมอก” ต่อมาภายหลงัเมือ่จ�ำปาสกัตกเป็น 
ประเทศราชของสยาม พระพทุธรปูองค์นีไ้ด้ถกูอญัเชญิมาไว้กรงุเทพฯ (พ.ศ. 



150 150   

2354) และต้ังชือ่ใหม่ว่า “พระพทุธบษุยรตัน์จกัรพรรดิพมิลมณมัีย” (โปรดดู  
เกยีรตศัิกดิ ์บงัเพลงิ 2559) โดยนัยน้ี นอกจากความสมัพันธ์ทีท่�ำให้พวกเขา
มีชื่อทางชาติพันธุ์ “ข่าพระแก้ว” แล้ว “การเป็นข่าพระแก้ว” ยังเชื่อมโยง 
ถึงพระพุทธรูปศักดิ์สิทธิ์ซึ่งมีความหมายในบริบทประวัติศาสตร์และ
วัฒนธรรมลาว-ไทยด้วย

ในอดีต นอกเหนือไปจากการเป็นข่าปฏิบัติรักษาพระแก้วฯ แล้ว ข่า
พระแก้วยงัมีวิถชีีวิตท่ียดึโยงกบัระบบความเชือ่ผแีละข้อปฏิบตัต่ิางๆ ในแบบ
ของบร ู วถิกีารผลติของชาวข่าพระแก้วคอืการผลติแบบยงัชีพด้วยการท�ำไร่
ข้าวและเกบ็ของป่า ล่าสตัว์ ทกุกจิกรรมทางสงัคมจะมกีารท�ำพธิกีารบชูาเซ่น
ไหว้ผีตั้งแต่ผีสูงสุดไปจนถึงผีบรรพบุรุษตามล�ำดับ คือ ในกระบวนการก่อน
การผลิตเกือบทุกขั้นตอนตั้งแต่การเตรียมแปลงดินและการเพาะปลูก พวก
เขาจะต้องท�ำพิธีเลีย้งผสีงูสดุก่อน เพือ่บอกกล่าวรายงานวญิญาณศกัด์ิสิทธิ์
ให้ปกป้องคุ้มครองและบันดาลความอุดมสมบูรณ์ (หากไม่ท�ำพิธี เชื่อว่า
จะก่อให้เกิดผลร้ายในทางตรงกันข้าม) แม้ในวงจรชีวิต เช่น การเกิด การ
แต่งงาน และการตาย พวกเขากท็�ำพิธเีลีย้งผบีรรพบรุุษตามความเช่ือเช่นกัน 
พธิรีะเปิปถอืว่าเป็นพธีิเกีย่วกบัการตายทีเ่ป็นภาคส่วนวฒันธรรมด้ังเดิมของ
กลุ่มชาติพันธุ์บรู ภายหลังเม่ือกลายเป็นข่าพระแก้วแล้ว พวกเขายังรักษา
พิธีระเปิปไว้ได้ อาจเน่ืองจากเป็นกลไกวัฒนธรรมส�ำคัญที่ค�้ำจุนโครงสร้าง
สังคม ดังที่บทความจะได้แสดงให้เห็นต่อไปข้างหน้า

โครงสร้างการจัดองค์กรทางสังคม
ปัจจบุนัมชีมุชนข่าพระแก้วในเขตเมืองโพนทอง แขวงจ�ำปาสัก ได้แก่ 

บ้านโนนพระเจ้า บ้านสองคอน บ้านดอนขวาง บ้านท่าใหญ่ โดยวัฒนธรรม
และความเชื่อ ข่าพระแก้วเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ที่มีวิถีชีวิตสัมพันธ์กับความ 
เชื่อผี  ผีที่มีความส�ำคัญคือ 

ผสีงูสดุ เป็นสิง่ศกัดิส์ทิธิป์ระจ�ำธรรมชาตซิึง่ถูกเชญิมาเป็นผีสูงสุดใน
การคุ้มครองปกป้องชุมชนและวิถีชีวิตของพวกเขา เช่น บ้านโนนพระเจ้า 



   151 151

เชิญเจ้าผีมเหศักดิ์จากภูเขาบรรทัดมาเป็นผีสูงสุดของชุมชนเรียกว่า “เจ้า
ปู่เขียว” ในวิถีการผลิตเพื่อยังชีพ ข่าพระแก้วท�ำพิธีเลี้ยงผีสูงสุดก่อนท�ำ 
การผลิต เช่น “เลาะอัยยะกะไซไปร” เป็นพิธีเลี้ยงผีสูงสุดเดือน 3 ก่อนที่
จะมีการถากถางหญ้าเตรียมแปลงดินบนภู และ “เลาะอัยยะกะไซตะปัด” 
เป็นพิธีเลีย้งผสีงูสดุเดอืน 6 ก่อนจะท�ำการหยอดข้าวไร่บนภหูรอืด�ำนา เป็น
ที่สังเกตพิธีระเปิปซึ่งถูกจัดขึ้นในเดือน 3 นั้นถือว่าเป็นช่วงที่เริ่มตระเตรียม
พื้นที่เพื่อท�ำการเกษตรอันมีนัยส�ำคัญต่อวิถีการผลิตและการยังชีพ 

ผีบรรพบุรุษ คือ ผีของบรรพบุรุษของสายตระกูล (มู) ที่ตายไปแล้ว 
ผีบรรพบุรุษถือว่ามีความสัมพันธ์ใกล้ชิดกับสมาชิกตระกูลเพราะคอยท�ำ
หน้าที่ควบคุมก�ำกับพฤติกรรมและความสัมพันธ์ของสมาชิกทุกคนในเรือน 
กิจกรรมต่างๆ ของสมาชิกท่ีเกิดขึ้นในตระกูลถือว่าอยู่ภายใต้อ�ำนาจการ
ควบคุมดูแลของผีบรรพบุรุษ จึงต้องมีการท�ำพิธีบอกกล่าวหรือรายงานให้
ผีบรรพบุรุษทราบ เช่น การเกิด การแต่งงาน เป็นต้น ไม่เช่นนั้นอาจถือว่า
ผิดผี ได้รับการลงโทษ ระบบความเช่ือผีตระกูลได้สร้างสังคมของพวกเขา
ให้มีกฎระเบียบหรือข้อห้ามต่างๆ ท่ีเรียกว่า รี้ต (สอดคล้องกับภาษาลาว
ว่า ฮีตคอง) ส�ำหรับใช้ปฏิบัติแก่สมาชิกตามต�ำแหน่งแห่งที่ของตนตั้งแต่
เจ้าโคตร บรรดาผู้เฒ่าของตระกูล ลูกหลาน ไปจนถึงเขย/สะใภ้ ทุกคนเมื่อ
เกิดในกลุ่มตระกูลใดก็ถือว่าเป็นสมาชิกผีกลุ่มตระกูลนั้น ตราบใดที่พวก
เขายังเป็นสมาชิกตระกูล กฎเกณฑ์/ข้อห้ามต่างๆ (ฮีตตระกูล) จะควบคุม
พฤติกรรมและความสัมพันธ์ไปตลอด และเมื่อตายไปแล้วเขาก็จะกลับมา
เป็นผีตระกูลคอยควบคุมดูแลสมาชิก 

การนับถือผีส�ำหรับชาวข่าพระแก้วมีนัยส�ำคัญผ่านค�ำอธิบายหรือให้
ความหมายจากพวกเขา ว่าผน้ัีนลงโทษให้เกดิสิง่เลวร้ายชนดิทีไ่ม่อาจปฏเิสธ
ได้ “เมือ่ท�ำผิด ผลีงโทษเจ้าจริง สามารถลงโทษทนัททีีท่�ำผิด ผีศักด์ิสิทธิก์ว่า
กฎหมาย” (วนิยั ดวงปัญญา และ มัน่ ค�ำผยุ 2560: สัมภาษณ์) การไม่ปฏิบติั
ตามกฎระเบียบข้อห้ามถือว่าผิดผี การผิดผีนั้นเมื่อเกิดขึ้นแล้วจะต้องมีการ
ท�ำพิธีเพื่อขอขมาเซ่นไหว้ด้วยไก่ หมู และควาย ตามความผิดหนักและเบา



152 152   

ตามล�ำดบั ด้วยเหตน้ีุ นอกเหนือไปจากได้รบัสิง่เลวร้ายแล้ว การเสยีค่าปรบั
ไหมเพื่อท�ำพิธีเลี้ยงผีนั้นก็เป็นค่าใช้จ่ายที่สมาชิกทุกคนต้องแบกรับภาระ
ทางเศรษฐกิจ (ไม่เฉพาะผู้ท�ำผิดเท่านั้น) ไม่เช่นนั้นสิ่งเลวร้ายจะไม่หายไป
และอาจรุนแรงหนักขึ้น ด้วยเหตุนี้ สมาชิกทุกคนต้องรับผิดชอบร่วมกันใน
การป้องกันการละเมิดกฎเกณฑ์และข้อห้ามที่จะท�ำให้ผิดผี เพื่อละเว้นการ
ถูกลงโทษและการปรับไหม อาจกล่าวได้ว่า สังคมแบบจารีตของพวกเขา
ให้ความส�ำคัญกับความเป็นกลุ่มอย่างมาก ทุกคนพยายามระวังและรักษา
ไม่ท�ำผิดฮีตคอง  

ระบบความเชือ่ดงักล่าวยงัก่อให้เกดิการจดัล�ำดบัชัน้ทางสงัคมทีเ่ชือ่ม
โยงกับอ�ำนาจของผ ีกล่าวคอื ในชมุชนจะมผีูน้�ำพธิเีรยีกว่า เจ้าละโบ ในการ
สัมพันธ์กับผีสูงสุดที่มีอ�ำนาจเหนือชุมชน เขาจะคอยท�ำหน้าที่น�ำประกอบ
พิธีเลี้ยงผีสูงสุด ทั้งยังมีอ�ำนาจตักเตือนพฤติกรรมสมาชิกชุมชนให้อยู่ใน
กฎระเบียบ โดยจารีต ต�ำแหน่งเจ้าละโบจึงเป็นเสมือนต�ำแหน่งสูงสุดของ
หมู่บ้านที่ชุมชนจะให้ความเคารพและนับถือ ต่อมาในตระกูล มีผู้อาวุโส
สุดของตระกูลคือเจ้าโคตรท่ีเชื่อมสัมพันธ์กับอ�ำนาจผีบรรพบุรุษ เป็นผู้น�ำ
หลักของตระกูล มีอ�ำนาจตักเตือนและบังคับใช้ฮีตคองควบคุมพฤติกรรม
สมาชกิ รวมถงึท�ำหน้าทีน่�ำประกอบพธิเีลีย้งผบีรรพบุรษุ นอกจากเจ้าโคตร
แล้ว ยงัมบีรรดาผูเ้ฒ่าซ่ึงเป็นผูอ้าวโุสของตระกลู (บางกรณพีวกเขาระบเุรยีก
ด้วยภาษาลาวว่า พ่อเฒ่าแม่เฒ่า) ถือว่ามีสถานะสูงรองลงมาที่จะได้รับการ
นับถือและเคารพจากสมาชิกซึ่งเป็นลูกหลาน สะใภ้ และโดยเฉพาะเขย ใน
ความสัมพันธ์ระดับชุมชน เจ้าฮีตและผู้เฒ่ายังมีสถานะเป็นรองเจ้าละโบ 
ทีม่อี�ำนาจสงูสดุ  เหตนุี ้ระบบความเชือ่ของชมุชนได้ท�ำให้เกดิการจดัองค์กร
ทางสงัคมทีส่ถานะและความสมัพนัธ์ลดหล่ันกนัเป็นชัน้ๆ ต้ังแต่ระดับชมุชน
จนถึงตระกูล  

ผบีรรพบรุุษมีอ�ำนาจสมัพนัธ์ใกล้ชดิกับสมาชกิภายในเรอืน โดยนยันี ้ 
จึงท�ำให้เกิดกฎระเบียบและข้อห้ามท่ีจะควบคุมและมีบทลงโทษสมาชิก
อย่างใกล้ชิดตามไปด้วย เช่น หญิงสาวห้ามออกนอกชุมชน เขยหรือสะใภ้ 



   153 153

จะขึ้นลงบันไดเรือนคนละทางกับพ่อแม่และผู้เฒ่า สมาชิกทุกคนจะต้อง
เคารพและมีมารยาทต่อเจ้าโคตรและผู้เฒ่า  

กล่าวเฉพาะเขยนั้น พวกเขาจะต้องปฏิบัติตามฮีตคอง เคารพและมี
มารยาทต่อผู้เฒ่าตระกูล รวมไปถึงต้องขยันขันแข็งในการท�ำมาหากิน เช่น 
ออกไปป่าจะต้องให้ตลับพร้ามีเสียงดัง (ซึ่งหมายถึงขะมักเขม้นหรือขยันใน
การหากิน) เขยห้ามหยอกล้อหญิงสาวของตระกูล  แม้จะดื่มเหล้าร้องร�ำท�ำ
เพลงกจ็ะต้องบอกกล่าว (ขออนญุาต) พ่อเฒ่า บางกรณแีม้จะปีนเรือนขึน้ไป
ซ่อมหลังคาบ้านก็ต้องบอกกล่าวพ่อเฒ่าก่อน  ผู้อาวุโสตระกูลมีอ�ำนาจปรับ
ไหมเอาผิดลูกเขยได้หากท�ำผิดกฎระเบียบ/ข้อห้าม หรือไม่มีมารยาท (บาง
กรณี ผู้เขียนยังได้รับการบอกกล่าวว่า พ่อเฒ่าอาจนึกอยากดื่มกิน ก็จะหา
เรื่องเรียกเขยมาปรับไหมเป็นเหล้าไหไก่ตัวก็มี) ด้วยเหตุนี้ ในสภาวะปกติ 
เขยทั้งหลายจึงถูกควบคุมด้วยกฎระเบียบ/ฮีตคอง 

ส�ำหรับการแต่งงานและการสืบเช้ือสายน้ัน ชาวข่าพระแก้วจะ
แต่งงานระหว่างตระกูล (มู) ภายในกลุ่ม หลังแต่งงาน ฝ่ายหญิงจะไปอยู่
กับฝ่ายชาย โดยตระกูลฝ่ายชายจะท�ำพิธีครอบผีบรรพบุรุษเพื่อน�ำสะใภ้
ขึ้นเรือน พวกเขาอาจจะสร้างเรือนอยู่ใกล้กับเรือนตระกูล (ทั้งนี้แต่ละกลุ่ม
ตระกูลอยู่ในชุมชนเดียวกัน ไม่ได้มีการแบ่งอาณาบริเวณตระกูลชัดเจน ซึ่ง
อาจจะอยู่ใกล้กัน และบางกรณีอาจผสมผสานและซ้อนเหล่ือมกัน ด้วย
ระบบการแต่งงานระหว่างตระกลู) การนบัถอืผกีลุ่มตระกลูและการแต่งงาน
ท�ำให้พวกเขาล้วนเกีย่วพนักนัทางเชือ้สายตระกลู สามารถสบืสายเครอืญาติ
ระหว่างกันได้ ถ้าไม่เป็นญาติพี่น้องโดยสายเลือดก็อาจเป็นสมาชิก “มู” 
(ตระกูล) ที่ถือผีเดียวกัน ทั้งยังอาจเป็นเขยหรือสะใภ้ที่แต่งงานระหว่าง
ตระกูล ท�ำให้สายสัมพันธ์เครือญาติขยายใหญ่และซับซ้อน เมื่อถึงเวลา
ประกอบพิธีกรรมของตระกูลเช่นพิธีระเปิป สมาชิกที่กระจายกันอยู่ก็จะ
มาเข้าร่วมพิธีตามสายตระกูลและความสัมพันธ์ เช่น เขย ต้องมาร่วมพิธี 
ระเปิปของตระกูลภรรยา

การสบืผตีระกลู ชาวข่าพระแก้วจะสบืทอดทางฝ่ายพ่อ (ปิตาลยั) เป็น



154 154   

หลัก ลูกๆ จะสืบทอดผีของพ่อ ถือว่าตนเองเป็นสมาชิกเชื้อสายผีตระกูล
ฝ่ายพ่อโดยปริยาย นอกจากนี้ต�ำแหน่งเจ้าโคตรและผู้เฒ่าซึ่งเป็นต�ำแหน่ง
ทีม่สีถานะสงูในเรือนนัน้ยงัเป็นต�ำแหน่งทีส่่งผ่านไปยงัลูกชายทางสายเลือด 
(ต�ำแหน่งเจ้าละโบก็เช่นกัน ซึ่งมักจะสืบสายต่อๆ กันมาในตระกูลที่เก่าแก่
ของหมู่บ้าน) ด้วยเหตุนี้ ลูกชาย (ที่ภายหลังเมื่อแต่งงานแล้วเพ่ิมสถานะ
เป็นเขย) ย่อมมีโอกาสเลื่อนล�ำดับชั้นกลายเป็นผู้เฒ่าหรือแม้แต่เจ้าโคตรได้
ในที่สุด (หลังจากที่เจ้าฮีตเสียชีวิตแล้ว) เหตุน้ี เม่ือชายคนละกลุ่มตระกูล 
มาเป็นเขยในกลุม่ตระกลู (ฝ่ายหญิง) เดยีวกนั เม่ือถึงคราวจดัพธิรีะเปิป พวก
เขาในฐานะเขย (ในบางกรณอีาจมสีถานะเท่ากนัในอนัจะได้รบัการสบืทอด
ในล�ำดับที่สูงขึ้นของตระกูลตนเอง) จึงต้องมาเข้าร่วมพิธี   

โดยภาพรวม  ในสังคมข่าพระแก้ว  ผีจึงเป็นความเชื่อเฉพาะตัวสร้าง
กฎเกณฑ์ที่จัดระเบียบและควบคุมสังคม (social control) ให้กับสมาชิก
และชุมชน เป็นเสมือนพรมแดนชาติพันธุ์ที่แบ่งแยกพวกเขาจากคนกลุ่ม
อื่น พร้อมกันกับที่คนกลุ่มอื่นโดยเฉพาะคนลาว ก็รับรู้ความเป็นอื่น/ความ
แตกต่างของพวกเขา

พิธีระเปิป: สภาวะระหว่าง (Liminality) กับโครงสร้าง
สังคมวัฒนธรรมข่าพระแก้ว

“พิธีระเปิป” เป็นพิธีเลี้ยงผีซ่ึงเป็นสมาชิกตระกูลที่เสียชีวิตไปแล้ว
และผีบรรพบุรุษ หากลูกหลานไม่ประกอบพิธีให้ ผีจะลงโทษสมาชิกให้ได้
รับสิ่งเลวร้าย ซึ่งเรียกว่า “มาต้องมาสูน” การจัดพิธีนั้น เมื่อสมาชิกของ
ตระกูลเสียชีวิต จะน�ำศพไปฝังไว้ในป่า (ปัจจุบัน ท�ำการเผา) เพื่อรอวันท�ำ
พิธีระเปิป โดยเมื่อถึงวันพิธีจะน�ำกระดูกของคนตายมาประกอบพิธี พิธีมัก
จะจดัในเดือน 3 ของป ีทัง้นีข้ึ้นอยูก่ับความพร้อมของเครือญาติพี่นอ้ง (บาง
ครอบครัวใช้เวลา 2-3 ปีจึงได้จัดพิธีนี้ก็มี) แต่โดยส่วนใหญ่เครือญาติพี่น้อง
จะรีบจัดพิธีให้ไวที่สุด หากเครือญาติและลูกหลานพร้อม พวกเขาจะคุยกัน
เพื่อก�ำหนดวันเวลา เมื่อได้วันเวลาแล้วก็จะแจ้งให้แก่เครือญาติในที่ต่างๆ 



   155 155

ทราบเพื่อมาร่วมพิธี 
ลูกหลานของผู้ตายจะถือว่าเป็นเจ้าภาพของงาน ช่วยกันเตรียมหา

สตัว์คอืควาย เพือ่เป็นเครือ่งเซ่นหลกัในการประกอบพธิ ีนอกจากควายแล้ว 
ยังมีสัตว์ที่เป็นเครื่องประกอบพิธี เช่น ไก่ วัวหรือหมู อันจะน�ำมาประกอบ
ร่วมพิธีและน�ำมาปรุงเป็นอาหารต้อนรับแขก นอกจากนี้ยังต้องมีของกิน 
ของใช้อื่นๆ เช่น เหล้า ยาสูบ เสื่อ หมอน ส�ำหรับต้อนรับญาติพี่น้องจ�ำนวน
ไม่น้อยที่มาร่วมงาน 

ก่อนวันงานอย่างน้อยหน่ึงอาทิตย์จะมีการท�ำเหล้าไห โดยใช้ข้าว
เปลือก สถานที่จัดงานนั้นมักจะใช้บริเวณบ้านของลูกหลานตระกูล หากมี
พื้นที่คับแคบอาจขยับไปที่ทุ่งนาที่อยู่ไม่ไกลจากเรือน

พิธีนี้จะใช้ควายเป็นเครื่องเซ่น อาจกล่าวได้ว่า ควายเป็นเครื่องเซ่น
จ�ำเป็นที่ต้องมี ไม่เช่นน้ันจะถือว่าพิธีไม่สมบูรณ์ ขนาดของควายจะขึ้นอยู่
กบัจ�ำนวนเขย ถ้ามเีขยหลายคนกอ็าจจะใช้ควายตัวใหญ่ (ซ่ึงมรีาคาได้ต้ังแต่ 
30,000-50,000 บาทตามขนาดตัว) 

สมาชกิท่ีอยูใ่นกลุม่ตระกลู (ถือผเีดยีวกนั) จะมาร่วมงาน เหมอืนเป็น
เจ้าภาพร่วมกับลูกหลานของผู้ตาย โดยเขยมีความส�ำคัญมากในพิธีนี้ เขย
ทุกคนของตระกูลจะต้องมาร่วมงาน เขยท่ีมาร่วมพิธีนั้นมิได้จ�ำกัดเฉพาะ
เขยของครอบครัวของผู้ตายเท่าน้ัน แต่ครอบคลุมถึงเขยของกลุ่มตระกูล/
โคตรซึง่ผูต้ายเป็นสมาชกิอยู ่  โดยนยันี ้ในการท�ำพธิรีะเปิปคราวใดคราวหนึง่ 
เขยท่ีมารวมตัวกันจึงมีวงขยายครอบคลุมเขยของตระกูลทุกคน ซึ่งอาจมา
จากหลากหลายกลุ่มตระกูลที่กลายมาเป็นเขยของกลุ่มตระกูล (ฝ่ายหญิง) 
เดียวกัน ท�ำให้เขยที่มาเหล่านี้เป็นทั้งเขยที่มีสถานะเท่ากัน (บางกรณีอาจ
เป็นผู้ที่มีโอกาสเลื่อนล�ำดับชั้นเป็นเจ้าโคตรในตระกูลของตน) และสถานะ
ต่างกัน

เขยทุกคนจะเตรียมตะกร้า ถ้วย ผ้าซิ่น ผ้าแพร ผ้าขาวม้า พร้อมทั้ง
เงิน* ใส่ลงตะกร้าแล้วหาบมาร่วมพิธี เขยจะเป็นหลักในการประกอบพิธ ี

* ประมาณ 5,000- 25,000 กีบ (20-100 บาท) โดยใส่ลงในถว้ยแลว้ใชผ้า้แพรหรอืผา้ขาวม้าปดิเอาไว้



156 156   

ตัง้แต่เตรยีมงาน สร้างผาม/ปะร�ำพธิ ีออกไปน�ำกระดกูจากป่าช้า แห่กระดูก
เข้าบ้าน ร่วมกนัเดนิและฟ้อนร�ำรอบผาม และฆ่าสตัว์ทีใ่ช้ประกอบพิธ ีพร้อม
แบ่งและแจกจ่ายให้กับผู้อาวุโสของตระกูล 

อนึ่ง แม้เขยทุกคนจะร่วมจัดพิธี แต่บทบาทและหน้าที่ของเขยก็ถูก
ก�ำหนดไว้แตกต่างกัน กล่าวคือ “เขยจัล” (ซึ่งตรงกับภาษาลาวว่า เขยกก 
เป็นเขยคนแรกของตระกูล ซ่ึงสัมพันธ์กับการท่ีเขาได้เข้ามาแต่งงานกับ
ลูกสาวคนโตของครอบครัวที่อยู่ในล�ำดับญาติชั้นต้นของเชื้อสายตระกูล) 
และ “เขยโก้ย” (สอดคล้องกับความหมายในภาษาลาวว่า เขยปลาย เป็น
เขยคนท้ายของตระกูลซ่ึงสัมพันธ์กับการท่ีเขาเข้ามาแต่งงานกับหญิงสาว 
ในครอบครวัทีอ่ยูใ่นล�ำดบัญาตท้ิายสดุของเชือ้สายตระกลู)  จะเป็นผูน้�ำหลกั
ในการน�ำพิธีตั้งแต่ต้นคือการตระเตรียมพิธี  แห่กระดูก  เดินเวียนรอบผาม 
น�ำการฟ้อนร�ำไปจนถงึการฆ่าควายเพือ่เซ่นไหว้ในวันสุดท้าย เขยคนอืน่ๆ จะ
คอยร่วมสมทบในการท�ำพิธี เช่น ในขบวนแห่กระดูก (ด้วยใช้ไม้หาม) จาก
ป่าช้า เขยกกจะถือปลายไม้ด้านหนึ่งเดินน�ำหน้า ส่วนเขยปลายจะถือปลาย
ไม้อกีด้านเดินตามหลงั เขยท่ีเหลอืจะเดนิตามหลงัเขยกกและเขยปลาย แล้ว
แห่กระดูกเข้าไปยังปะร�ำพิธี ในการท�ำข้ันตอนอื่นๆ เขยกกและเขยปลาย 
ก็จะมีบทบาทเช่นเดียวกันนี้ โดยมีเขยคนอื่นๆ ร่วมสมทบซึ่งภายในเขย 
เหล่านี้ยังพอมองเห็นการลดหลั่นกันลงมาเป็นชั้นๆ  ตามล�ำดับอาวุโส

ในพธินีี ้ ส�ำหรบัผูห้ญงิ พวกเธอส่วนใหญ่จะอยูใ่นครวัคอยตระเตรยีม
อาหารและน�ำมาต้อนรับแขกท่ีมาร่วมงานซ่ึงจะทยอยมากันต้ังแต่วันแรก 
อย่างไรกด็ ี หญงิสาวของตระกลูกลุม่หนึง่จะร่วมไปอญัเชญิกระดูกจากป่าช้า 
และนัง่อยูก่ลางผามพิธีเพ่ือรินเหล้าหรือมวนบหุร่ีให้พ่อเฒ่าและเขยท่ีจะพา
กันฟ้อนร�ำรอบผามตอนกลางคืน

วันประกอบพิธีใช้เวลา 3 วัน 2 คืน วันแรก ตอนเช้าตรู่ เขยฆ่าวัว จ�้ำ 
(เซ่น) แก่ผสีงูสดุและผตีระกูล/บรรพบรุุษเพ่ือให้ทราบว่าจะมกีารท�ำพธิ ี เนือ้
ส่วนหัว เช่น คอ ลิ้น ปาก หรือจมูก จะน�ำไปปรุงอาหารให้เจ้าโคตร ผู้เฒ่า 
และหมออัลลอย  เนือ้ส่วนทีเ่หลอืน�ำไปปรงุอาหารเตรยีมไว้เล้ียงญาติพีน้่อง  



   157 157

ในช่วงเวลาสาย บรรดาเขย ญาติพี่น้องจะเริ่มทยอยกันมา เขยจะ
ถือตะกร้าซึ่งบรรจุถ้วย ช้อน ผ้าซิ่นหรือผ้าแพร และเงิน มามอบให้เจ้าภาพ  
เจ้าภาพจะน�ำของกิน เหล้ายา มาต้อนรับ ตั้งวงกินดื่มพูดคุย ซึ่งการกินดื่ม
จะเริ่มจากวันแรกนี้ไปตลอดงาน 

  

ภาพที่ 1 ผามที่จะใช้ประกอบพิธีระเปิป (ภาพโดยผู้เขียน)

วันที่สอง ญาติพี่น้องจะช่วยกันสร้างผามหรือปะร�ำ (ภาพที่ 1) ผาม
เป็นผามตั้งติดพื้นดิน โดยมีเสาไม้ 8-10 เสา มีลักษณะยาวเป็นรูปสี่เหลี่ยม
ผนืผ้า โดยจะต้ังตามแนวพระอาทิตย์ออก-ตก มงุหลังคาด้วยหญ้าแฝก พืน้ที่
สีเ่สากลางจะถกูใช้เป็นทีป่ระกอบพธิหีลกัและวางกระดูกผู้ตายพร้อมเครือ่ง
เซ่น (ต่อไปจะเรียกว่า ผามพิธี) พื้นที่บริเวณนี้จะถูกยกพื้นเตี้ยปูไม้กระดาน
หรือไม้ฟากสูงประมาณ 2 นิ้ว ที่ผามพิธีนี้ด้านตะวันออกจะสร้างตูบน้อยยก
สูงประมาณครึ่งวาส�ำหรับวางตลับกระดูก (ภาพที่ 2) รอบตูบน้อยจะถูกใช้
วางเครื่องเซ่นไหว้ต่างๆ เช่น เสื้อผ้า ถ่าน ยาสูบ ผ้าโสร่ง ลูกไก่ เหล้าไห ถาด
อาหาร ถัดจากผามพิธีไปด้านตะวันตก มีการสร้างยกพื้นเตี้ยขึ้นมาเพื่อใช้
ประกอบพิธดีืม่เหล้าสญัญาและน�ำ้สาบานระหว่างเขย พ่อเฒ่า และเจ้าโคตร 

กระดูกที่แห่มาจากป่าช้านั้นจะถูกบรรจุใส่ในตลับ ซึ่งตลับของแต่ละ
ตระกูลจะมีลักษณะต่างกัน บางตระกูลใช้ตลับไม้มีลักษณะ 5 เหลี่ยม บาง



158 158   

ตระกูลมีลักษณะคล้ายเสาสี่เหลี่ยมขนาดยาวโดยเจาะช่องแล้วท�ำฝาปิด
เปิดด้านปลายเพ่ือใส่กระดูก พิธีท่ีผู้เขียนเข้าไปร่วมนี้เป็นของกลุ่มตระกูล 
ทีเ่รียกว่า “มเูยน็” (บ้านสองคอน ดอนขวาง) ตลบัของพวกเขาจะมลัีกษณะ 
5 เหลี่ยม ชาวบ้านยังเล่าว่า มูกระแต ตลับจะท�ำคล้ายเสาสี่เหลี่ยมยาว
ประมาณครึง่วา  เมือ่กระดกูถกูแห่มาจากป่าช้าแล้วจะน�ำมาใส่ในตลับ  แล้ว
น�ำไปตั้งไว้ในตูบน้อย

ภาพที่ 2 ตูบน้อยส�ำหรับวางตลับกระดูก (ภาพโดยผู้เขียน)

ช่วงบ่าย จะมีการแบ่งเขยกลุ่มหนึ่งไปป่าช้าเพื่อน�ำอาหาร เหล้าและ
ยาสบูไปเซ่นไหว้ผผีูต้าย เมือ่ไปถึง  พวกเขาจะสร้างตบูน้อยคร่อมกองกระดกู 
น�ำเครื่องเซ่นที่เตรียมมามอบให้ แล้วรอญาติมาแห่กระดูกกลับไปท�ำพิธี  

เวลาบ่ายคล้อย เขยอีกกลุ่มและญาติพ่ีน้องในหมู่บ้านจะรวมตัวกัน 
ออกไปแห่กระดูกที่ป่าช้า (ป่าช้าจะแยกไปตามกลุ่มตระกูล (มู) บริเวณแถบ
นีม้ป่ีาช้า 2 แห่ง)  เมือ่ทุกคนมาถงึป่าช้า หญงิของตระกลูทีร่่วมขบวนมาด้วย



   159 159

ซึง่จะใช้ผ้าขาวคลมุศรีษะจะส่งเสยีงคร�ำ่ครวญนัง่ลงข้างกองกระดูก เรียกชือ่
ผูเ้สยีชวีติแล้วยืน่อาหารเหล้ายาเซ่นไหว้  เขยช่วยกนัเลือกกระดูกส่วนต่างๆ 
มาจ�ำลองเป็นรปูคนวางบนผ้าขาว ประพรมด้วยน�ำ้หอม แล้วห่อลงใส่กระตบิ
น้อย เสร็จแล้วน�ำมาแขวนตรงกลางกิง่ไม้ยาวประมาณ 1 วา ใช้ผ้าขาวม้าหรอื
ผ้าแพรพาดทบัไว้ จดุเทยีนตดิไว้ทีป่ลายไม้ เขยปลายจบัด้านปลาย เขยกกจบั
ที่โคนและกางร่ม ตั้งขบวนแห่ ให้เขยกกและเขยปลายน�ำหน้า เขยอีกกลุ่ม 
ตีปะเนาะเคาะกะบั้ง* แล้วท�ำการแห่กลับมายังสถานที่พิธี ตลอดทางจะ
มีการตีปะเนาะเคาะกะบั้ง ระยะทางที่แห่ขึ้นอยู่กับว่าหมู่บ้านจะตั้งอยู่ใกล้
ป่าช้าหรือไม่ กรณีที่ผู้เขียนเข้าไปมีส่วนร่วมนี้ป่าช้าอยู่ห่างหมู่บ้าน 3-4 
กม. ต้องเดินลัดเลาะไปตามทุ่งนา ห้วยคลองและป่าไผ่ใช้เวลาประมาณ
เกือบ 2 ชม.

เมือ่ขบวนมาถงึสถานท่ีพธิ ีหญงิตระกลูอกีกลุ่มหนึง่ทีน่ัง่อยูใ่นผามพิธ ี 
จะร้องไห้ส่งเสยีงคร�ำ่ครวญและเอ่ยขานเรยีกชือ่ผูเ้สยีชวิีต รบัขบวนแห่ พวก
เธอจะนั่งนอนอยู่ที่ผามพิธีนี้จนพิธีเสร็จ โดยบอกว่าเป็นผู้เฝ้าผีและคอยริน
เหล้ายาให้เขยท่ีจะฟ้อนตอนกลางคืน เม่ือขบวนมาถงึ เขยจะน�ำผีเวียนรอบ
ผามพิธี 3 รอบ แล้วน�ำกระดูกใส่ตลับตั้งไว้ในตูบน้อย  ในช่วงพลบค�่ำ เจ้า
ภาพจะมอบมีดพร้า ขวาน พร้อมไก่ ให้เขย เขยจะฆ่าไก่เพื่อเซ่นไหว้ผี ทั้ง
ผีบรรพบุรุษ และผีสูงสุดของชุมชน (โดยจะแยกออกไปท�ำพิธีอีกด้านของ
ปะร�ำพิธี) เสร็จแล้วน�ำเนื้อไปปรุงเป็นอาหาร มามอบให้หมออัลลอย และ
ผู้อาวุโสของตระกูล 

เป็นที่สังเกตว่า พิธีนี้จะมีการเซ่นไหว้ผีตามความเชื่อของพวกเขา
ครบทั้งหมด ทั้งผีสูงสุด ผีบรรพบุรุษ (เป็นการเลี้ยงคอบ/ขออนุญาต) และ 
ผผีูต้ายทีน่�ำกระดกูจากป่าช้ามาประกอบพธิ ีอย่างไรกด็ ีเมือ่เสรจ็พิธ ีผผีูต้าย
ก็จะกลายมาเป็นผีบรรพบุรุษคอยคุ้มครองดูแลลูกหลานต่อไป ในแง่นี้พิธีนี้ 
จงึส่งหรอืเปลีย่นผ่านผผีูต้ายให้เป็นผบีรรพบรุุษมาคอยดแูลปกป้องลกูหลาน

* ปะเนาะ เป็นเหล็กคล้ายกับฆ้องเคาะแล้วมีเสียงดัง ส่วนกะบั้งเป็นไม้ไผ่เจาะรูกะเทาะลงพื้น 
จะทำ�ให้เกิดเสียงดัง



160 160   

ด้วย
ในงานนี้จะต้องมีคนที่จะท�ำพิธีเรียกผีหรือวิญญาณมารับเครื่องเซ่น 

เป็นต�ำแหน่งทีเ่รียกว่า “หมออลัลอย”  การเป็นหมออัลลอยจะต้องผ่านการ
เรยีนวชิาอาคมสบืต่อกนัมารุ่นต่อรุ่น  ภาษาท่ีใช้ในการท�ำพธิจีะเป็นภาษาบรู  
เมือ่เจ้าภาพซึง่เป็นลกูหลานหรอืพีน้่องของผูต้ายก�ำหนดว่าจะจดัพธีิระเปิป 
พวกเขาจะต้องไปเชิญหมออัลลอย (บางครั้งพวกเขาก็ใช้ค�ำว่า “ไปนิมนต์
หมออลัลอย” โดยเทยีบเคยีงกบัพทุธศาสนา) ชาวข่าพระแก้วให้ความหมาย 
“หมออลัลอย” ว่าเป็นเหมอืนครบูาหรอืพระสงฆ์ในพทุธศาสนา ทีเ่มือ่จะท�ำ
พธิจีะต้องไปอาราธนาหรอืนมินต์มา ต่างแต่ว่าครบูาของพวกเขาน้ี “เป็นคน
หัวด�ำ มีเมีย มีครอบครัวได้” หมายถึงเป็นคนธรรมดา (แต่เรียนวิชาอาคม
มา) มีครอบครัว ไม่ได้ถือเพศสมณะเหมือนพระสงฆ์ในพุทธศาสนา  (เนือง 
ซุมจันทน์ และ สวน ซุมจันทน์ 2560: สัมภาษณ์)

การท�ำพิธีทั้ง 3 วัน หมออัลลอยจะมาตั้งแต่วันเริ่ม คอยดูแลหรือให้
ค�ำแนะน�ำขั้นตอนพิธีกรรมต่างๆ แก่ลูกหลาน เขาจะเป็นผู้น�ำประกอบพิธี
ตลอดงาน หมออัลลอยจะได้รับการดูแลจากเจ้าภาพเป็นอย่างดี ชิ้นส่วน
อวยัวะของสตัว์ (ทีใ่ช้เซ่นไหว้ผี) เช่น คอ ลิน้ ตบั หวัใจ จะถกูปรงุเป็นอาหาร
น�ำมามอบให้หมออัลลอย ปัจจุบันหมออัลลอยมีจ�ำนวนลดลง คนที่เก่าแก่
ทีสุ่ดและเป็นอาจารย์ของหมออลัลอยทีเ่หลอืในละแวกนีคื้อ ท้าวเนอืง (โสม 
ซุมจันทน์ และ แก่น ดวงปัญญา 2560: สัมภาษณ์)

เมื่อถึงเวลากลางคืน หมออัลลอยจะเป็นผู้น�ำพิธี น�ำเขยสวดเรียกผี
มารับเครื่องเซ่นที่ญาติจัดหามาให้ โดยเดินเวียนขวารอบผามพิธี ซึ่งจะมี
การตีปะเนาะเคาะกะบั้ง และเขยฟ้อนร�ำไปด้วย (ภาพที่ 3) เป็นการเรียก
ผีมารับเครื่องเซ่นและร่วมละเล่นดื่มกิน “ความสนุกสนาน” จากการฟ้อน
ร�ำของเขยเป็นสิ่งส�ำคัญท่ีช่วยตอกย�้ำการเซ่นไหว้และท�ำให้ผีพึงพอใจ (ซึ่ง
ตลอดงานเขยเหล่านี้จะด่ืมเหล้า ละเล่นให้ม่วนสนุกสนาน) ในพิธีนี้เขยจะ
ฟ้อนร�ำ  ละเล่น หยอกล้อหญิงสาว หรือล้อเลียนพ่อเฒ่าได้ ดังที่พวกเขา
กล่าวว่า “ถ้าเขยไม่ร�ำ ไม่เล่น พิธีไม่ถือว่าแล้ว” (สรพงษ์ ค�ำตัน และ เนือง 



   161 161

ซุมจันทน์. 2560: สัมภาษณ์)
สิ่งนี้สวนทางกับเวลาปกติ (นอกพิธีกรรม) อย่างมาก เพราะในเวลา

ปกต ิ(ตามโครงสร้างสงัคมพวกเขา) เขยจะถกูกฎเกณฑ์หรอืข้อห้าม (ฮตีคอง) 
ควบคมุพฤตกิรรมและความสมัพันธ์ต่อบรรดาผูอ้าวโุสตระกลูตัง้แต่เจ้าโคตร
ลงมา ผู้เฒ่าเหล่านี้มีอ�ำนาจเหนือเขยอยู่ตลอดเวลา คอยบังคับใช้กฎเกณฑ์
หรือข้อห้ามแก่เขยให้อยู่ในระเบียบ แต่ในพิธีนี้ เขยสามารถกินดื่มละเล่น
สนุกสนาน สามารถหยอกล้อหญิงสาวของตระกูลได้ หญิงสาวที่นั่งอยู่กลาง
ผามพิธีคอยหยิบยื่นเหล้ายาให้ เขยอยากกินอะไร พ่อเฒ่าจ�ำต้องหามาให้

ภาพที่ 3 การฟ้อนร�ำของเขย (ภาพโดยผู้เขียน)

 ญาติพ่ีน้องท่ีมาร่วมงานกจ็ะร่วมวงกินด่ืมอยูร่อบผาม เจ้าภาพจะจดั
สถานที่หรือปะร�ำแยกต่างหากไว้ให้พัก  พวกเขาก็ตั้งวงกินดื่มได้เช่นกัน แต่
ไม่สามารถเข้ามาร่วมในผามพิธี  เหล้ายาและอาหาร 

 เมือ่พธีิด�ำเนินไปถึงกลางดกึ เจ้าโคตร พ่อเฒ่า เขยและสมาชกิตระกลู
ที่เป็นผู้ชาย จะพากันท�ำพิธีดื่มเหล้าสัญญาและน�้ำสาบาน  (ภาพที่ 4) โดย
หมออัลลอยเป็นผู้น�ำพิธี  ก่อนท�ำพิธี เจ้าโคตรจะตักเตือนเขยและลูกหลาน



162 162   

ให้รูก้ฎระเบยีบ/ข้อห้าม ให้รกัษาและปฏบิตัติามฮตีคอง พร้อมห้ามปรามเขย
ไม่ให้ลองคาถาอาคมหรือว่านยากันในพิธีนี้*   ถัดจากนั้นอาจจะมีพ่อเฒ่า 
หรือเขยคนใดคนหน่ึงข้ึนกล่าวส�ำทับค�ำพูดของเจ้าโคตรอีก เสร็จแล้วทุก
คนกจ็ะดืม่เหล้าสัญญาและน�ำ้สาบาน เม่ือเสร็จแล้วกก็ลับเข้าสู่พธีิเดิม หมอ
อัลลอยน�ำเขยสวดเรียกผีมารับเครื่องเซ่น และเขยฟ้อนร�ำไปจนเกือบสว่าง

ภาพที่ 4 พิธีดื่มเหล้าสัญญาและน�้ำสาบาน (ภาพโดยผู้เขียน)

* เก่ียวกับเรื่องไสยศาสตร์นี้ พิธีนี้ได้ถูกบอกกันปากต่อปากว่ามีการเล่นว่านยาหรือคาถาอาคมกัน 
(ในหมู่คนลาว พวกเขาถูกลือว่าเป็นข่าที่มีไสยศาสตร์น่ากลัว) เขยมักจะลองวิชาระหว่างกันว่าใคร
เก่งกว่า หรืออีกฝ่ายจะสามารถแก้ทางคาถาอาคมหรือว่านยาของตัวเองได้หรือไม่ หากไม่จ�ำเป็น
เช่นเป็นสมาชิกของเครอืญาตท่ีิจัดพธีิ คนนอกท่ีไม่เก่ียวข้องจะถกูห้ามหรอืเตอืนไม่ให้เข้ามาร่วมพธิี
เพราะอาจถูกว่านยาหรือคาถาอาคม ผู้เขียนเองในฐานะคนนอกเมื่อขอเข้าดูการท�ำพิธี ก็ถูกปราม
ด้วยเหตุผลดังกล่าว แต่ถึงกระนั้น เมื่อผู้เขียนเข้าดูการท�ำพิธีก็พบว่ามีเงื่อนไขก�ำกับในเร่ืองนี้พอ
สมควร เพราะในระหว่างการประกอบพิธี จะมีการท�ำพิธีดื่มเหล้าสัญญาและน�้ำสาบาน เจ้าโคตร
จะห้ามปรามเขยไม่ให้เล่นว่านยาหรือคาถาอาคม ถ้าใครฝืนกฎจะต้องรับผิดชอบ หมายความว่า
ถ้าเขาเล่นว่านยาหรือคาถาอาคมใส่อีกฝ่ายจนได้รับผลเลวร้าย เจ้าโคตรหรือหมออัลลอยผู้คงวิชา
จะรู้ว่าโดนว่านยาหรือคาถาอาคมใด เมื่อรู้แล้วก็สามารถสืบได้ว่าใครเป็นคนใช้หรือมีว่านยาหรือ 
คาถาอาคมนัน้ เขาจะต้องรบัผิดชอบ หากคนท่ีถกูท�ำไม่หายหรอืตาย จะถือว่าเป็นความผดิของเขา 
บางรายอาจถูกปรับไหมให้เสียควาย



   163 163

วนัสดุท้าย ช่วงเช้าตรู ่เขยจะฆ่าควายเพือ่เซ่นไหว้ผี เจ้าโคตรเป็นผู้น�ำ
ประกอบพิธ ี(ภาพท่ี 5) ควายจะผกูไว้ไม่ไกลจากผาม ใช้เถาวลัย์จากป่าและ
เชอืกผกูตดิกบัต้นไม้ มด้ีายสายสญิจน์โยงทีตั่วควายมาทีผ่ามพธิ ีเจ้าภาพจะ
ถือถาดซึ่งจะมีเทียนและข้าวสาร เจ้าโคตรจะบอกให้เจ้าภาพจุดเทียนเรียก
ให้ผีมารับเครื่องเซ่น (กินควาย) พร้อมหยิบข้าวสารโปรยไปที่ตัวควายและ
รอบๆ  เขยจะใช้ขวานสับลงที่หัวจนควายล้มลง แล้วจึงปาดชิ้นเนื้อที่หู คอ 
และข้อเท้า มาเหน็บที่ปลายไม้ไผ่ (ที่ถูกผ่าแฉกไว้) พร้อมกับกล่าวบอกหรือ
จ�้ำเซ่นไหว้ผีให้มารับเครื่องเซ่น

ภาพที่ 5 การฆ่าควายเพื่อเซ่นไหว้ผี (ภาพโดยผู้เขียน)

ช่วงน้ีเป็นช่วงส�ำคัญอีกช่วงหน่ึง นอกจากจ�้ำเรียกผีมากินควายแล้ว  
สมาชิกคนใดอยากออกจากฮีตคอง หรือผู้ที่ออกไปแล้วอยากกลับเข้ามา* 

* การออกจากฮตีคองนีเ้ปน็ปรากฏการณ์การปรบัตวัตอ่รองกบักฎเกณฑจ์ารีตเดมิทีเ่ขม้งวด ไปมวีถิี
ชวีติทีส่ะดวกมากขึน้ และหันมารบัวัฒนธรรมลาว ในกรณทีีข่อกลบัเข้ามานัน้ เปน็เพราะสมาชกิคน
นัน้เคยขอออกไปแลว้ แตไ่ปไม่วดิไปไมพ่น้จากอำ�นาจผ ี ผตีามมาลงโทษให้เจบ็ไข้ไดป้ว่ย จงึตอ้งทำ�
พิธีกลับคืนเข้ามาอยู่ในความเชื่อและฮีตคองเหมือนเดิม ความเจ็บไข้ได้ป่วยจึงจะหายไป



164 164   

ก็จะถือโอกาสนี้จ�้ำบอกขอออกจากฮีตคองหรือกลับเข้ามา สมาชิกตระกูล
คนหนึ่งคนใดที่แต่งงานไปแล้วอยากให้พ่อดองแม่ดอง (พ่อแม่ของสามี) ขึ้น
เรือนได้ก็ใช้ช่วงนี้จ�้ำขออนุญาต/บอกกล่าว หากไม่เช่นนั้น พ่อดองแม่ดอง 
จะมาหาลกูหลานของตวัเองกไ็ม่สามารถขึน้เรอืนได้ จะต้องนัง่อยูน่อกเรอืน
ให้พ้นจากชายคาตามจารีตฮีตคองที่ก�ำหนดไว้

หลังจากนั้น เขยจะช่วยกันช�ำแหละเนื้อ เนื้อส่วนขาพร้อมสะโพก 
จะถูกน�ำไปให้เจ้าโคตรใหญ่ซึ่งเรียกว่า “เยียะ” ของฝ่ายตระกูลที่จัดพิธีนี ้
เนือ้ส่วนคอน�ำไปให้ลงุหรือพ่ีชายของแม่ซ่ึงเรียกว่า “โน” ของอกีกลุม่ตระกูล  
เป็นที่สังเกตว่าเนื้อควายจะถูกแบ่งให้ทั้งสองกลุ่มตระกูล (ทั้งฝ่ายชายและ
หญงิ อนันบัเนือ่งในการแต่งงาน) ชิน้ส่วนเครือ่งในจะถกูน�ำไปปรงุเป็นอาหาร
น�ำมามอบให้หมออลัลอย ส่วนท่ีเหลอืจะถูกน�ำข้ึนยุง้ข้าวเพือ่แบ่งเป็นกองๆ 
เรียกว่า “พูต” ส�ำหรับแจกให้เขยและญาติพี่น้องที่มาร่วมพิธี 

หลงัจากฆ่าควายเซ่นไหว้ผ ีพธิกีรรมถือว่าลลุ่วง (เพราะผไีด้รบัเครือ่ง
เซ่น กินควายแล้ว) เหลือแต่เพียงน�ำกระดูกผีไปส่งคืนป่าช้า 

ช่วงทีเ่สรจ็พธินีี ้จะมกีารแลกเปลีย่นสิง่ของ โดยเจ้าโคตรจะให้ส่ิงของ
ตอบแทน หากเขยและญาติพี่น้องน�ำผ้าแพรมามอบให้ เจ้าโคตรก็จะมอบ
ตะกร้าและถ้วยตอบแทน หากน�ำผ้าซิ่นมามอบให้ เจ้าโคตรก็จะมอบคุหรือ
ถังตอบแทน* อย่างไรก็ตาม ถ้าเขยหลายคน เจ้าภาพต้องจัดหาสิ่งของมา
มอบให้ครบ 

ส�ำหรับการน�ำกระดูกกลับไปป่าช้านั้น ลูกหลานจะน�ำกระดูกพร้อม
เครื่องเซ่นต่างๆ ไปป่าช้า ซึ่งเรียกว่า “ส่งผี” บางกลุ่มตระกูล หากป่าช้า
อยู่ไกลก็จะใช้รถต๊อกๆ (รถไถนาพ่วงล้อ) ใส่สิ่งของไป นอกจากนี้กระดูกวัว
กระดกูควายก็จะถกูน�ำไปร่วมกบัการส่งผีด้วย เคร่ืองเซ่นไหว้ เช่น ผ้าซิน่ ผ้า
แพร ผ้าโสร่ง ลูกไก่ ข้าวเปลือก ถ่าน ฯลฯ หากใครต้องการก็จะต้องใช้ฝืน
ก่อไฟ (ไม้เซี้ยนก่อไฟ) มาแลกเอาได้ โดยเชื่อว่าเมื่อน�ำไปใช้หรือเอาไปเลี้ยง 

* สมัยอดีต พวกเขาจะต้องตำ�ฝ้ายไว้ทอผ้าเพื่อนำ�มาร่วมพิธีระเปิป แต่ปัจจุบันนี้ซื้อหาตามร้านค้า
ในตลาด



   165 165

จะท�ำให้เกดิโชคหรือความอดุมสมบูรณ์ เมือ่น�ำกระดกูคนตายและเครือ่งเซ่น
ไปส่งที่ป่าช้าแล้ว ก็ถือว่าเป็นการส่งผี เสร็จพิธีระเปิป

อย่างไรก็ตาม การจัดพิธีระเปิปตามที่กล่าวมานั้น ในปัจจุบันมีการ
ปรับเปลี่ยนพอสมควร จากที่เคยจัด 3 วัน 2 คืนก็ปรับลดลงเหลือเพียง 1 
วัน 1 คืน โดยวันแรกตั้งผามและตอนบ่ายแห่กระดูกผีมาจากป่าช้า กลาง
คืนท�ำพิธีรอบผาม รุ่งเช้าฆ่าควายจ�้ำบอกผี ตอนสายก็น�ำกระดูกผีไปส่งที่
ป่าช้า ส่วนการแห่กระดูกและเรียกวิญญาณมารับเครื่องเซ่นนั้น ในอดีต
จะใช้แต่เพียงปะเนาะและกะบั้งเท่านั้น แต่ปัจจุบันนี้พวกเขาใช้ฆ้อง (แทน 
ปะเนาะ) และกะบั้งไม้ไผ่เคาะรอบผาม 4-5 รอบ หลังจากนั้นก็เปิดเพลง
และดนตรีเพื่อฟ้อนร�ำ เขยเมามายและร�ำกันสนุกสนาน 

ในบริบทของการเปลี่ยนแปลง (ซึ่งส่วนหนึ่งสัมพันธ์กับการรับ
วัฒนธรรมลาว) ผูเ้ขยีนยงัพบว่านอกจากเขยแล้ว ญาติพีน้่องคนอืน่ก็สามารถ
เต้นร�ำได้ด้วย แต่จะอยู่ข้างนอกผาม เมื่อพวกเขาดื่มจนเมามายแล้วก็สร้าง
ความสนุกสนานกันตลอดคืน การใช้เครื่องเสียงเพื่อเปิดเพลงจะท�ำสลับกับ
การเคาะฆ้องและกะบั้ง โดยหมออัลลอยจะสวดและเขยจะเคาะฆ้องและ
กะบั้งร�ำรอบผามประมาณ 4-5 รอบแล้วก็เปิดดนตรี ซึ่งจะท�ำสลับกันเช่น
นี้ไปจนรุ่งเช้าอีกวัน (แต่พอดึกมากๆ ก็อาจจะเปิดแต่ดนตรีอย่างเดียว แล้ว
ค่อยมาเริ่มท�ำพิธีเคาะฆ้องและกะบ้ังใหม่ในเวลาค่อนแจ้งก่อนเสร็จพิธีใน
ช่วงสาย) ชาวข่าพระแก้ว (วินัย ดวงปัญญา, โสม ซุมจันทน์ และ มั่น ค�ำผุย  
2560: สมัภาษณ์) ได้อธบิายถึงการเปลีย่นแปลงนีว่้า ทกุคนต่างก็ปรบัเปลีย่น
วถิชีวิีต เร่งรบีกบังานของตวัเอง จงึลดให้เหลอืลงเพยีง 1 วนั 1 คืน ประกอบ
กับสามารถช่วยลดค่าใช้จ่ายท่ีจะหมดไปในการเตรียมสิ่งของเครื่องใช้และ
เคร่ืองดื่มกินที่จะต้องเลี้ยงแจกจ่ายให้กับญาติพี่น้อง และการเปิดเพลง 
ก็ท�ำให้สนุกสนานซึ่งได้ประยุกต์จากวัฒนธรรมลาวที่มักจะใช้ดนตรีหมอล�ำ 
หรือร�ำวงมาฉลองกันเมื่อยามมีบุญ แต่ถึงกระนั้น กลุ่มตระกูล (มู) และ
สมาชิกในกลุ่มท่ีถือผีเดียวกัน ทุกคนถือว่าเมื่อมีสมาชิกคนใดคนหนึ่ง เช่น 
พ่อแม่เสียชีวิตแล้วจะต้องท�ำพิธีน้ี แต่เวลาจะช้านานนั้นขึ้นอยู่กับความ



166 166   

พร้อมของลูกหลานและเครือญาติ หากไม่จัดพิธีนี้ถือว่าผียังไม่ได้รับ/กิน
เครือ่งเซ่น ฮตีคองหรอืประเพณจีะยงัค้างคาไม่แล้วเสรจ็ บางครัง้หากปล่อย
ไว้นาน ผีอาจมาต้องมาสูน (ท�ำร้าย) สมาชิกให้พบกับความเลวร้าย ดังเช่น
ในกลุ่มตระกูลหนึ่ง (บ้านโนนพระเจ้า) พ่อของเขาเสียชีวิตไปแล้ว แต่ยังไม่
ได้ท�ำพิธีระเปิป ลูกชายออกไปท�ำงานในประเทศไทย ต่อมาเขามีอาการ
ปวดท้อง ไปหาหมอรักษาก็ไม่หาย ได้โทรศัพท์มาหาญาติพี่น้อง ญาติพี่น้อง
ได้ปรึกษาเจ้าโคตร และผู้อาวุโสตระกูล พร้อมให้หมอดูท�ำนาย ก็เห็นว่า
เป็นเพราะเขาไม่ท�ำพิธีระเปิปให้พ่อ แม้จะอยู่ในเดือน 6 ซึ่งเป็นเดือนที่เลย
ช่วงเวลาจัดพิธีมาแล้ว แต่เมื่อเกิดความเจ็บป่วยเช่นนี้ พ่อเฒ่าแม่เฒ่าและ
ผู้อาวุโสตระกูลจึงตกลงกันให้จัดพิธี จึงจ�ำเป็นต้องจัดพิธีระเปิปนอกระยะ
เวลาที่เคยจัดกันในเดือน 3-4

การเปลี่ยนแปลงของพิธีดังกล่าวเป็นไปอย่างสอดคล้องกับบริบท
อ�ำนาจและความเปลี่ยนแปลง เพราะข่าพระแก้วอยู่ภายใต้การปกครอง
ของรัฐบาลลาวและวัฒนธรรมลาวซึ่งเป็นวัฒนธรรมหลักทั้งในระดับ 
ท้องถิ่นและรัฐอันมีผลต่อการผสมผสานทางวัฒนธรรม ชาวข่าพระแก้ว 
เริ่มมีการรับวัฒนธรรมและประเพณีลาวเข้ามาผสมผสาน มีการแต่งงาน
กับคนลาวจ�ำนวนหนึ่ง มีการออกจากผี (เรียกว่า “เลาะรี้ต” ซึ่งโดยจารีต
จะมีการท�ำพิธีฆ่าควายเซ่นไหว้อีกต่างหาก) แต่ในหลายกรณีได้ฉวยใช้พิธี
ระเปิปนี้ซึ่งจะต้องฆ่าควายอยู่แล้วในการท�ำพิธีออกจากผี (ตามที่ได้กล่าว
มาแล้ว) การหันมารับวัฒนธรรมลาวแสดงออกได้ชัดจากการที่ชุมชนมีวัด 
อันเป็นสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมพุทธศาสนา และมีการจัดประเพณี
ตามเดือน (ฮีตสิบสอง) แบบวัฒนธรรมลาว อย่างไรก็ตาม ภายใต้การ
เปลี่ยนแปลง พิธีระเปิปกลับยังถูกสืบต่อไว้อยู่ (เห็นได้จากที่ยังมีการจัดพิธี
นีอ้ยูท่กุๆ ปีจนถงึปัจจบุนั)  แม้จะมปีรบัเปลีย่นรายละเอยีดบ้างดังทีไ่ด้กล่าว
มา การธ�ำรงอยู่ของพิธีนี้ได้ถูกท�ำให้เป็นภาพแทนที่สัมพันธ์กับการบอกเล่า
ถึงตัวเองว่าเป็น “ข่าพระแก้ว” ต่อการรับรู้ของคนภายนอก เช่น คนลาว
และเจ้าหน้าที่ห้องการ (เจ้าหน้าที่รัฐ) ถือว่าพิธีนี้เป็นอัตลักษณ์ของชาวข่า 



   167 167

พระแก้ว แม้ผู้เขียนเองยังถูกเข้าใจว่าก�ำลังมาถ่ายท�ำสารคดีเกี่ยวกับพิธีนี ้
ชาวข่าพระแก้วพยายามทีจ่ะเน้นย�ำ้กบัผูเ้ขยีนให้น�ำเสนอว่าพิธนีีเ้ป็นพิธขีอง
ข่าพระแก้ว ไม่มีในที่อื่น โดยนัยนี้ ข่าพระแก้วแม้จะรับความเปลี่ยนแปลง
หรืออยู่ในภาวะก�ำลังเปลี่ยนแปลง (becoming) ทางวัฒนธรรมและวิถี
ชีวิต แต่พิธีระเปิปยังได้รับการสืบทอดและน�ำมาประกอบสร้างตัวตนทาง
ชาติพันธุ์อยู่ ซ่ึงอาจจะมีส่วนส�ำคัญเชิงสถานะทางสังคมดังจะวิเคราะห์ใน
ตอนท้าย

สรุปและวิเคราะห์
เทอเนอร์มองโครงสร้างสังคมเป็นกระบวนการ โดยมีภาวะ 2 ภาวะ

คือภาวะโครงสร้าง (structure) และภาวะไร้โครงสร้าง ทั้งสองมีความ
เกี่ยวข้องสืบเน่ืองกันตลอดเวลา มนุษย์ในสังคมได้รับการปลดปล่อยจาก
ภาวะโครงสร้างไปสู่ภาวะไร้โครงสร้าง (ช่ัวขณะ) แล้วหวนกลับมาสู่ภาวะ
โครงสร้างอีกครั้ง (Turner 1959) จึงท�ำให้ภาวะทั้งสองไม่สามารถด�ำรง
อย่างโดดเด่ียวได้ แต่เกี่ยวเนื่องเป็นกระบวนการ ในการเปล่ียนผ่านนี้ มี
คุณสมบัติท่ีไร้โครงสร้างอันเป็นกระบวนการที่เกิดขึ้นโดยอยู่ระหว่างภาวะ
โครงสร้าง เทอเนอร์ใช้ค�ำเรียกช่วงเวลาน้ีว่า “ช่วงชายขอบ” หรือ “ช่วง
ระหว่าง” (between) ถือเป็นช่วงที่อยู่ขอบริมแห่งโครงสร้าง (structure)  
(พิเชฐ สายพันธ์ 2556: 15-18)   

อย่างไรก็ตาม เทอเนอร์ได้น�ำแนวคิดช่วงระหว่าง (liminality) มาใช้
จดัลกัษณะของช่วงชายขอบ 2 แบบ คอื  1. วธิกีารแห่งการเล่ือนสถานภาพ 
(status elevation) ผู ้เข้าร่วมพิธีจะเลื่อนจากสถานภาพต�่ำขึ้นไปยัง
สถานภาพที่สูงขึ้น  2. พิธีกรรมแห่งการแปรสถานภาพ (status reversal) 
ผู้เข้าร่วมพิธีกรรมจะแสดงสถานภาพต่างไปจากสถานภาพปกติของตน มัก
เป็นพิธีกรรมในช่วงวงจรแห่งฤดูกาลประจ�ำปีหรือพิธีกรรมแห่งวิกฤตของ
สังคม เช่น เมื่อสังคมเกิดความอดยาก แห้งแล้ง เกิดโรคระบาด เป็นต้น 

การวิเคราะห์พิธีกรรมในทัศนะของเทอเนอร์นั้นมีลักษณะเป็นการ



168 168   

วิเคราะห์เชิงกระบวนการ (process analysis)  ความหมายเชิงสัญลักษณ์
ในพิธีกรรมมีความสัมพันธ์โดยตรงกับคุณสมบัติแห่ง “ช่วงชายขอบ” ทั้งนี้
เพราะ “ช่วงชายขอบ” เป็นเงือ่นไขหนึง่ในการสร้างสญัลักษณ์หรอืพธิกีรรม  
บุคคลที่อยู่ใน “ช่วงชายขอบ” นั้นจะมีลักษณะที่ก�ำกวม กลับหัวกลับหาง 
กลับบทบาทหรอืกฎเกณฑ์ทีต่วัเองเคยประพฤตติามโครงสร้างหรอืจารตีฮีต
คองเดมิ เพราะเขาก�ำลงัเคลือ่นผ่านสภาวะและต�ำแหน่งพืน้ทีท่างวฒันธรรม 
อันท�ำให้เขาอยู่ใน “ต�ำแหน่งที่อยู่ระหว่าง” (betwixt and between 
position) (Turner 1969) ต�ำแหน่งดังกล่าวจะแยกบุคคลนั้นออกจาก
สถานภาพเดิม ท�ำให้บุคคลท่ัวไปรู้ว่าบุคคลน้ันได้ผ่านเข้าสู่สถานภาพใหม่
แล้ว นอกจากนี้ภาวะชายขอบยังเป็นที่มาของอ�ำนาจอีกด้วย (Douglas 
1966: 97) ซึง่ตามทศันะของเทอเนอร์แล้ว สภาวะของขัน้ตอนในการเปลีย่น
ผ่านน�ำไปสู่ความเชื่อในอ�ำนาจแห่งการป้องกันรักษาและอ�ำนาจแห่งการ
ลงโทษต่อผูเ้ข้าร่วมพธิกีรรมในช่วงชายขอบเพือ่ได้รบัสถานภาพใหม่ (พเิชฐ 
สายพันธ์, 2556: 17) 

นอกจากนี ้ภาวะชายขอบเป็นภาวะท่ีท�ำให้คนเท่ากนั (communitus) 
ชัว่ขณะ ภาวะนีไ้ม่สามารถด�ำรงอยูไ่ด้อย่างโดดเด่ียว เนือ่งจากเป็นต�ำแหน่ง
ทีอ่ยูถ่ดัจาก “โครงสร้าง” (structure) ภาวะชายขอบซึง่เป็นภาวะการท�ำให้
คนเท่ากัน (communitus) ชั่วขณะน้ันจึงเป็นกระบวนการที่กลับไปกลับ
มาระหว่าง communitus กับ structure แสดงให้เห็นว่าสังคมมีความ
เคลื่อนไหวอยู่ตลอดเวลา  

ภาวะชายขอบหรอืกลับบทบาท/กฎเกณฑ์นี ้อาจารย์นธิ ิเอยีวศรวีงศ์  
(2536: 18-19) เคยน�ำมาใช้ในการวิเคราะห์บุญบ้ังไฟของชาวยโสธร โดย
ชี้ให้เห็นว่าพิธีบุญบั้งไฟน้ันก่อให้เกิดความหมายหลายประการ หนึ่งในนั้น
คอืการละเมิดกฎเกณฑ์และธรรมเนียมท่ีถือปฏิบตัท่ัิวไปในชวีติปกติของคน
อสีาน บญุบัง้ไฟเช่ือกนัว่าเป็นการปลดปล่อยคนให้หลดุพ้นจากข้อบงัคบัของ
ชมุชนชัว่คราว เพราะชมุชนอสีานน้ันมีชีวติความเป็นอยูท่ีใ่กล้ชดิกนัมาก กฎ
เกณฑ์และขนบธรรมเนยีมต่างๆ ทีก่�ำหนดความสมัพนัธ์ของบคุคล มอี�ำนาจ



   169 169

ในการบงัคบัพฤตกิรรมของบคุคลได้สงู จงึจ�ำเป็นต้องมพีธิกีรรมทีป่ลดปล่อย
ความกดดนัท่ีได้รบัในชวิีตประจ�ำวนัลงเสยีบ้าง บญุบัง้ไฟได้เข้ามาท�ำหน้าที่
เป็นพิธีกรรมดังกล่าว ด้วยการกลับบทบาทกลับกฎเกณฑ์ในบริบทของ
พิธีกรรม เช่น การแสดงการร่วมเพศ อวัยวะเพศ หรือความหยาบโลนอื่นๆ 
ซึ่งเป็นการกระท�ำท่ีละเมิดกฎเกณฑ์ทางมารยาทของชุมชน การแต่งกาย
ที่ผิดปกติธรรมดา การวิวาทกันอย่างรุนแรงแต่ก็ท�ำในบริบทของพิธีกรรม 
ตลอดจนการล่วงละเมิดสถานะทางสงัคมของบคุคล เช่น มรีายงานว่าในงาน
บุญบั้งไฟนั้น ลูกเขยอาจล้อเลียนพ่อตาได้ บุญบั้งไฟจึงช่วยลดความกดดัน
จากกฎเกณฑ์ที่ควบคุมคนในภาวะปกติ และช่วยยืนยันโครงสร้างสังคม

อย่างไรก็ตาม การท�ำระเปิปเป็นการท�ำพิธีที่สัมพันธ์กับระบบความ
เชือ่เฉพาะตัวเร่ืองผขีองชาวข่าพระแก้ว ในระหว่างพธิไีด้แสดงช่วงทีม่คีวาม
ศักดิ์สิทธ์ิ และมีสภาวะที่ก�ำกวม เป็นสภาวะที่เรียกว่า “ภาวะระหว่าง/
ชายขอบ” (liminality) ของโครงสร้าง (structure) ในภาวะนี้ผู้คนจะ
แสดงพฤติกรรมท่ีในชีวิตประจ�ำวันท�ำไม่ได้ในโครงสร้างปกติ เขยสามารถ 
ละเล่น หยอกล้อหญิงสาว ล้อเลียนหรือเล่นหยาบโลนกับพ่อเฒ่าและ 
ผู้อาวุโสตระกูลได้

ผู้เข้าร่วมพิธีอยู่ในภาวะระหว่าง (between) ของโครงสร้างสังคม 
(structure) ใน “สภาวะระหว่าง” น้ันไม่มีโครงสร้างสงัคม (non-structure)  
(Turner 1969) สภาวะดังกล่าวได้แยกผู้ร่วมพิธีเช่น เขย ออกจากสภาพ
เดมิของโครงสร้าง หลงัเสร็จพิธ ีผูเ้ข้าร่วมพิธจีะถกูหลอมรวมเข้าสู่กฎเกณฑ์
ปกติ เป็นสภาวะของการกลับมาร่วมใหม่ (re-assimilation) เขย เจ้าโคตร
และสมาชิกหวนกลับเข้าสู่ชุดความสัมพันธ์ทางสังคม/จารีต พิธีกรรมจึงได้
ก่อตวัหรอืตอกย�ำ้ความศกัดิส์ทิธิอ์นัเป็นส่วนหนึง่ของกฎเกณฑ์/ฮีตคองของ
โครงสร้างความสัมพันธ์ทางสังคม

ในอกีด้านของอ�ำนาจศกัดิส์ทิธิ ์เมือ่ผ่านการท�ำพธิแีล้ว ผหีรอืวญิญาณ
ของผู้ตายจะได้กลายเป็นผีบรรพบุรุษที่คอยปกป้องคุ้มครองลูกหลาน ซึ่ง
ก่อนท�ำพธินีี ้วญิญาณดงักล่าวอาจอยูใ่นสภาวะดิบหรอืเป็นผีร้ายทีล่่องลอย



170 170   

เพือ่รอการท�ำพิธี หากไม่ท�ำพธิน้ีีผหีรอืวญิญาณจะมาต้องมาสูนลูกหลานให้
เจ็บไข้ได้ป่วย พิธีนี้จึงสะท้อนการเปลี่ยนผ่านในโลกของคนตายและความ
เชื่อเป็นที่มาของอ�ำนาจแห่งการป้องกันรักษาและอ�ำนาจแห่งการลงโทษ 
รวมถึงก่อให้เกิด “ความสัมพันธ์เชิงอ�ำนาจ” ของคนตามล�ำดับชั้นผ่านกฎ
ระเบียบหรือฮีตคอง

นอกจากนี้ยังมีการเปลี่ยนสถานภาพในโลกของคนซ้อนทับอยู่ในพิธ ี
โดยเฉพาะคือการเปลี่ยนสภาพของเขย เพราะเมื่อผู้อาวุโสในตระกูลตาย
ลง บรรดาเขยย่อมได้รับการเลื่อนอาวุโสขึ้นไปตามล�ำดับจนถึงขั้นต�ำแหน่ง
เจ้าโคตร เหตนุี ้เมือ่ชายคนละกลุม่ตระกลูมาเป็นเขยในกลุ่มตระกลูเดียวกนั 
ในคราวถงึพิธีระเปิป พวกเขา (ซึง่บางกรณอีาจอยูใ่นสถานะเท่ากนัทีจ่ะได้รบั
ต�ำแหน่งสงูข้ึนของตระกลูตนเอง) จงึอาจลองวชิาอาคมระหว่างกนัเพือ่แสดง
ให้เหน็ถงึความเหมาะสมกบัต�ำแหน่งทีจ่ะได้รบัในโอกาสทีจ่ะมาถงึ เป็นการ
แสดงอ�ำนาจศกัดิส์ทิธิห์รอืเวทมนตร์ท่ีมนัียส�ำคญัต่อการทีจ่ะได้เล่ือนล�ำดับ
ช้ันในโครงสร้างตระกูลของตัวเองในที่สุด นอกจากนี้ ในระหว่างประกอบ
พิธี เขยสามารถหยอกล้อพ่อเฒ่าได้ สิ่งนี้มีนัยสัมพันธ์กับการมีสถานภาพ
ที่เท่าเทียมระหว่างเขยกับคู่สนทนา (ซึ่งเป็นเจ้าโคตรหรือพ่อเฒ่า) อันเป็น
สถานภาพที่เขยก�ำลังเคลื่อนไปสู่ในระยะเวลาข้างหน้าด้วย  

พิธีนี้ยังสัมพันธ์กับวงจรการผลิตของชาวข่าพระแก้วอย่างส�ำคัญ 
เพราะการจัดพธิใีนเดือน 3 เป็นช่วงของการเร่ิมต้นท่ีจะท�ำการผลติ (ถากถาง
ตระเตรียมพ้ืนที)่ การท�ำพธิรีะเปิปซึง่ถูกจดัในช่วงเดอืนนีไ้ม่เพยีงเพือ่เปลีย่น
ผ่านวิญญาณผู้เสียชีวิตไปเป็นผีบรรพบุรุษเท่านั้น หากแต่ยังส่งผลต่อความ
สมดุลของชุมชนและการผลิตในรอบปีด้วย เพราะหากพิธีน้ีไม่ถูกจัดขึ้น 
วิญญาณผู้ตายจะยังคงล่องลอย และอาจมาลงโทษ (มาสูน) สมาชิกให้ได้
รับการเจ็บไข้ได้ป่วย ท�ำให้เกิดการเสียความสมดุลและความสัมพันธ์ของ
สมาชิก ท้ายที่สุดก็ย่อมมีผลกระทบต่อการผลิตนั่นเอง (เป็นที่สังเกตว่าแม้
ปัจจุบันพวกเขาได้หันมาท�ำนาลุ่มแบบคนลาว การท�ำพิธีนี้ในเดือน 3 ยังคง
ถูกจัดอยู่ซึ่งผสมผสานกับวัฒนธรรมลาวได้)



   171 171

ส�ำหรบัเทอเนอร์น้ัน ในภาวะปกตสิงัคมย่อมจะมรีอยปรแิยกแตกหกั
ด้วยพลัง 2 ด้าน ระหว่างด้านหนึ่งคือความจ�ำเป็นที่จะต้องควบคุมสังคม 
(เพื่อให้คนอยู่ร่วมกัน) กับอีกด้านหนึ่งคือความต้องการตอบสนองแรงขับ
หรือความต้องการภายในของปัจเจก พลังทั้งสองนี้ไม่สามารถบรรจบกัน
ได้ง่ายนัก ในสังคมจึงต้องมีสิ่งที่จะสามารถประนีประนอมพลังทั้งสองเข้า
ด้วยกัน พิธีกรรมได้เข้ามาท�ำหน้าที่ดังกล่าวนี้ ช่วยธ�ำรงความเป็นปึกแผ่น 
ท�ำให้สังคมไม่พังทลายไป พิธีระเปิปได้ท�ำให้มี “ช่วงระหว่าง” (liminality) 
กลับบทบาทและกฎเกณฑ์ ท�ำให้คนอยู่ในภาวะความเท่ากันช่วงเวลาหนึ่ง 
(Turner 1969: 96)  อันจะท�ำให้ผ่อนคลาย รู้สึกว่ากฎเกณฑ์ที่มีอยู่ในชีวิต
จริงไม่เกินไปกว่าภาระที่จะแบกรับได้ พิธีระเปิปจึงถือว่าเป็นพิธีสร้างให้
เกิดการละเมิดกฎเกณฑ์และธรรมเนียมที่ถือปฏิบัติการทั่วไปในชีวิตปกติ 
เป็นการปลดปล่อยคนให้หลุดพ้นจากข้อบังคับของชุมชนชั่วขณะ เพราะ
ชุมชนชาวข่าพระแก้วน้ันมีชีวิตความเป็นอยู่ที่ใกล้ชิดกัน มีกฎเกณฑ์และ
จารีตต่างๆ ที่คอยก�ำหนดความสัมพันธ์ของบุคคล ผู้ที่ไม่อยู่ในกฎระเบียบ
หรือละเมิดกฎข้อห้ามอาจถูกลงทัณฑ์จากชุมชนและผีได้ จึงจ�ำเป็นต้องมี
พิธีกรรมที่ปลดปล่อยความกดดันที่ได้รับในชีวิตประจ�ำวันลง พิธีระเปิปได้
เข้ามาท�ำหน้าที่เป็นพิธีกรรมดังกล่าว ด้วยการกลับบทบาทกลับกฎเกณฑ์
ในบริบทของพิธีกรรม เช่น การหยอกล้อหญิงสาว  การเล่นทะลึ่ง/ล้อเลียน
พ่อเฒ่าหรือเจ้าฮตี ซึง่เป็นการกระท�ำทีล่ะเมดิกฎเกณฑ์ทางจารตีของชมุชน 
พิธีระเปิปจงึช่วยลดความกดดนัจากกฎเกณฑ์ทีค่วบคมุคนในภาวะปกตแิละ
ช่วยยืนยันโครงสร้างสังคม

เมื่อเราพิจารณากระบวนการประกอบพิธีระเปิปตั้งแต่ต้นจนจบ จะ
เห็นความหมายของบทบาทของผูเ้ข้าร่วม เช่น การตดัสนิใจว่าจะจดัพิธกีรรม
หรือไม่ขึ้นอยู่กับที่ประชุมของผู้อาวุโสของตระกูล  ผีสูงสุดและผีบรรพบุรุษ
ซึ่งเป็นสถาบันท่ีส�ำคัญของหมู่บ้านจะได้รับการเซ่นไหว้ด้วย หมออัลลอย 
ซึง่ได้รบัการนับถือจากชาวบ้านกเ็ข้ามามีบทบาทส�ำคญัทีเ่ป็นแม่งานในการ
ท�ำพิธี เขยเป็นผู้ร่วมพิธีที่ขาดมิได้ ทั้งเป็นแรงงานในการเตรียมพิธี และการ



172 172   

ฟ้อนร�ำ  เจ้าโคตรและพ่อเฒ่าจะต้องร่วมพิธีในฐานะผู้อาวุโสตระกูล  ส่วน
เครือญาติพี่น้องเข้าร่วมพิธีในฐานะที่ถือผีเดียวกัน ฉะนั้น เมื่อวิเคราะห์
บทบาทของบุคคลต่างๆ ท่ีร่วมในพิธีแล้ว จะเห็นได้ว่าพิธีระเปิปเป็นการ
ยืนยัน “โครงสร้างทางสังคม” ไปในตัว อีกทั้งยังเป็นเสมือนการเลี้ยงแจก
จ่ายและกระชบัความสมัพนัธ์ทางสงัคมและฮตีคอง เช่น การด่ืมเหล้าสัญญา
และน�ำ้สาบานระหว่างสมาชกิตระกลู  และการทีเ่จ้าโคตรมอบส่ิงของให้เขย
หลังจากเสร็จพิธี

อนึง่ ผูเ้ขยีนมจีดุมุ่งหมายในการเสนอบทความเพือ่บนัทกึรายละเอยีด
พิธีระเปิปของข่าพระแก้วที่ยังไม่เคยมีใครบันทึกไว้ และแสดงประโยชน์
ของการใช้ข้อมูลในการวเิคราะห์โดยใช้กรอบแนวคดิมานษุยวิทยาคลาสสิค
ของเทอเนอร์เกี่ยวกับ liminality ตามท่ีได้วิเคราะห์มาแล้ว อย่างไร
ก็ตาม เนื่องจากข่าพระแก้วเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ท่ีมีประชากรเป็นส่วนน้อย 
ภายใต้รัฐลาว อ�ำนาจรัฐและการครอบง�ำทางวัฒนธรรม รวมถึงการ
เปล่ียนแปลง ได้มีผลต่อการผนวกรวมกลุ่มชาติพันธุ์ไปสู่ความเป็นลาว 
ในฐานะพลเมือง และปรับลับ (shape) ชาวข่าพระแก้วให้ต่อรองกับจารีต
ฮีตคองและผสมผสานเข้ากับวัฒนธรรมลาวและความเปลี่ยนแปลง 

พิธีระเปิปมีส่วนแสดงถึงพลวัตชาติพันธุ ์ในฐานะทรัพยากรทาง
วัฒนธรรมที่พวกเขาเลือกสรรมาใช้ในการประกอบสร้างความเป็นข่าพระ
แก้ว กล่าวคือ เนื่องจากการเป็นข่าพระแก้วมีนัยส�ำคัญทางประวัติศาสตร์
และการเมืองลาว-ไทย (ตามที่ได้กล่าวไว้ในตอนต้น) การแสดงความเป็น
ข่าพระแก้วจึงมีนัยของการปรับเปลี่ยนความสัมพันธ์เชิงอ�ำนาจกับคนลาว
ในท้องถิ่นซึ่งเป็นกลุ่มที่มีสถานะทางสังคมเหนือกว่า อย่างน้อยความเป็น
ข่าพระแก้วยังเชื่อมโยงตัวตนของพวกเขาไปยังพระพุทธรูปศักดิ์สิทธ์ิที่มี
ความส�ำคัญในทางประวัติศาสตร์  ความเป็นข่าพระแก้วจึงมีประโยชน์ทาง
ชาติพันธุ์   แต่ความเป็นกลุ่มชาติพันธุ์นั้นก็จ�ำต้องแสดงให้เห็นถึงลักษณะ
เฉพาะวัฒนธรรมบางอย่าง เหตุนี้ แม้จะเกิดการปรับตัวและผสมผสาน
วัฒนธรรมกับคนลาว แต่การจัดพิธีระเปิปยังคงได้รับการสืบต่ออยู่ โดยถูก



   173 173

น�ำมาใช้เป็นภาพแทนของความเป็น “ข่าพระแก้ว” เป็นกลุ่มที่มีประเพณี
วัฒนธรรมของตนเอง โดยนัยนี้ พิธีระเปิปจึงได้ถูกตีความและปรับความ
หมายใหม่ ซึ่งเป็นได้ทั้งฉวยใช้ประโยชน์ เช่น ท�ำพิธีออกจากผี และการน�ำ
มาประกอบสร้างความเป็นข่าพระแก้ว ในบริบทของความเปลี่ยนแปลง

   



174 174   

บรรณานุกรม 

ภาษาไทย

กรมศิลปากร, 2484ก. “พงศาวดารนครจ�ำปาศักด์ิฉบับพระยามหาอ�ำมาตยาธิบดี.” ประชุม
พงศาวดารภาคที่ 70 เรื่องเมืองนครจ�ำปาศักดิ์. กรุงเทพฯ: ศิลปากร.

__________, 2484ข. “พงศาวดารนครจ�ำปาศักดิฉ์บบัหม่อมอมรวงศ์วจิติร (ม.ร.ว.ปฐม คเณจร).” 
ประชุมพงศาวดารภาคที่ 70 เรื่องเมืองนครจ�ำปาศักดิ์. กรุงเทพฯ: ศิลปากร.

เกียรติศักดิ์ บังเพลิง, 2558. ชุมชนชาติพันธุ์ “บรู” ร่วมสมัยบนพื้นที่ชายแดนไทย-ลาว: วิถีชีวิต
และการปรับตัวทางวัฒนธรรม. ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขามานุษยวิทยา คณะสังคมวิทยา
และมานุษยวิทยา มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, กรุงเทพฯ. 

__________, 2559. ข่าพระแก้ว: พลวัตชาตพินัธ์ุในบรบิทประวัตศิาสตร์และการเมอืงลาว-ไทย. 
กรุงเทพฯ: ส�ำนักงานคณะกรรมการวิจัยแห่งชาติ (วช.). 

เติม วิภาคย์พจนกิจ, 2530. ประวัติศาสตร์อีสาน. กรุงเทพฯ: มูลนิธิโครงการต�ำราสังคมศาสตร์
และมนุษยศาสตร์.

นิธิ เอียวศรีวงศ์, 2536. ท่องเที่ยวบุญบั้งไฟในอีสาน: บุญบั้งไฟต้องรับใช้ชาวยโสธร ไม่ใช่ชาว
ยโสธรรับใช้บุญบั้งไฟ. กรุงเทพฯ: มติชน.

พิเชฐ สายพันธ์, 2539. “นาคาคติ” คติอีสานลุ่มน�้ำโขง: ชีวิตทางวัฒนธรรมจากพิธีกรรมร่วมสมัย.  
สังคมวิทยาและมานุษยวิทยามหาบัณฑิต คณะสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา มหาวิทยาลัย
ธรรมศาสตร์, กรุงเทพฯ.

ภาษาต่างประเทศ

ກມົຊນົເຜົາ, 2008. ບນັດາຊນົເຜົາໃນ ສປປ.ລາວ. ວຽງຈນັ: ກມົຊນົເຜົາ.
Douglass, M., 1966. purity and danger. Great Britain: redwood burn limited.

Turner, V. W., 1969. The ritual process: structure and anti-structure. Chicago: 
Aldine Pub. Co. [1969].

ผู้ให้สัมภาษณ์

เนือง ซุมจันทน์. 2560. สัมภาษณ์โดยผู้เขียน. จ�ำปาสัก : 18 มีนาคม.

แก่น ดวงปัญญา. 2560. สัมภาษณ์โดยผู้เขียน. จ�ำปาสัก : 25 มีนาคม.

วินัย ดวงปัญญา. 2560. สัมภาษณ์โดยผู้เขียน. จ�ำปาสัก : 25 มีนาคม.

สรพงษ์ ค�ำตัน. 2560. สัมภาษณ์โดยผู้เขียน. จ�ำปาสัก : 25 มีนาคม.

สวน ซุมจันทน์. 2560. สัมภาษณ์โดยผู้เขียน. จ�ำปาสัก : 25 มีนาคม.

โสม ซุมจันทน์. 2560. สัมภาษณ์โดยผู้เขียน. จ�ำปาสัก : 26 มีนาคม.

มั่น ค�ำผุย. 2560. สัมภาษณ์โดยผู้เขียน. จ�ำปาสัก : 17 พฤษภาคม.


