
01
ความเชื่่�อแบบผสมผสานระหว่่างพุุทธและพราหมณ์์
จากหลัักฐานจารึึกภาษาสัันสกฤตที่่�พบในประเทศไทย
และกััมพูชูา 

ดร.จิรพัฒน ประพันธวิทยา
Dr. Chirapat Prapandvidya

* ผู ้ช ่วยศาสตราจารย์ ราชบัณฑิต ส�ำนักศิลปกรรม ราชบัณฑิตยสภา อีเมล chirapat.
prapandvidya@gmail.com
  Assistant Professor, Royal Institute, Office of Fine and Applied Arts Royal Society 
email: chirapat.prapandvidya@gmail.com

Syncretism of Buddhism with Brahmanism 
as Evidenced by Sanskrit Inscriptions in 
Thailand and Cambodia

Received: November 10, 2023 | Revised: November 12, 2023 | Accepted: November 21, 2023



10 10   

บ ท คั ด ย่ อ

จากหลัักฐานที่่�เป็็นรููปเคารพ คื ือ พระพุุทธรููปและเทวรููปในศาสนา
พราหมณ์์ชี้้�ว่่าทั้้�งสองศาสนามาถึึงดิินแดนเอเชีียตะวัันออกเฉีียงใต้้เมื่่�อราวพุุทธ
ศตวรรษที่่� 9 (คริิสต์์ศตวรรษที่่� 4) ในอาณาจัักรฟููนััน (Funan) มีีหลัักฐานจารึึก
ภาษาสันัสกฤตที่่�ชี้้�ว่า่ ศาสนาพุทุธ ที่่�ใช้ภ้าษาสันัสกฤตเจริญิรุ่่�งเรือืงในพุทุธศตวรรษ
ที่่� 11 (คริิสต์์ศตวรรษท่ี่� 6) ในขณะเดีียวกัันก็็มีหีลัักฐานจารึึกท่ี่�แสดงว่่ามีีการนัับถืือ
ศาสนาพราหมณ์์ไวษณวนิิกายด้้วย ในภาคกลางของประเทศไทย ซึ่่�งเชื่่�อว่่าเป็็น
ศููนย์์กลางอาณาจัักรทวารวดีี พบจารึึกภาษาบาลีีอายุุประมาณพุุทธศตวรรษท่ี่� 
12-13 (คริิสต์์ศตวรรษที่่� 6-7) เป็็นข้้อความที่่�คััดมาจากพระไตรปิิฎก ภาษาบาลีี
แทบทั้้�งหมด แสดงว่่าพระพุุทธศาสนาในดิินแดนแถบนี้้�เป็็นนิิกายเถรวาทที่่�ยึึดมั่่�น
ในคััมภีีร์์พระไตรปิิฎกภาษาบาลีี ในขณะเดีียวกััน ในช่่วงเวลานั้้�นก็็พบจารึึกภาษา
สัันสกฤตแต่่พบจำนวนน้้อยมาก ซึ่่�งชี้้�ว่่ามีีการนัับถืือศาสนาพราหมณ์์เช่่นเดีียวกััน 
ในสมััยต่่อมามีีจารึึกจำนวนไม่่น้้อยที่่�แสดงถึึงการผสมผสานความเชื่่�อระหว่่าง
ศาสนาพุทุธ และศาสนาพราหมณ์ ์ในดินิแดนที่่�อยู่่�ประเทศไทยและกัมัพููชาในยุคุนั้้�น

คำสำคััญ: เถรวาท, มหายาน, ไศวนิิกาย, ไวษณวนิิกาย 



   11 11

A b s t r a c t

Brahmanism and Buddhism must have reached Southeast Asia 
around the 4th century CE as indicated by iconographic evidence. Epigraphic 
evidence indicates that Buddhism that used the Sanskrit language flourished 
in Funan in the 6th century CE alongside Vaishnavism. A large number 
of inscriptions in Pali, mainly containing extracts from the Buddhist Pali 
canon, could be found in the central part of Thailand during the 6th 
and 7th centuries CE. This indicates that Buddhism practiced in this area 
belonged to the Early Theravāda sect. During the same period, however, 
Brahmanism must have been followed by the people as well, judging 
from the few inscriptions in Sanskrit with Brahmanical content found in 
the area. In the later period there are sizable numbers of inscriptions in 
Sanskrit and Khmer found in Thailand and Cambodia that show syncretism 
of Buddhism with Brahmanism.

Keywords: Theravāda, Mahāyāna, Shaivism, Vaishnavism



12 12   

บทน�ำ
จารึกึภาษาสันัสกฤต (K.40) พบที่่�ปราสาทตาพรหม (วัดับาตี)ี อำเภอ

บาตี ีจังหวัดัตาแก้ว้ ประเทศกัมัพูชูา  ปัจจุบุันัอยู่่�ท่ี่�พิิพิธิภัณัฑสถานแห่ง่ชาติิ
พนมเปญ ประเทศกััมพููชา เป็็นหลัักฐานชี้้�ให้้เห็็นว่่าในรััชกาล พระเจ้้ารุุทร
วรรมััน (Rudravarman) ซึ่่�งปกครองอาณาจัักรฟููนััน ในครึ่่�งแรกของคริิสต์์
ศตวรรษที่่� 6 ศาสนาพุุทธมีีความเจริิญรุ่่�งเรืือง พระองค์์ได้้ส่่งพระภิิกษุุชาว
อิินเดีียชื่่�อปรมารถะ (Paramārtha) หรืือคุุณรััตนะ (Guṇ� aratna) ชาวเมืือง 
อุุชชยิินีี (Ujjayinī) ในประเทศอิินเดีีย ซึ่่�งตอนนั้้�นอาศััยอยู่่�ในอาณาจัักร 
ฟููนััน เป็็นสมณทููตเพื่่�อนำคััมภีีร์์ทางพระพุุทธศาสนาไปถวายจัักรพรรดิิจีีน
ราชวงศ์์เหลีียง (Liang) (Mangmeesukhsiri 2021: 2; Cœdès 1975: 60; 
Majumdar 1953: 4-7)

อย่า่งไรก็็ดี ีหลักัฐานจากจารึึกภาษาสัันสกฤตปราสาทปรำโลเวง (K.6) 
ปัจัจุบุันัอยู่่�เวียีดนามตอนใต้้ ที่่�เรียีกว่่า Go Thap อำเภอ Thap Muoi Dong 
Thap บ่่งชี้้�ว่่ามีีการนัับถืือศาสนาพราหมณ์์ไวษณวนิิกายในรััชกาลก่่อน คืือ
พระเจ้้าชยวรรมััน (Jayavarman) ซึ่่�งปกครองอาณาจัักรฟููนััน ประมาณ 
ค.ศ. 475-514 (Majumdar 1953: 1) จารึึกนั้้�นกล่่าวถึึงเจ้้าชายคุุณวรรมััน 
(Guṇ� avarman) โอรสของพระเจ้้าชยวรรมััน (Jayavarman) เชื้้�อสายของ
พราหมณ์์เกาณฑิินยะ (Kauṇḍinya) ว่ ่าได้้สร้้างรอยพระบาทของพระ

ความเชื่่�อแบบผสมผสานระหว่่างพุุทธและพราหมณ์์จากหลัักฐานจารึึกภาษาสัันสกฤต
ที่่�พบในประเทศไทยและกััมพููชา



   13 13

ด ร. จิ ร พั ฒ น์   ป ร ะ พั น ธ์ วิ ท ย า

วิษิณุ ุเพื่่�อเป็็นท่ี่�เคารพเพื่่�อถวายแด่่พระมารดา มเหสีีของพระเจ้า้ชยวรรมััน 
พระนามว่่ากุุลประภาวตีี (Kulaprabhāvatī) วิษิณุุปาทได้้รับัการขนานนาม
จากพราหมณ์ผ์ู้้�เชี่่�ยวชาญพระเวทว่า่จักัรตีรีถสวามินิ (Cakratīrthasvāmin) 
(สมบััติิ มั่่�งมีีสุุขศิิริิ 2564: 2-12; Majumdar 1953: 2-4; Cœdès 1975: 
59-60)

เนื่่�องจากความขััดแย้้งระหว่่างศาสนาพุุทธกัับพราหมณ์์ไศวนิิกาย
ในรััชสมััยของพระเจ้้าภววรรมัันที่่� 1 (Bhavavarman I) กษััตริิย์์องค์์แรก
แห่่งอาณาจัักรเจนละ (Zhenla) พระภิิกษุุอี้้�จิิง (I-ching) ชาวจีีนได้้บัันทึึก
ไว้้ในตอนสิ้้�นสุุดคริิสต์์ศตวรรษที่่� 7 ว่ ่าศาสนาพุุทธซึ่่�งเคยรุ่่�งเรืืองมาก่่อน
ได้้ถููกทำลายสิ้้�นโดยกษััตริิย์์ใจบาป จนไม่่มีีภิิกษุุเหลืืออยู่่�เลย กษััตริิย์์ใจ
บาปอาจจะหมายถึึงพระเจ้้าภววรรมัันท่ี่� 1 หรืือพระเจ้้ามเหนทรวรรมััน 
(Mahendravarman) ซึ่่�งมีีพระนามเดิิมว่่าจิิตรเสน (Citrasena) (Cœdès 
1975: 67-68) พระเจ้้ามเหนทรวรรมััน ได้้สร้้างจารึึกภาษาสัันสกฤต
เป็็นจำนวนมากเพื่่�อประกาศชััยชนะของพระองค์์ที่่�มีีต่่อดิินแดนต่่างๆ ใน
ประเทศไทย ประเทศกัมัพูชูา และประเทศลาว พร้อ้มกับัประดิษิฐานศิวิลึงึค์์
หรืือโคนัันทิิ (Nandi) ซึ่่�งแสดงว่่าพระองค์์ทรงนัับถืือศาสนาพราหมณ์์ไศว 
นิิกาย (กรมศิิลปากร 2529: 155-157)

จารึึกที่่�พบในภาคกลางของประเทศไทยในช่่วงพุุทธศตวรรษท่ี่� 12-13  
(คริิสต์์ศตวรรษท่ี่� 6-7) ส่ วนใหญ่่จะเป็็นภาษาบาลีี และเป็็นข้้อความท่ี่�คััด



14 14   

มาจากพระไตรปิิฎกแทบทั้้�งสิ้้�น เช่่น คาถา เย ธมฺฺมา (กรมศิิลปากร 2529: 
72-73) ปฏิิจฺฺจสมุุปฺฺปาท  (กรมศิิลปากร 2529: 110-111) ธมฺฺมจกฺฺกปฺฺปวตฺฺ
ตนสุุตฺฺต (กรมศิิลปากร 2529: 104-105) พุุทธอุุทาน (กรมศิิลปากร 2529: 
117-120) นี้้�เป็น็เพียีงส่ว่นหนึ่่�งที่่�ยกมาพอเป็น็ตัวัอย่า่งซึ่่�งชี้้�ให้เ้ห็น็ว่า่ศาสนา
พุุทธที่่�นัับถืือบริิเวณนี้้�เป็็นนิิกายเถรวาทระยะแรกๆ ที่่�ยึึดถืือคำสอนในพระ
ไตรปิฎิก ภาษาบาลี ีอย่า่งไรก็ด็ี ีจากหลักัฐานที่่�เป็็นประติมิากรรมปูนูปั้้�นจาก
เจดีีย์์จุุลประโทน อำเภอเมืือง จัังหวััดนครปฐม  พิิริิยะ ไกรฤกษ์์ มีีความเห็็น
ว่่าศาสนาพุุทธนิิกายสรรวาสติิวาทิิน (Sarvāstivādin) ที่่�ใช้้ภาษาสัันสกฤต
ก็็มีีผู้้�นัับถืือเช่่นเดีียวกััน (Krairiksh 1974: 21-24)

ได้้มีีการค้้นพบจารึึกภาษาสัันสกฤต จากการขุุดค้นทางโบราณคดีีที่่�
วัดัพระงาม อำเภอเมือืง จังัหวัดันครปฐม ในโศลกเริ่่�มต้น้กล่า่วถึงึเทพที่่�รัศัมีี
พระกายข่่มรััศมีีของเทพที่่�เกิิดในดอกบััว (พระพรหมา ตััวแทนพรหมสููงสุุด
ที่่�ทำหน้้าที่่�สร้้างโลก) พระองค์์ทรงเหยีียบย่่ำไปทั่่�วทุุกทิิศ (แทรกซึึมอยู่่�ทั่่�ว
จัักรวาล?) พระองค์์ประทัับที่่�ภููเขา (ไกลาส?) ซึ่่�งน่่าจะบ่่งชี้้�ว่่าหมายถึึงพระ
ศิิวะ และส่่วนท้้ายๆ ของจารึึก ก็ ชี้้�อย่่างชััดเจน ว่ ่าเป็็นจารึึกในไศวนิิกาย 
เพราะมีีการถวายเครื่่�องประดัับ ข้้าทาส สััตว์์เลี้้�ยง แด่่พระปศุุปติิ คืือ พระ
ศิิวะ (สมบััติิ มั่่�งมีีสุุขศิิริิ 2564: 328-40)

การค้้นพบปฏิมิากรรมพระวิษิณุทุ่ี่�พงตึกึ จังัหวัดักาญจนบุรุี ีในช่ว่งต้น้
ของปีี พ.ศ. 2493 (ค.ศ. 1950) เป็็นเครื่่�องชี้้�ว่่ามีีการนัับถืือศาสนาพราหมณ์์
ไวษณวนิิกายในบริิเวณนั้้�นด้้วย (Lavy & Clarke 2015: 27) ซึ่่�งเมื่่�อก่่อนนี้้�
เชื่่�อว่่ามีีการนัับถืือศาสนาพุุทธเพีียงอย่่างเดีียว (Lavy & Clarke 2015: 20)

จารึึกภาษาสัันสกฤตบนแผ่่นทองแดง (K.964) พบที่่�เมืืองอู่่�ทอง 
จัังหวััดสุุพรรณบุุรีี มี อายุุอยู่่�ในพุุทธศตวรรษที่่� 13-14 (คริิสต์์ศตวรรษที่่� 
7-8) กล่่าวถึึงพระราชาพระนามว่่าศรีีหรรษวรรมััน (Śrīharṣ� avarman) 
ซึ่่�งเป็็นพระนััดดา (หลาน) ของพระราชาพระนามว่่าอีีศานวรรมััน 
(Īś�ānavarman) ได้้ถวายสีีวิิกา (เสลี่่�ยง) แด่่พระศิิวะพระนามว่่าอามราต 
เกศวร (Āmrātakeś�vara) ต่อมาได้้ถวายปลอกศิิวลึงึค์แ์ด่่พระศิิวะพระนาม



   15 15

ว่า่ ศรีธีาเรศวร (Śrīdhāreś�vara) (กรมศิลิปากร 2529: 225-258) จารึกึหลักั
นี้้�ก็็อาจจะเป็็นอีีกหลัักฐานหนึ่่�งที่่�ชี้้�ว่่ามีีการนัับถืือไศวนิิกายที่่�อู่่�ทองด้้วย นััก
วิชิาการบางคนชี้้�ว่า่อาจจะเป็น็ไปได้ว้่า่ราชาแห่ง่ราชวงศ์ท์ี่่�สืบืเชื้้�อสายมาจาก
พระเจ้า้มเหนทรวรรมันั พระนามเดิมิจิติรเสน ราชาองค์ท์ี่่� 2 แห่ง่อาณาจักัร
เจนละ (Zhenla) ที่่�ในตอนนั้้�นปกครองอยู่่�ที่่�สััมโบร์์ไพรกุุก (Sambor Prei 
Kuk) คือื หรรษวรรมันั ที่่�กล่า่วถึงึในจารึกึนี้้� ได้แ้ผ่อ่ำนาจมาถึงึภาคกลางของ
ประเทศไทย (Lavy & Clarke 2015: 51)

จารึึกบ่่ออีีกา (K. 400) ภาษาสัันสกฤต พบที่่�บ้้านบ่่ออีีกา จั งหวััด
นครราชสีีมา มี อายุุอยู่่�ใน พ.ศ. 1411 (ค.ศ. 868) ชี้้ �ให้้เห็็นการผสมผสาน
ระหว่่างพุุทธและพราหมณ์์อย่่างชััดเจน ด้้านที่่� 1 กล่่าวถึึงผู้้�เป็็นใหญ่่เหนืือ
ศรีีจนาศะ ว่่าทรงตั้้�งปณิิธานเพื่่�อที่่�จะได้้ตรััสรู้้�เป็็นพระพุุทธเจ้้า ได้้ประทาน
ควายเพศเมีีย จำนวน 20 ตััว พร้้อมด้้วยลููก และแม่่โค 50 ตััว พร้้อมด้้วย
ลููก ทาสและทาสีี 10 คน และ ….ที่่�มีีใจยิินดีีจำนวน 4 คน แก่่สงฆ์์ จะเห็็นว่่า
กษัตัริิย์พ์ระองค์์นี้้� ทรงนัับถืือศาสนาพุุทธอย่่างแน่่นอน และเป็็นศาสนาพุุทธ
ที่่�ไม่่ใช่่นิิกายเถรวาท ด้้านที่่� 2 เริ่่�มต้้นด้้วยคำบููชาพระศิิวะผู้้�มีีพระเนตร คืือ 
ดวงอาทิิตย์์ ดวงจัันทร์์ และไฟ สััญลัักษณ์์ประจำพระองค์์คืือ โค ผู้้�เป็็นแก่่น
ของการณะ (เหตุ)ุ ที่่�ทำให้ทุุ้กอย่า่งเกิดิมีขึ้้�น ….ผู้้�เป็น็สูกูษมะ (สรีรีะละเอียีด 
ที่่�มองไม่่เห็็น)  จากนั้้�นจารึึกกล่่าวถึึงบุุคคลที่่�ชื่่�อว่่าอัังศเทวะ (Aṃśadeva) 
ว่่าได้้รัับดิินแดนที่่�ถููกทอดทิ้้�งอยู่่�นอกกััมพููชา มี ความคิิดและปััญญาสููงส่่ง
โดดเด่่นในวงศ์์ตระกููล เพีียบพร้้อมด้้วยลัักษณะที่่�ดีี ตอนท้้ายจารึึกชำรุุด มีี
ข้้อความไม่่สมบููรณ์์ ดู ูเหมืือนว่่าเขาได้้ประดิิษฐานศิิวลึึงค์์ทองท่ี่�เหมืือนกัับ
ว่า่เกิิดมาจากสวรรค์์ พร้อ้มกัับได้้ถวายทรัพย์์สมบััติิจำนวนมากแก่่ศิิวลึึงค์์ใน
ปีีมหาศัักราช 790 (พ.ศ. 1411 = ค.ศ. 868) (กรมศิิลปากร 2529: 23-29; 
Cœdès 1954: 83-85) ด้้านที่่� 2 นี้้�ชี้้�ว่่าผู้้�ปกครองศรีีจนาศะที่่�เป็็นดิินแดน
นอกกััมพููชา คงจะให้้ความสำคััญต่่อไศวนิิกายมากกว่่าศาสนาพุุทธ แต่่ก็็
คงอยู่่�ร่่วมกัับศาสนาพุุทธ โดยไม่่มีีความขััดแย้้งกััน ไม่่เช่่นนั้้�นจารึึกของสอง
ศาสนาคงไม่่อยู่่�ร่่วมกัันแบบนี้้�



16 16   

จารึึกบ้้านพัันดุุง พบที่่�บ้้านพัันดุุง อำเภอขามทะเลสอ จั ังหวััด
นครราชสีีมา มีีอายุุอยู่่�ใน พ.ศ. 1372 (ค.ศ. 829) จารึึกเริ่่�มต้้นด้้วยคำบููชา
พระศิิวะผู้้�เป็็นครููของอสููรและเทพอยู่่�กัับคนและเทพที่่�ดีีที่่�สุุด มี ีพระจัันทร์์
และ พระอาทิิตย์์เป็็นรููป เป็็นท่ี่�อยู่่�ของคุุณท่ี่�คนระลึึกถึึง ผู้้� รวมร่่างกัับพระ
ปารวตีี ผู้้�แทรกซึึมอยู่่�ทุุกแห่่งหน ผู้้�มีีกาย ละเอีียดคืือลม จากนั้้�นจารึึกกล่่าว
ถึึงการประดิิษฐานพระหริิหระ การถวายราหููและเทพอื่่�นๆ กล่่าวถึึงการ
ประดิิษฐานพระวิิษณุุโดยศรีีวััตสะ เขาได้้ถวายโคที่่�ดิินทอง ช้้างม้้า ของใช้้
สอย รวมทั้้�งทาสแด่่พระวิิษณุุ ในปีีมหาศัักราช 747 (พ.ศ. 1368) พวกมุุนีี
ได้้สร้้างอาศรมพร้้อมสระน้้ำท่ี่�มีีน้้ำตลอดทุุกฤดูู และสร้้างพระพุุทธรููปด้้วย 
มีีการกล่่าวถึึงการสร้้างพระพุุทธรููปในเมืืองอีีกในปีีมหาศัักราช 751 (พ.ศ. 
1372) (สมบััติิ มั่่ �งมีีสุุขศิิริิ 2564: 401-409) ในตอนเริ่่�มต้้นของจารึึกนี้้�มีี
การกล่่าวถึึงปาศุุปตะ อาจแสดงว่่าความสำคััญของไศวนิิกายลััทธิิปาศุุปตะ 
มีคีวามโดดเด่น่ อย่า่งไรก็ด็ี ีจารึึกนี้้�ก็ย็ังัแสดงให้เ้ห็น็การให้ค้วามเคารพนับัถือื
กัันและกััน โดยไม่่มีีการแบ่่งแยกระหว่่างศาสนาพุุทธกัับศาสนาพราหมณ์์

จารึึกจิิแกรง (K.417) มีอายุุอยู่่�ใน พ.ศ. 1513 (ค.ศ. 970) พบระหว่่าง
ปราสาทจิแิกรงตะวัันตก และปราสาทจิแิกรงตะวันัออก จารึึกเริ่่�มต้น้ด้ว้ยคำ
บููชาพระอวโลกิิเตศวรว่่า ฝุ่่�นละอองที่่�พระบาทของพระองค์์ ท ำให้้ไฟนรก 
อเวจีทีี่่�ใหญ่โ่ตและรุนุแรงยิ่่�งกลายเป็น็น้้ำ ทรงกำจัดัสิ่่�งชั่่�วร้า้ยในนรก จากนั้้�น
จารึกึกล่า่วถึงึอุมุา (Umā) หลานสาวที่่�เก่ง่ยิ่่�งในศาสตร์แ์ละศิลิป์ท์ุกุประเภท
ของศรีีสมเรนทระ (Śrīsamarendra) ผู้้�มาจากตระกููลที่่�ไม่่ด่่างพร้้อย เป็็น
ลููกสาวที่่�งดงามดัังพระจัันทร์์ในท้้องฟ้้าฤดููศรััท (เดืือน 11-12) ของบุุคคลที่่�
เก่ง่ในสนามรบ ชื่่�อว่่าสัังคราม (Sangrāma) ลูกสาวคนนี้้�ของเขาเป็็นภรรยา
ของศรีมีหีธีรวรรมันั (Śrīmahīdharavarman) เปรียีบเหมือืนพระเคารี ี(ปารฺฺ
วตีี) เป็็นชายาของพระศิิวะ ในปีีมหาศัักราช 892 (พ.ศ. 1513 = ค.ศ. 970) 
นางได้ถ้วายเครื่่�องประดัับที่่�ทำด้้วยเงินิและทองอันัรุ่่�งเรือืงเหมือืนดวงอาทิติย์์
แด่่พระอวโลกิิเตศวร (Cœdès 1942: 48) จะเห็็นว่่าจารึึกหลัักนี้้�เป็็นของผู้้�
นับัถือืศาสนาพุทุธ แต่ก่ารเปรียีบเทียีบภรรยาของศรีมีหีธีรวรรมันัว่า่เหมือืน



   17 17

พระเคารีซีึ่่�งเป็น็เทพสตรีใีนศาสนาพราหมณ์ย์่อ่มชี้้�ให้เ้ห็น็ว่า่ผู้้�นับัถือืศาสนา
พุุทธไม่่มีีอคติิต่่อเทพหรืือเทพีีในศาสนาพราหมณ์์

จารึึกเมืืองเสมา (K.1141) ภาษาสัันสกฤตและเขมร พบที่่�เมืืองเสมา 
ตำบลเสมา อำเภอสููงเนิิน จัังหวััดนครราชสีีมา ด้้านที่่� 1 เริ่่�มต้้นใน 2 โศลก
แรกด้ว้ยการกล่า่วคำบูชูาพระศิิวะว่า่ ขอนอบน้อ้มต่อ่พระศิิวะ ผู้้�มีเสียีงเป็น็
กาย แต่่ก็็เลยเสีียงไปอีีก ผู้้� ประทานสวรรค์์และความหลุุดพ้้น...ของพรหม 
(หรืือพระพรหมา) พระรุุทระ (ศิิวะ) มีีอำนาจ สว่่างไสวด้้วยงููและพระจัันทร์์
เต็็มดวง (ท่ี่�ประดัับพระองค์์) จากนั้้�นเป็็นคำบููชาพระวิิษณุุ คำบููชาพระ
พรหมสููงสุุดและพระพรหมาผู้้�สร้้างโลก คำบููชาพระเคารีี (Gaurī) และวา
คีีศวรีี (Vāgīsvarī) คืือ พระสรััสวตีี (Sarasvatī) จากนั้้�นเป็็นการสรรเสริิญ
เยิินยอพระเกีียรติิพระเจ้้าชยวรรมัันที่่� 5 (Jayavarman V) พระองค์์มีีพระ
ราชคุุรุุชื่่�อว่่าทมูนสะ (Damūnasa) ซึ่่�งจารึึกได้้กล่่าวถึึงเกีียรติิยศของราช
คุุรุุผู้้�นี้้�อย่่างมากมาย ท่ ่านราชคุุรุุได้้สร้้างศิิวลึึงค์์ไว้้ที่่�เมืืองอีีศวรปุุระ ด้ ้าน
ที่่� 2 มี การกล่่าวถึึงพราหมณ์์ยััชญวราหะ (Yajñavarāha) ว่ ่าได้้ทำการ
เบิิกเนตรสามีีของนางปารวตีี (พระศิิวะ) ที่่�วิิษััย (ดิินแดน) แห่่งนี้้� ศรีีวััตสะ 
(Śrīvatsa) ก็ ได้้ประดิิษฐานรููปของพระหริิหระท่ี่�จมอยู่่�ในน้้ำเป็็นเวลานาน
ไว้้ที่่�วิิษััยนี้้�ด้้วย ศรีีวััตสะได้้ประดิิษฐานพระจอมมุุนีี (พระพุุทธเจ้้า) ในมหา
ศัักราช 747 (พ.ศ. 1368 = ค.ศ. 825) ใกล้้กัับพระหริิหระ พราหมณ์์ศรีีศิิขร
สวามีี (Śrīś�ikharasvāmin) ประดิษิฐานพระเทวีไว้้ใกล้้กับัพระจอมมุุนี ีพระ
ราชาได้้ประดิิษฐานศิิวลึึงค์์ใหญ่่ไว้้ใกล้้กัับพระเทวีีในมหาศัักราช 751 (พ.ศ. 
1372 = ค.ศ. 829) ในโศลกสุุดท้้ายศรีีโรทรวรรมััน (Śrīrodravarman) พี่่�
ชายคนโตของ ศรีีทฤฒภัักติิวรรมััน (Śrīdṛ�ḍ� habhaktivarman) ผู้้�ปกครอง
วิิษััยได้้ทำพิิธีีเบิิกพระเนตรพระสุุคตองค์์ที่่� 7 ตามความเชื่่�อมหายาน (กรม
ศิิลปากร 2529: 105-107; จิ รพััฒน์์ ประพัันธ์์วิิทยา และ Sato 2564: 
420-423) เนื้้�อหาตอนท้้ายจารึึกหลัักนี้้� สอดคล้้องกัับเนื้้�อหาในจารึึกบ้้าน
พัันดุุงหลายประการ และชี้้�ให้้เห็็นว่่าในรััชสมััยของ พระเจ้้าชยวรรมัันที่่� 5 
มีีความกลมเกลีียวกัันทางศาสนา ระหว่่างศาสนาพราหมณ์์ไศวนิิกายและ



18 18   

ไวษณวนิิกาย กัับศาสนาพุุทธที่่�ใช้้ภาษาสัันสฤต (พระมหากวีีศัักดิ์์� วาปีีกุุล
เศรษฐ์์ 2564: 401)

จารึึกปราสาทหินพิิมาย 2 พบบริิเวณมุุมตะวัันออกเฉียีงใต้้ของปรางค์์
ใหญ่่ อำเภอพิิมาย จั ังหวััดนครราชสีีมา ด้ ้านท่ี่� 1 อายุุอยู่่�ใน พ.ศ. 1579 
(ค.ศ. 1036) เริ่่�มต้้นเป็็นคำบููชาพระพุุทธเจ้้า ใจความว่่า ขอนอบน้้อมต่่อ
พระพุุทธเจ้้า ผู้้�ท รงสถิิตอยู่่�ท่่ามกลางสัังสาระ (โลกแห่่งการเปลี่่�ยนแปลง 
มีีการเวีียนว่่ายตายเกิิด) อย่่างคงที่่�ไม่่มีีการเปลี่่�ยนแปลง แม้้พระองค์์จะ
มีีเนื้้�อแท้้เป็็นหนึ่่�งเดีียว แต่่ทรงมีีกาย 4 ประหนึ่่�งว่่าทรงกลััวมารทั้้�ง 4 จะ
เห็็นว่่าพระพุุทธเจ้้าที่่�กล่่าวถึึงในจารึึกเป็็นพระพุุทธเจ้้าในคติิมหายานซ่ึ่�งมีี
อยู่่�ตลอดเวลา ไม่่เสด็็จเข้้าสู่่�ปริินิิพพานตามอย่่างคติิเถรวาท ลัักษณะพิิเศษ
ของพระพุุทธเจ้้าตามที่่�กล่่าวในจารึึก คืือ มีีกาย 4 ได้้แก่่ 1) สวภาวิิกกาย 
(Svabhāvikakāya) กายที่่�มีอียู่่�ได้ด้้ว้ยตัวัเอง 2) ธรรมกาย (Dharmakāya) 
กายคืือธรรมของพระพุุทธเจ้้า 3) สั มโภคกาย (Sambhogakāya) กายท่ี่�
พระโพธิิสััตว์์ทั้้�งหลายจะเห็็นได้้ 4) นิ รมาณกาย (Nirmāṇakāya) กายที่่�
เป็็นมนุุษย์์ พระพุุทธศาสนามหายานทั่่�วไปมีีคติิว่่าพระพุุทธเจ้้ามีีกาย 3 
คืือ ธรรมกาย สััมโภคกาย และ นิิรมาณกาย มารทั้้�ง 4 คืือ 1) เกลศมาร 
(Kleś�amāra) 2) สกันัธมาร (Skandhamāra) 3) มฤตยุมุาร (Mṛtyumāra) 
4) เทวปุุตรมาร (Devaputramāra) (Edgerton 1972: 340) ด้ ้านที่่� 2 
จารึึกใน พ.ศ. 1589 (ค.ศ. 1046) เป็็นคำบููชาพระศิิวะว่่าขอนอบน้้อมต่่อ
พระศิิวะ ที่่�พระพรหมาและเทพอื่่�นๆ ก็ ต้้องนอบน้้อมที่่�พระบาทท่ี่�เหมืือน
ดอกบััวอย่่างต่่อเนื่่�อง ผู้้�มีีภาวะเพีียงอย่่างเดีียวที่่�อยู่่�ได้้ด้้วยตนเอง...แม้้จะมีี
การเป็็นอยู่่� และการมีีอยู่่�อย่่างมากมาย แต่่ก็็มีีภาวะที่่�ว่่างเปล่่า (ศููนฺฺยภาว) 
จากนั้้�นกล่า่วถึงึพระราชาพระนามว่า่ สูรูยวรรมันั (Sūryavarman) ที่่� 1 (กรม
ศิิลปากร 2539: 178; Prapandvidya 2003: 39-43) จารึึกด้้านที่่� 2 นี้้�ชี้้�ว่่า 
ราชาพระนามว่า่ชยวีรีวรรมันั คงจะสิ้้�นอำนาจจากบริเิวณพิมิายไปแล้ว้และ
ราชาพระนามว่่าสููรยวรรมัันได้้มีีอำนาจขึ้้�นมาแทน จากจารึึกหลัักนี้้� จะเห็็น
ว่่าลัักษณะที่่�แท้้จริิงของพระศิิวะ ก็็ไม่่แตกต่่างจากความจริิงในศาสนาพุุทธ



   19 19

ศููนยวาท ขอให้้เทีียบบทสวด นิิรวาณษััฏกะ (Nirvāṇaṣaṭka) ที่่�ท่่านอาทิ ิ
ศัังกราจารย์์แต่่ง พรรณนาถึึงพระศิิวะไว้้ว่่า “เราไม่่ใช่่ สิ่่�งต่่อไปนี้้� คืือ มนััส 
(ใจ) พุ ุทธิิ (ความรู้้�ที่่�เกิิดจากการแยกแยะ) อหัังการะ (ความคิิดว่่ามีีตััวฉััน
ของฉััน) จิิต (ความจำ) หูู ลิ้้�น จมููก ตา ฟ้้า ดิิน ไฟ ลม เรา คืือ จิิตฺฺ (Cit = ตััว 
ความรู้้�ที่่�แท้้จริิงที่่�ปราศจากกิิเลส) เรา คืือ อานัันทะ (Ānanda = บรมสุุข) 
เราคือืศิวิะ ผู้้�นิรัันดร์ ฯลฯ เทีียบกัับปรััชญาปารมิิตาสูตูร ที่่�ว่า่ “ธรรมทั้้�งปวง 
(ทุุกสิ่่�งทุุกอย่่างที่่�ปรากฏในธรรมชาติิ) มีีลัักษณะเป็็นศููนยตา ไม่่เคยเกิิด ไม่่
เคยดัับ บริิสุุทธิ์์�ผุุดผ่อง และไม่่ใช่่สิ่่�งบริิสุุทธิ์์�ผุุดผ่่อง ไม่่พร่่อง ไม่่เต็็ม ศารีี 
ปุุตระ ดัังนั้้�น ในศููนยตาไม่่มีีรููป ไม่่มีีเวทนา ไม่่มีีสััญชญา และสัังสการะ ไม่่มีี 
วิิชญานะ ไม่่มีีจัักษุุ (ตา) ไม่่มีีโศรตะ (หูู) ไม่่มีีฆราณะ (จมููก) ไม่่มีีลิ้้�น ไม่่มีี
กาย ไม่่มีีมนััส (ใจ) ไม่่มีีรููป ไม่่มีีเสีียง ไม่่มีีกลิ่่�น ไม่่มีีรส ไม่่มีีสััมผััส ฯลฯ” 
(จิิรพััฒน์์ ประพัันธ์์วิิทยา 2564: 62) ที่่�น่่าสนใจก็็คืือ ปรััชญาของท่่าน 
นาคารชุุน ปราชญ์์ทางพุุทธศาสนาศููนยวาท ปรากฏให้้เห็็นจาก ข้้อความใน
จารึึกอายุปุระมาณพุุทธศตวรรษท่ี่� 9 (คริิสต์์ศตวรรษท่ี่� 4) พบท่ี่�หุบุเขาบุุชังัในรัฐั 
เกดาห์์ มาเลเซีีย ข้อความนั้้�นเป็็นส่่วนหนึ่่�งของคััมภีีร์์สาครมติิปริิปฤจฉาของ
ท่่านนาคารชุุน (พระมหากวีีศัักดิ์์� วาปีีกุุลเศรษฐ์์ 2564: 294)

จารึึกแห่่งปราสาทตวล (K.158) มีีอายุุอยู่่�ใน พ.ศ. 1545 (ค.ศ. 1002) 
พบที่่�ปราสาทตวล กำปงสวาย จังัหวัดักำปงธม ประเทศกััมพูชูา อยู่่�ในรัชักาล
พระเจ้้าชยวีีรวรรมััน (Cœdès 1975: 134) ใน 2 โศลกแรกเป็็นคำบููชาศิิวะ 
มีีใจความว่่าขอไหว้้พระศิิวะเพื่่�อความหลุุดพ้้น พระพรหมา และเทพองค์์
อื่่�นๆ ก็็คืือส่่วนหนึ่่�ง ที่่�ออกมาจากพระศิิวะ แล้้วปรากฏเป็็นตััวแทนพระองค์์ 
(ในการสร้้างโลกฯลฯ) เหมืือนกัับแบ่่งแยกออกมาเป็็นจำนวนมาก เพราะมีี
ที่่�รองรัับที่่�แตกต่่างกััน แต่่ก็็ไม่่มีีความแตกต่่างจากสภาวะดั้้�งเดิิมของพระ
ศิิวะ เหมืือนเงาดวงอาทิิตย์์ที่่�ปรากฏในน้้ำ พระศิิวะไม่่มีีจุุดเริ่่�มต้้น ไม่่มีีจุุด
ตรงกลาง และจุุดสุุดท้้าย พระองค์์มีีกายที่่�ประกอบไปด้้วยสิ่่�งที่่�เอื้้�อต่่อการ
บริิโภคใช้้สอยในการเสวยสุุขของพระองค์์เอง เหมืือนพระจัันทร์์ ที่่�เหมืือน
น้้ำโสม มี ีกาย (มนุุษย์์) ที่่�สร้้างขึ้้�นมา เหมืือนรััศมีีที่่�เปล่่งออกมา เป็็นพระ 



20 20   

วััชริิน (พระวััชรปาณิิโพธิิสััตว์์) และพระชิินะ (พระพุุทธเจ้้า) เป็็นต้้น เพื่่�อ
ความสุุขของชาวโลก พระศิิวะนั้้�นคืือธรรมกาย ขอจงประทานความสุุข แก่่
พวกท่่าน จากนั้้�นจารึึกได้้กล่่าวถึึง พระราชาพระนามว่่า ชยวีีรวรรมััน ว่ ่า
ขึ้้�นครองราชย์์ในปีีมหาศัักราช 924 (พ.ศ. 1545 = ค.ศ. 1002) พระองค์์
มีีอำนาจเหนืือพระราชาอื่่�นๆ จำนวนมาก (Cœdès 1942: 97) จะเห็็นว่่า
ลัักษณะของพระศิิวะตรงกัับลัักษณะของพระพุุทธเจ้้าในพระพุุทธศาสนา
มหายาน จารึึกกล่่าวถึึงวชฺฺริิชิิน ซึ่่�งอาจจะแปลว่่า พระชิินะผู้้�มีีวััชระก็็ได้้ ซึ่่�ง
อาจจะหมายถึึงพระพุุทธเจ้้าในพระพุุทธศาสนานิิกายวััชรยาน ซึ่่�งรุ่่�งเรืือง
ในรััชสมััยของของพระเจ้้าอุุทยาทิิตยวรรมัันที่่� 2 (Udayādityavarman II) 
และมีีศููนย์์กลางอยู่่�ที่่�พิิมาย (Prapandvidya 1990: 11)

จารึึกวััดจงกออายุุอยู่่�ในมหาศัักราช 930 (พ.ศ. 1551 = ค.ศ. 1008) 
พบที่่�วััดจงกอ บ้ านน้้อย หมู่่�  7 ตำบลบ้้านเก่่ อำเภอด่่านขุุนทด จั งหวััด
นครราชสีีมา กล่่าวว่่า พระเจ้้าชยวีีรวรรมัันทรงถวายที่่�ดิินแด่่พระพุุทธรููป 
กััมรเตงชคััตวิิมาย ที่่�เป็็นประธานท่ี่�ปราสาทหินพิิมาย (นวพรรณ ภัทรมููล 
2550) แสดงว่า่พระราชาพระองค์น์ี้้� มีอีำนาจในบริเิวณนี้้�ในระยะเวลาที่่�สร้า้ง
จารึึกและทรงให้้ความสำคััญต่่อศาสนาพุุทธและศาสนาพราหมณ์์เท่่าๆ กััน 

บทสรุุป
จากข้้อมููลจารึึกพบว่่าในอาณาจัักรฟููนัันในพุุทธศตวรรษท่ี่� 11 

พระพุุทธศาสนาที่่�ใช้้ภาษาสัันสกฤต มีีความเจริิญรุ่่�งเรืือง แต่่ก็็มีีการนัับถืือ
ศาสนาพราหมณ์์ไวษณวนิิกายควบคู่่�ไปด้้วย ในอาณาจัักรเจนละ ในรััชสมััย
พระเจ้้าภววรรมัันท่ี่� 1 หรืือสมััยพระเจ้้ามเหนทรวรรมัันตอนครึ่่�งแรกของ
พุุทธศตวรรษที่่� 12 อาจจะมีีการเบีียดเบีียนศาสนาพุุทธจะเห็็นได้้จากจารึึก
ประกาศชััยชนะของพระเจ้้ามเหนทรวรรมัันในภาคตะวัันออกเฉียีงเหนืือของ
ประเทศไทยจะมีีพร้้อมกัับการประดิิษฐานรููปเคารพในไศวนิิกาย ประมาณ
พุุทธศตวรรษที่่� 12-13 

ในภาคกลางของประเทศไทยมีีการนัับถืือศาสนาพุุทธนิิกายเถรวาท



   21 21

แบบดั้้�งเดิมิที่่�ยึดึถือืคัมัภีร์ี์พระไตรปิฎิกภาษาบาลีเีป็น็หลักั แต่ก่็ม็ีกีารนับัถือื
ศาสนาพราหมณ์์ควบคู่่�ไปด้้วย รู้้� ได้้จากจำนวนจารึึกภาษาสัันสกฤต ที่่�
เกี่่�ยวข้้องกัับศาสนาพราหมณ์์ แต่่มีีจำนวนน้้อยมาก นัับตั้้�งแต่่พุุทธศตวรรษ
ที่่� 14 -16 การผสมผสานความเชื่่�อทางศาสนาระหว่่างศาสนาพุุทธนิิกายที่่�
ใช้้ภาษาสัันสกฤต กัับศาสนาพราหมณ์์ทั้้�งไศวนิิกายและไวษณวนิิกาย ดููจะ
แน่่นแฟ้้นขึ้้�น แต่่ความใกล้้ชิิดทางด้้านปรััชญาของพุุทธศาสนาในยุุคนั้้�นจะ
ใกล้ช้ิดิกับไศวนิกิายมากกว่า่ อาจจะเนื่่�องมาจากอิทิธิพลคำสอนของท่า่นอาทิิ 
ศังักราจารย์ท์ี่่�มีคีวามใกล้เ้คียีงกับัคำสอนในพระพุทุธศาสนา จนนักัปรัชัญา
ฮิินดููที่่�มีีทรรศนะขััดแย้้งกัับท่่านตั้้�งสมญานามให้้ท่่านว่่า ปฺ ฺรจฺฺฉนฺฺนเพาทฺฺธ 
“พุุทธซ่่อนร่่าง” พราหมณ์์ศิิวโสมะ (Ś� ivasoma) ศิิษย์์ของอาทิิศัังกราจารย์์ 
เป็็นราชคุุรุุของพระเจ้้าอิินทรวรรมััน (Indravarman) ซึ่่�งปกครองเมืือง
พระนครระหว่่าง พ.ศ. 1420-1432 (ค.ศ. 877-889) (Cœdès 1975: 110)

  



22 22   

บรรณานุุกรม 

ภาษาไทย

กรมศิิลปากร, 2529ก. จารึึกในประเทศไทย เล่่ม 1. กรุุงเทพฯ: กรมศิิลปากร.

________, 2529ข. จารึึกในประเทศไทย เล่่ม 3. กรุุงเทพฯ: กรมศิิลปากร.

จิิรพััฒน์์ ประพัันธ์์วิิทยา, 2564. “ปรััชญาปารมิิตาสููตฺฺร.” วารสารไทย-ภารต 37 (45).

จิริพัฒัน์ ์ประพันัธ์ว์ิทิยา และ Sato Keiko, 2564. “จารึกึเมือืงเสมา(K.1141).” ใน สมบัตัิ ิมั่่�งมีสีุขุศิริิิ 
(บรรณาธิิการ), จารึกึสันัสกฤตที่่�สำคัญัในอินิเดีียและเอเชีียตะวันัออกเฉียีงใต้ ้เล่ม่ 1 (หน้้า 
420-443). กรุงุเทพฯ: ศูนูย์ส์ันัสกฤตศึกึษา ร่ว่มกับัภาควิชิาภาษาตะวันัออก คณะโบราณคดีี 
มหาวิิทยาลััยศิิลปากร โดยความอุุปถััมภ์์จากกระทรวงวััฒนธรรมแห่่งประเทศอิินเดีีย.

นวพรรณ ภััทรมููล (ผู้้�เรีียบเรีียงข้้อมููล), 2550. จารึึกวััดจงกอ. ค้ ้นเมื่่�อ 16 ตุุลาคม 2566, จาก 
https://db.sac.or.th/inscriptions/inscribe/detail/2538

พระมหากวีีศัักดิ์์� วาปีีกุุลเศรษฐ์์, 2564. “จารึึกสุุไหงมาส 2.” ใน สมบััติิ มั่่�งมีีสุุขศิิริิ (บรรณาธิิการ), 
จารึึกสัันสกฤตท่ี่�สำคััญในอิินเดีียและเอเชีียตะวัันออกเฉีียงใต้้ เล่่ม 1 (หน้้า 295-
307). กรุุงเทพฯ: ศู ูนย์์สัันสกฤตศึึกษา ร่ ่วมกัับภาควิิชาภาษาตะวัันออก คณะโบราณคดีี 
มหาวิิทยาลััยศิิลปากร โดยความอุุปถััมภ์์จากกระทรวงวััฒนธรรมแห่่งประเทศอิินเดีีย.

สมบััติิ มั่่�งมีีสุุขศิิริิ (บรรณาธิิการ), 2564. จารึึกสัันสกฤตที่่�สำคััญในอิินเดีียและเอเชีียตะวัันออก
เฉีียงใต้้ เล่่ม 1. กรุุงเทพฯ: ศู ูนย์์สัันสกฤตศึึกษา ร่ ่วมกัับภาควิิชาภาษาตะวัันออก คณะ
โบราณคดีี มหาวิิทยาลััยศิิลปากร โดยความอุุปถััมภ์์จากกระทรวงวััฒนธรรมแห่่งประเทศ
อิินเดีีย.

ภาษาต่่างประเทศ

Cœdès G. (ed.), 1942. Inscriptions du Cambodge Volume II. Paris: École française 
d’Extrême-Orient.

________, 1954. Inscriptions du Cambodge Volume VI. Paris: École française 
d’Extrême-Orient.

________, 1975. The Indianized states of Southeast Asia. (Edited by W. F. Vella, 
Translated by S. B. Cowing). Canberra: Australian National University Press.

Krairiksh P., 1974. Buddhist folk tales depicted at Chula Pathon Cedi. Bangkok: 
Prachandra Printing Press.

Lavy P. A. & Clarke W., 2015. “Integrating the Phong Tuek Viṣṇu: The archaeology 
and art history of a forgotten image.” Journal of the Siam Society 103: 19-62. 

Majumdar R.C., 1953. Inscriptions of Kambuja. Calcutta: The Aseatic Society.



   23 23

Mangmeesukhsiri S. (ed.), 2021. Select inscriptions in India and Southeast Asia 
Volume I. Bangkok: Sanskrit studies centre in Association with the Department 
of Oriental Languages, Faculty of Archaeology.

Prapandvidya C., 1990. “The Sabbāk inscription: Evidence of an early Vajrayana 
Buddhist presence in Thailand.” Journal of the Siam Society 78 (2): 10-14. 



24 24   


