
Received: Mar 19, 2025 | Revised: October 14, 2025 | Accepted: October 16 , 2025

DOI: 10.14456/drj.2025.12

ดร. อนุุรัักษ์์ ดีีพิิมาย*  

Dr. Anurak Depimai

*  บทความนี้้�เป็็นส่่วนหน่ึ่�งของงานวิจััยเรื่่�อง  “จากสุุวรรณภููมิิถึึงทวารวดีี:  ความสํําคััญของเมืืองโบราณ

ในประเทศไทย  ในบริิบทเครืือข่่ายการค้้าและศาสนาของโลก  ในช่่วง  2,300 – 1,000 ปี ีมาแล้้ว”  โดย

ได้้รัับงบประมาณจากโครงการขัับเคลื่่�อนการวิิจััยและพััฒนาบุุคลากรการวิิจััยด้้านสัังคมศาสตร์์

มนุุษยศาสตร์์  และศิิลปกรรมศาสตร์์ประจำำ�ปีงบประมาณ  พ.ศ.  2565  สำำ�นัักงานปลััดกระทรวง 

การอุดุมศึึกษา วิิทยาศาสตร์์ วิิจััยและนวััตกรรม

** อาจารย์์ประจำำ�ภาควิิชาโบราณคดีี คณะโบราณคดีี มหาวิิทยาลััยศิิลปากร อีีเมล: depimai_a@su.ac.th

   Lecturer, Department of Archaeology, Faculty of Archaeology, Silpakorn University. 

email: depimai_a@su.ac.th

จากจารึกึบ้้านวังัไผ่่สู่่�บริบทประวัติัิศาสตร์ 
ความสัมัพันัธ์์ระหว่่างศรีีเทพ ทวารวดี ีและเจินิละ*

Ban Wang Phai Inscription: The Historical 
Context of The Relationship Between  
Si Thep Dvaravati and Chenla

02



บ ท คัั ด ย่่ อ

	จ ารึึกบ้้านวัังไผ่่พบจากเมืืองศรีีเทพ อำำ�เภอศรีีเทพ จัังหวััดเพชรบููรณ์์ ถืือเป็็น

หลัักฐานสำำ�คัญที่่�นำำ�มาใช้้ในการศึึกษาเรื่่�องการก่อตััวของเมืืองหรืือรััฐในช่่วงยุุคแรกเริ่่�ม

ประวััติิศาสตร์์บนแผ่่นดินไทยอยู่่�บ่อยครั้้�ง  โดยมีีการศึึกษาและแปลความหมายจารึึก

หลัักนี้้�หลายแนวทาง บทความนี้้�มีีความมุ่่�งหมายที่่�จะอธิิบายโดยนำำ�ผลการกำำ�หนดอายุุ

ทางอัักขรวิิทยาอัันเป็็นข้้อมููลใหม่่ของนัักวิิชาการมาเชื่่�อมโยงกัับหลัักฐานทาง

โบราณคดีีประเภทอื่่�น  ผลจากการศึึกษาวิิเคราะห์์สรุุปได้้ว่่ากษััตริิย์์แห่่งเมืืองศรีีเทพ

พระองค์์หนึ่่�งในช่่วงปลายพุุทธศตวรรษที่่� 12 เป็็นไปได้้ว่่าพระองค์์ทรงมีีเชื้้�อสายเดีียว

กัับราชวงศ์์แห่่งฝููหนัันและเจิินละ  ทรงประกาศตนเป็็นผู้้�ปกครองรััฐอิิสระ  ไม่่อยู่่�ใน

อำำ�นาจการเมืืองของเจิินละในช่่วงต้้นรััชกาลพระเจ้้าภววรมัันที่่� 2 เช่่นเดีียวกัับทวารวดีี

และบ้้านเมืืองอื่่�นๆ  ที่่�เคยอยู่่�ภายใต้้อิิทธิิพลระบบการเมืืองแบบเครืือญาติิในช่่วงสมััย

ของพระเจ้้าอีีศานวรมัันที่่� 1 จ ากสภาวการณ์์นี้้�คงทำำ�ให้้ ศรีีเทพและเมืืองหรืือรััฐของ

ทวารวดีีเป็็นที่่�รู้้�จัักของมหาอำำ�นาจจีีนสมััยราชวงศ์์ถััง  พร้้อมทั้้�งได้้สร้้างและรัักษา

อำำ�นาจทางการเมืือง  เศรษฐกิิจ  และวััฒนธรรมของตนเองในช่่วงเวลายาวนาน 

ระยะหนึ่่�ง

คำำ�สำำ�คััญ: จารึึกบ้้านวัังไผ่่, ศรีีเทพ, เจิินละ, ทวารวดีี

34 34 ดำรงวิิชาการ



A b s t r a c t

	 The Ban Wang Phai inscription, discovered at the ancient town 

of Si Thep in Phetchabun Province, significantly serves to illustrate the 

status of early states of Thai history. The text of inscription has been 

variously interpreted. The aim of the article is to give an explanation of 

the text by taking two approaches to studying perception; i.e., a new 

epigraphic research and archaeology findings. The result highlights the 

contextual role of a king of Si Thep in mid-7th century CE. He and kings 

of two states (known to China as Fúnán and Zhēnlà [Chénla]) plausibly 

descended from common ancestral lineage. The evidence suggests that 

the kingship clan at the royal court and political system of King Ishanavarman 

I continued to exercise its influence on Si Thep and other inferior states 

of Dvāravatī until the early reign of King Bhavavarman II (r.628-655). 

Si Thep had its own monarchic regime since then. The previous inferior 

states were likewise governed by their own rule. Consequently, Si Thep 

and states of Dvāravatī were diplomatically known to the great Tang 

dynasty of China. They developed and maintained their eco-political and 

culture polities for a long period of time.

Keywords: Ban Wang Phai inscription, Si Thep, Zhēnlà, Chénla, Dvāravatī

35 35Damrong



จากจารึึกบ้้านวัังไผ่่สู่่�บริิบทประวััติิศาสตร์์ความสััมพัันธ์์ระหว่่างศรีีเทพ ทวารวดีี และเจิินละ

บทนำำ�

	 ความโดดเด่่นทางวิิชาการที่่�ประจัักษ์์ชััดประการหน่ึ่�งของเมืืองโบราณ

ศรีีเทพ  จัังหวััดเพชรบููรณ์์ คืื อ ความหลากหลายของหลัักฐานทางโบราณคดีีที่่�สะท้้อน

ให้้เห็็นถึึงการผสมผสานวัฒนธรรม  อัันเน่ื่�องมาจากตำำ�แหน่่งที่่�ตั้้�งเอื้้�อประโยชน์ต่่อ 

การติิดต่่อสััมพัันธ์์ระหว่่างพื้้�นที่่�  จึึงกล่่าวได้้ว่่าเมืืองศรีีเทพเป็็นพื้้�นที่่�ยุุทธศาสตร์์สำำ�คัญ

ที่่�รองรัับการหลั่่�งไหลของวััฒนธรรมจากหลายทิิศทางเป็็นเวลากว่่า 700 ปีี ในช่่วงเวลา

ยุุคประวััติิศาสตร์์ของรััฐโบราณในเอเชีียตะวัันออกเฉีียงใต้้

	 ในบรรดาหลัักฐานทางโบราณคดีีจำำ�นวนมากที่่�พบจากเมืืองศรีีเทพ หลัักฐาน

ประเภทจารึึกถืือเป็็นหลักัฐานที่่�มีีความโดดเด่่น  ตามที่่�ได้้พบจารึึกมากกว่่า 10 หลััก/ชิ้้�น 

ที่่�เมืืองศรีีเทพ  เนื้้�อหาเกี่่�ยวข้้องกัับกษััตริิย์์  การเมืือง  และศาสนา  อย่่างไรก็็ตาม 

ศิิลาจารึึกหลัักหนึ่่�งคืือ “จารึึกบ้้านวัังไผ่่” ยั ังคงเป็็นปริิศนาให้้ตีีความตราบจนปััจจุุบััน 

แม้้ที่่�ผ่่านมาจะมีีการอ่านและแปลหลายครั้้�งแล้้วก็็ตาม  เนื้้�อหาของจารึึกเชื่่�อมโยง 

ไปถึึงกษััตริิย์์พระนามว่่า  “ศรีีภววรมััน”  ซึ่่�งนัักวิิชาการสัันนิิษฐานกัันไปสองแนวทาง 

กล่่าวคืือ พระองค์์เป็็นกษััตริิย์์องค์์เดีียวกัับพระเจ้้าภววรมัันที่่� 1 แห่่งเจิินละ (กััมพุุชะ) 

ของเขมรโบราณหรืือไม่่  ?  หรืืออาจเป็็นการยกตนของกษััตริิย์์ท้้องถิ่่�นเทีียบเท่่า 

พระเจ้้าภววรมัันที่่� 1 ก็็เป็็นได้้

	 บทความนี้้�มีีความมุ่่�งหมายที่่�จะอธิิบายความใหม่่จากจารึึกหลัักน้ี้�  โดยใช้้ผล

จากการกำำ�หนดอายุุทางอัักขรวิทยาตามแนวทางใหม่่ของนัักวิิชาการปัจจุบัันเชื่่�อมโยง

กัับหลัักฐานทางโบราณคดีีประเภทอื่่�นที่่�พบภายในพื้้�นที่่�เมืืองศรีีเทพ  ตลอดจนบริิบท

ทางประวััติิศาสตร์์ในช่่วงเวลาร่่วมสมัยกัับจารึึกบ้้านวัังไผ่ ่ เพื่่�อแสดงถึึงพััฒนาการของ

เมืืองศรีีเทพในมิติิและแง่่มุุมที่่�ลุ่่�มลึึกกว่่าความรู้้�เดิิม  ซ่ึ่�งจะนำำ�ไปสู่่�ผลลััพธ์์ที่่�จะแสดงให้้

เห็็นว่่าแม้้เมืืองศรีีเทพตั้้�งอยู่่�ตอนในแผ่่นดิิน  อัันเป็็นพื้้�นที่่�ห่่างไกลจากการติิดต่่อกัับ

36 36 ดำรงวิิชาการ



ดร.อนุุรัักษ์์ ดีีพิิมาย

ภูมูิภิาคภายนอก แต่่ก็็มีีความโดดเด่่นในช่่วงเวลาหนึ่่�งในภาพรวมของเมืืองหรืือรัฐัสมัยั

โบราณยุุคแรกเริ่่�มประวััติิศาสตร์์บนแผ่่นดิินไทย

การแปลความจารึึกบ้้านวัังไผ่่

	 จารึึกบ้้านวัังไผ่่ (ภาพที่่� 1) จารึึกด้้วยอัักษรปััลลวะ ภาษาสัันสกฤต ทำำ�จาก

หิินบะซอลต์์  รููปทรงของจารึึกเป็็นทรงแท่่งเหลี่่�ยม  พบบริิเวณบ้้านวัังไผ่่  อำำ�เภอ

วิิเชีียรบุุรีี  จัังหวััดเพชรบููรณ์์ ห่ ่างจากเมืืองศรีีเทพไปทางเหนืือประมาณ 12 กิ ิโลเมตร 

ปััจจุุบัันจััดแสดงในพิิพิิธภััณฑสถานแห่่งชาติิ พร ะนคร ฌอร์์ฌ เซแด็็ส  (George 

Cœdès) กำำ�หนดจารึึกหลัักนี้้�ให้้เป็็นจารึึกหมายเลข K.978 และเป็็นผู้้�อ่่านและแปล

ครั้้�งแรกเป็็นภาษาฝรั่่�งเศส ตามบััญชีีในหนัังสืือ Inscription de Cambodge เล่่ม 7  

มีีเนื้้�อหาแปลเป็็นภาษาไทย  ดัังนี้้�

	 “ ในปีรัชสมัยแห่งศักราช---วันขึ้น  8 ค่ำ�---ในทิศซึ่งดินแดนไม่ได ้
ถูกแบ่งเป็นสองภาค---โด่งดังในทุกทิศ---  รูปเคารพพระอิศวรน้นได้
ถูกสร้างขึ้นโดยพระราชาพระองค์นี้  ผู้ทรงเป็นพระราชนดดาแห่ง
พระจักรพรรดิเป็นพระโอรสแห่งศรีปฤถิวีนทรวรมัน  (ทรงพระนามว่า) 
ศรีภววรมัน  มีลักษณะคล้ายกับพระอินทร์ ในสมัยที่พระองค์เสด็จขึ้น
ครองราชย์ ” (Cœdès, 1964:156-158)

37 37Damrong



	 ฌอร์์ฌ เซแด็็ส  ได้้กำำ�หนดอายุุจารึึกหลัักนี้้�ตามรููปแบบตััวอัักษรให้้อยู่่�ในช่่วง

พุุทธศตวรรษที่่�  12  และสรุุปว่่าพระนามศรีีภวรวรมัันที่่�ปรากฏในจารึึกคืือพระเจ้้า- 

ภววรมันที่่�  1  แห่่งเจิินละ1  อาณาจัักรแรกบนแผ่่นดินกัมพููชา  โดยตั้้�งข้้อสัังเกตว่่า 

พระเจ้้าปฤถิิวีีนทรวรมันน่าจะเป็็นพระราชบิดาที่่�แท้้จริิงของพระเจ้้าภววรมันที่่�  1 

แทนที่่�จะเป็็น พระเจ้้าวีีรวรมััน2 ดัังนั้้�นพระเจ้้าภววรมัันที่่� 1 และพระเจ้้ามเหนทรวรมััน 

อาจมีีพระราชมารดาพระองค์์เดีียวกััน  แต่่มีีพระราชบิิดาคนละพระองค์์  หรืือเป็็น 

ลููกพี่่�ลููกน้้องกััน และอาจอนุุมานว่่าอาณาเขตของอาณาจัักรเจิินละในสมััยของพระองค์์

ได้้แผ่่ครอบคลุุมมาถึึงเมืืองศรีีเทพด้้วย (Cœdès, 1964: 156-158)

	 ต่่อมาชะเอม แก้้วคล้้าย นักภาษาโบราณ สำำ�นักหอสมุดุแห่่งชาติ ิกรมศิิลปากร 

ได้้อ่่านและแปลจารึึกหลัักนี้้�อีีกครั้้�ง และลงพิิมพ์์ในหนัังสืือจารึึกในประเทศไทยเล่่ม 1 

พุุทธศัักราช  2529 และพุุทธศัักราช  2559 (ฉบัับปรัับปรุุงเพิ่่�มเติิม) คำำ� แปลต่่างกััน 

ออกไป ดัังนี้้�

	 “ในปีรัชสมัยแห่งศักราช---อันเป็นวันขึ้น  8  ค่ำ�  พระเจ้า 
แผ่นดนพระองค์ใดผเป็นพระราชนดดาของพระเจ้าจักรพรรด  ผู้เป็น 
พระราชโอรสของพระเจ้าปฤถิวีนทรวรมัน ผ ู้เป็นใหญ่เสมอกับพระเจ้า
ศรีภววรมัน  พระเจ้าแผ่นดินพระองค์นั้นเป็นผู้มีคุณธรรมแผ่ไปในทุก
ทิศ ผู้มีปัญญาอันฝึกอบรมมาดีแล้ว ผู้มีความยินดี---ผู้มีเกียรติยศแผ่ไป
ในทุกทิศ ผู้มีอำ�นาจอันเป็นที่เกรงกลัวของศัตรู เมืองใกล้เคียงทั้งหลาย
ได้สรางศิลาจารึกไว้ในโอกาสที่ขึ้นครองราชย์ของพระองค์”  (กรม
ศิลปากร, 2559: 81-84)

	 จากคำำ�แปลนี้้� ชะเอม แก้้วคล้้าย ให้้ข้้อสัังเกตว่่าคำำ�ที่่�ฌอร์์ฌ เซแด็็ส แปลถึึง

พระอิิศวรหรืือพระศิิวะนั้้�น  แท้้จริงแล้้วไม่่ได้้มีีความเกี่่�ยวข้้องกัับพระศิิวะ 

1  อาณาจัักรนี้้�มีีชื่่�อในภาษาท้้องถิ่่�นอย่่างไรไม่่ปรากฏชััด และข้้อสัันนิิษฐานยัังไม่่เป็็นที่่�ยุุติิ จึึงถืือเอา

ตามที่่�เอกสารจีีนเรีียกขานว่่า  “เจิินละ” นั ักภาษาศาสตร์์บางท่่านวิิเคราะห์์ว่่าเจิินละมาจากคำว่่า 

“ตนเล” (ทะเล) เป็็นคำเรีียกทะเลสาปเขมรของคนเขมรมาแต่่โบราณ
2  พระนามของพระเจ้้าวีีรวรมัันปรากฏในจารึกวััดบ้้านเขว้า  อำเภอพิิมาย  จัังหวัดนครราชสีีมา 

กล่่าวว่่าพระเจ้้าวีีรวรมัันเป็็นพระราชบิิดาของพระเจ้้าศรีีมเหนทรวรมััน  ซึ่่�งเป็็นพระราชอนุุชาองค์์

เล็็กสุุดของพระเจ้้าศรีีภววรมััน  (กรมศิิลปากร, 2559: 121)

38 38 ดำรงวิิชาการ



แต่่เป็็นการประกาศเกีียรติิคุุณของกษััตริิย์์องค์์หนึ่่�งเท่่านั้้�น  (กรมศิิลปากร, 84  :2559) 

สอดคล้้องกัับข้้อคิิดเห็็นของโกลด ฌััก (โคลด ชาคส์์: Claude Jacques) ผู้้�เชี่่�ยวชาญ

ภาษาโบราณอีีกท่่านหนึ่่�ง  ถึึงแม้้ในเบื้้�องต้้นโกลด  ฌััก  จะเห็็นด้้วยว่่าพระนามของ

พระเจ้้าศรีีภววรมัันที่่�ปรากฏในจารึึกควรเป็็นพระเจ้้าภววรมัันที่่� 1 แห่่งเจิินละก็็ตาม 

แต่่ก็็ไม่่ได้้เห็็นด้วยกัับข้้อสรุปของฌอร์์ฌ  เซแด็็สทั้้�งหมด  โดยให้้เหตุุผลว่่าไม่่ปรากฏ

จารึึกของพระเจ้้าภววรมัันที่่� 1 ในแถบนี้้�อีีกเลย และจากการอ่่าน-แปลใหม่่อีีกครั้้�ง ซึ่่�ง

ตรงกัับการอ่่านและแปลของชะเอม แก้้วคล้้าย ทำำ� ให้้สัันนิิษฐานได้้ว่่าพระนามศรีีภวว

รมัันที่่�ปรากฏในจารึึกบ้้านวังไผ่่อาจเป็็นผู้้�นำำ�ท้องถิ่่�นที่่�ต้้องการยกตนให้้เสมอพระเจ้้า

ภววรมัันที่่� 1 ก็ ็เป็็นได้้ จึึงแสดงให้้เห็็นว่่าพระเกีียรติิของพระองค์์นั้้�นปรากฏเลื่่�องลืือ

แล้้วในดิินแดนนี้้� (โคลด ชาคส์์, 2531: 39-40)

	 อย่่างไรก็็ดีีการศึึกษาที่่�น่่าสนใจล่่าสุุดของกัังวล  คััชชิิมา  ผู้้�เชี่่�ยวชาญด้้าน

จารึึกภาษาโบราณในประเทศไทย  ในงานวิิจััยเรื่่�อง  “จารึึกพระเจ้้ามเหนทรวรมััน” 

อ่่านและแปลไปในทำำ�นองที่่�คล้้ายกัับคำำ�แปลของฌอร์์ฌ  เซแด็็สด้้วยเช่่นกััน  ดัังนี้้�

“ในปของราชาแห่งพวกศกะ---วันขึ้น  8 ค่ำ�---ในทิศท้ังหลาย ที่แผ่นดน
เป็นหนึ่งเดียว---พระศรีภววรมะ ผ ู้มีชื่อเสียงไปทั่วทุกทิศ ผ ู้เป็นนัดดา 
(หลานปู่) ของพระเจ้าจักรพรรดิ เป็นโอรส  (ลูกชาย) ของพระศรี 
ปฤถิวีนทรวรมะ ผู้เสมอกับพระอินทร์ ได้โปรดให้สร้าง---ศิลาทั้งหลาย 
ในเวลาขึ้นครองราชย์ของพระองค์ เพื่อความเจริญรุ่งเรือง แห่ง---ทั้ง
หลาย”

	 งานวิิจััยน้ี้�ยัังได้้วิิเคราะห์์ด้้านอัักขรวิทยาของจารึึกบ้้านวัังไผ่่ได้้อย่่างน่่าสนใจ 

โดยตั้้�งข้้อสัังเกตออกเป็็น 3 ประเด็็น ดัังนี้้� (กัังวล คััชชิิมา, 2562: 15-20) (ภาพที่่� 1)

	 1.  ลัักษณะการจารึึกตััวอัักษรไม่่เป็็นระเบีียบคล้้ายกัับจารึึกที่่�พบในภาค

กลางของประเทศไทย ตรงกัันข้้ามกัับจารึึกเขมรในยุุคแรกช่่วงปลายสมััยฝููหนัันถึึงต้้น

เจิินละ  ตััวอัักษรเป็็นระเบีียบเรีียบร้้อยและสวยงาม  เช่่นเดีียวกัับจารึึกในสมััยของ 

พระเจ้้ามเหนทรวรมัันที่่�พบในประเทศไทย  จึึงเป็็นไปได้้ว่่าจารึึกบ้้านวัังไผ่่ถููกสร้้างขึ้้�น

ในภาคกลางของไทยหรืือที่่�เมืืองศรีีเทพเอง 

	 2. การจารึึกคำำ�ว่่า “ศรีี” คล้้ายกัับจารึึกในภาคกลางและแถบจัังหวััดชััยภููมิิที่่�

มีีสระอีีทิ้้�งปลายหางลงมาด้้านล่างขวา  แตกต่่างจากจารึึกในกัมพููชาและลาวที่่�สระอีี

39 39Damrong



เป็็นวงกลมด้้านบน

	 3. พััฒนาการของรููปอัักษร  “ร” ในจารึึกรุ่่�นเก่่าเป็็นหางยาวเส้้นเดีียว หรืือ

สองขีีดยาวลงมาด้้านล่่างมาก แต่่ตั้้�งแต่่พุุทธศัักราช  1170 เป็็นต้้นมา หางรููปสองขีีด

ของ “ร” เปลี่่�ยนเป็็นหดสั้้�นขึ้้�นมาเกืือบเท่่าตััวอัักษรอื่่�นในบรรทััด  และไม่่ยาวลงมา 

อีีกเลย ซึ่่�งเป็็นลัักษณะรููปอัักษร “ร” ที่่�ปรากฏในจารึึกบ้้านวัังไผ่่

	 จากข้้อสัังเกตข้้างต้้นทำำ�ให้้ กัังวล คััชชิิมา สรุุปว่่าจารึึกบ้้านวัังไผ่่ควรสร้้างขึ้้�น

ในช่่วงหลัังพุุทธศัักราช  1170 ลงมา ดั ังนั้้�น  “ศรีีภววรมััน” ในจารึึกหลัักนี้้�จึึงไม่่ใช่่ 

พระเจ้้าภววรมัันที่่� 1 แห่่งเจิินละ เนื่่�องจากพระองค์์ทรงครองราชย์์อยู่่�ในช่่วงเวลาก่่อน

หน้้านี้้� (ประมาณพุุทธศัักราช  1100 - 1143) แต่่อาจจะเป็็นพระเจ้้าภววรมัันที่่� 2 

(ครองราชย์์ช่่วงพุุทธศัักราช  1180 – 1200) หรืืออาจเป็็นกษััตริิย์์องค์์หนึ่่�งของเมืือง

ศรีีเทพ  ซึ่่�งในช่่วงเวลานั้้�นก็็นัับเป็็นเมืืองใหญ่่และมีีความสำำ�คััญด้้วย (กัังวล คั ัชชิิมา, 

2562: 20) และด้้วยเหตุุที่่�พระนามพระเจ้้าศรีีภววรมัันในจารึึกบ้้านวัังไผ่่ไม่่ใช่่พระเจ้้า

ภวรวรมัันที่่� 1 แห่่งเจิินละ จึึงไม่่สามารถนำำ�มาใช้้อ้้างอิิงในพระราชประวััติิของพระเจ้้า

ภววรมัันที่่� 1 หรืืออ้้างอิิงพระนามพระราชบิิดาได้้ ดั ังนั้้�นพระเจ้้าภววรมัันที่่� 1 และ 

พระเจ้้ามเหนทรวรมันัจึึงเป็็นพี่่�น้้องร่่วมบิิดาเดียีวกััน  ไม่่ใช่่ลูกูพี่่�ลูกูน้้องดังัที่่�มีีนักัวิชิาการ

หลายท่่านเคยเสนอไว้้ (กัังวล คััชชิิมา, 2562: 39)

ศรีีภววรมัันและพระเจ้้าจัักรพรรดิิในจารึึกบ้้านวัังไผ่่คืือใคร ?

	 การวิิเคราะห์์ด้้านอัักขรวิิทยาในงานของกัังวล  คััชชิมามีีความเป็็นเหตุุ 

เป็็นผลและน่่าเชื่่�อถืืออยู่่�มาก เนื่่�องจากศึึกษาเปรีียบเทีียบคำำ�ว่่า “ศรีี” และรููปอัักษร 

“ร”  กัับจารึึกในช่่วงเวลาเดีียวกัันและใกล้้เคีียงกัันหลายหลัักทั้้�งในประเทศไทยและ

ประเทศใกล้้เคีียง แสดงให้้เห็็นพััฒนาการด้้านอัักขรวิิทยาอัันนำำ�ไปสู่่�การกำำ�หนดอายุุที่่�

เป็็นไปได้้มาก เมื่่�อพิิจารณาประกอบกัับวััสดุุที่่�ใช้้สร้้างจารึึกบ้้านวัังไผ่่คืือ หิ ินบะซอลต์์ 

ซึ่่�งพบมากในพื้้�นที่่�ตำำ�บลยางสาว อำำ� เภอวิิเชีียรบุุรีี  จัังหวััดเพชรบููรณ์์ ไม่่ไกลจากบ้้าน

วัังไผ่่สถานที่่�พบจารึึกหลัักนี้้�มากนััก มีีลัักษณะโครงสร้้างแตกเป็็นแท่่งยาวคล้้ายเสาหิิน 

(Columnar Joint) ได้้พบแท่่งหิินบะซอลต์์ลัักษณะนี้้�หลายแท่่งในเมืืองศรีีเทพ ถู ูกนำำ�

มาใช้้เป็็นวััสดุุก่่อสร้้างหรืือปัักเป็็นใบเสมารอบโบราณสถานด้้วย ดัังนั้้�นจึึงสรุุปในขั้้�นต้้น

ว่่าจารึึกบ้้านวัังไผ่่น่่าจะมีีอายุุอยู่่�ในช่่วงหลัังพุุทธศัักราช  1170 และสร้้างขึ้้�นในพื้้�นที่่�

เมืืองศรีีเทพเอง

40 40 ดำรงวิิชาการ



	 หากยึึดตามการกำำ�หนดอายุุข้้างต้้น  ในกรณีีที่่�จารึึกหลัักน้ี้�กล่่าวถึึงพระเจ้้า-

ภววรมันโดยตรงก็น่็่าจะไม่่ใช่่ พระเจ้้าภววรมันัที่่� 1 แห่่งเจินิละ ซึ่่�งครองราชย์อยู่่�ในช่่วงเวลา

ก่่อนหน้้านี้้� และตามความในจารึึกที่่�ว่่าทรงเป็็นพระโอรสของพระเจ้้าปฤถิิวีีนทรวรมััน 

แสดงให้้เห็็นว่่ากษััตริิย์์ผู้้�น้ี้�ไม่่ใช่่พระเจ้้าภววรมัันที่่�  1  เน่ื่�องจากพระเจ้้าภววรมัันที่่�  1 

ทรงมีีพระราชบิดาพระนามว่่า  “พระเจ้้าวีีรวรมัน”  อัันปรากฏพระนามในจารึึก 

เวีียลกัันเตล  (K.359)  พบที่่�สตรึึงเตรง  ประเทศกััมพููชา  ที่่�มีีเนื้้�อความเกี่่�ยวข้้องกัับ 

พระขนิิษฐาของพระองค์์ หรืือจารึึกของพระอนุุชาคืือ “พระเจ้้ามเหนทรวรมััน” พ บ

หลายหลัักทั้้�งในกััมพููชา ลาว และไทย (Vickery, 77-76  :1998) และหากยึึดตาม 

สายสกุุลนี้้�ก็็ควรจะมิิใช่่พระเจ้้าภววรมัันที่่� 2 เนื่่�องด้้วยพระองค์์เป็็นผู้้�สืืบราชสมบััติิจาก

พระราชบิิดาคืือ “พระเจ้้าอีีศานวรมััน ที่่� 1” ซึ่่�งระบุุไว้้อย่่างชััดเจนในจารึึกบ้้านกุุดแต้้ 

พบที่่�จัังหวััดสระแก้้ว (กรมศิิลปากร, 2559: 133-136) และเป็็นไปได้้ยากอีีกเช่่นกััน 

ที่่�จะเป็็นพระเจ้้าภววรมันที่่� 3 ตามที่่�โกลด ฌักัเสนอว่่าพระเจ้้าภววรมันัที่่� 3 อาจมีีตัวัตน

และทรงปกครองดิินแดนเพีียงบางส่่วน  ในขณะที่่�อาณาจัักรแตกออกเป็็นหลายรััฐ 

หรืือที่่�รู้้�จัักกัันดีีในช่่วงเจิินละบก-เจิินละน้ำำ��  (ประมาณพุุทธศัักราช 1350-1250) ซึ่่�งอยู่่�

ในช่่วงเวลาหลัังจารึึกหลัักนี้้�ไปพอสมควร (Jacques & Lafond, 2007: 94) 

	อีี กกรณีีหน่ึ่�งหากจารึึกหลัักนี้้�กล่่าวถึึงกษััตริิย์์ศรีีเทพซึ่่�งยกตนเสมอพระเจ้้า

ภววรมัันที่่� 1 โกลด ฌั ักก็็ได้้ตั้้�งข้้อสัังเกตในการวิิเคราะห์์ของตนไว้้แล้้วว่่าเหตุุใดจึึงไม่่

พบจารึึกของพระเจ้้าภววรมันัที่่� 1 ในดินิแดนนี้้�อีีกเลย (โคลด ช าคส์์, 2531: 39-40) 

และไมเคิิล วิ ิคเกอรีี  (Michael Vickery) นั ักประวััติิศาสตร์์อีีกท่่านก็็เห็็นไปในทาง

เดีียวกัันกัับกรณีีการวิิเคราะห์์เช่่นนี้้�  ทั้้�งยัังได้้ตั้้�งข้้อสัังเกตว่่าอำำ�นาจทางการเมืืองใน

สมััยของพระเจ้้าภววรมันที่่�  1  มีีศููนย์กลางอยู่่�ในประเทศกััมพููชาทางตอนใต้้ของ 

เทืือกเขาพนมดงรัักเท่่านั้้�น  และดููจะมีีความสำำ�คัญน้้อยกว่่าพระเจ้้ามเหนทรวรมัน 

เหตุุใดจารึึกบ้้านวัังไผ่่จึึงเลืือกยกเอาพระเจ้้าภววรมันที่่�  1  มาเปรีียบเทีียบแทนที่่�จะ

เป็็นพระเจ้้ามเหนทรวรมัันที่่�ดููจะมีีปฏิิสััมพัันธ์์กัับดิินแดนตอนเหนืือของเทืือกเขา 

พนมดงรัักมากกว่่า (Vickery, 1998: 77-78) ดัังนั้้�นจากหลัักฐานและข้้อคิิดเห็็นข้้างต้้น

ที่่�กล่่าวมา ควรจะอภิิปรายในขั้้�นต้้น ดัังนี้้� 

	 1)  ถ้้าเนื้้�อหาในจารึึกบ้้านวัังไผ่่กล่่าวถึึงพระเจ้้าศรีีภววรมัันในโอกาสที่่�ขึ้้�น

ครองราชย์์ของพระองค์์เอง พร ะเจ้้าศรีีภววรมัันพระองค์์นี้้�น่่าจะไม่่ใช่่พระเจ้้าภววรมััน

แห่่งเจิินละทั้้�งสามพระองค์์  เพราะพระนามของพระราชบิิดาหรืืออายุุสมัยของจารึึก 

41 41Damrong



ไม่่ตรงกัับบริิบทและช่่วงเวลาทางประวััติิศาสตร์์  แต่่ควรจะเป็็นพระเจ้้าศรีีภววรมัน 

ผู้้�ปกครองเมืืองศรีีเทพเองที่่�มีีพระนามเดีียวกัับพระเจ้้าภววรมันทั้้�ง  3  พระองค์์แห่่ง 

เจิินละน่่าสนใจว่่าพระเจ้้าปฤถิิวีีนทรวรมันผู้้�เป็็นพระราชบิดาของพระองค์์ตามการ

กล่่าวถึึงในจารึึกบ้้านวังัไผ่่ เคยเป็็นผู้้�ปกครองเมืืองศรีีเทพในช่่วงเวลาก่่อนหน้้าพระองค์์

ด้้วยหรืือไม่่ 

	 2)  ถ้้าจารึึกหลัักนี้้�กล่่าวยอพระเกีียรติกษััตริิย์์แห่่งศรีีเทพว่าเป็็นใหญ่่เสมอ

ด้้วยพระเจ้้าภววรมััน ก็็ควรจะเป็็นพระเจ้้าภววรมัันที่่� 2 แห่่งเจิินละมากกว่่า เนื่่�องจาก

ช่่วงเวลาครองราชย์์อยู่่�ในช่่วงเวลาเดีียวกัันกัับอายุุสมััยของจารึึก ตลอดจนได้้พบจารึึก

ของพระองค์์บริเิวณจังัหวััดสระแก้้วของไทยด้้วย (กรมศิลิปากร, 2559: 74-80, 133-136)

อาจสังเกตได้้อีีกว่่าเนื้้�อหาและลำำ�ดับการจััดเรีียงบุุคคลในจารึึกบ้้านวังไผ่่ยัังคล้้ายกัับ

เนื้้�อหาในจารึึกของพระเจ้้ามเหนทรวรมััน โดยกล่่าวว่่าพระองค์์เป็็นพระราชนััดดาของ

พระเจ้้าจักัรพรรดิ ิต่ อด้้วยพระนามของพระราชบิดิา พร ะนามของพระองค์์ และเหตุผุล

ของการจารึึกเนื่่�องในโอกาสพิิเศษบางประการ (กรมศิิลปากร, 2559) ดัังนั้้�นจึึงเป็็นไป

ได้้ว่่าได้้นำำ�เอาต้้นแบบการบันทึึกจากจารึึกของพระเจ้้ามเหนทรวรมันมาใช้้เม่ื่�อ

พิิจารณาตามสภาพภููมิิศาสตร์์แล้้วจะเห็็นได้้ว่่าเมืืองศรีีเทพตั้้�งอยู่่�ในช่่องทางที่่�ติิดต่่อกัับ

พื้้�นที่่�ลุ่่�มแม่่น้ำำ��มููล-ชีี  และมีีช่่องทางติิดต่่อกัับแหล่่งโบราณคดีีดงเมืืองแอม  จัังหวััด

ขอนแก่่น  อัันเป็็นสถานที่่�พบจารึึกของพระเจ้้ามเหนทรวรมัันที่่�อยู่่�ไม่่ไกลจากเมืือง

ศรีีเทพเช่่นกััน3

	ปร ะเด็็นสำำ�คััญคืือคำำ�แปลที่่�ว่่า “พระเจ้้าจัักรพรรดิิ” ที่่ �ปรากฏเหมืือนกัันใน

เนื้้�อหา แม้้จะมีีข้อสัังเกตว่่าการใช้้คำำ�จารึึกต่่างกันัก็ตาม4 ฌอร์์ฌ เซแด็ส็  เชื่่�อว่่าหมายถึงึ 

“พระเจ้้ารุุทรวรมััน” กษััตริิย์์องค์์สุุดท้้ายแห่่งฝููหนััน ดัังนั้้�นพระเจ้้าภววรมัันที่่� 1 น่่าจะ

เป็็นพระราชนััดดาของพระเจ้้ารุุทรวรมัันในสายตระกููล “จัันทรวงศ์์” แห่่งฝููหนััน อัันมีี

3  ในพื้้�นที่่�เมืืองศรีีเทพได้้พบ “จารึึกบ้้านบึึงนาจาน” ลัักษณะเป็็นแท่่นฐานขนาดใหญ่่คล้้ายกัับจารึึก

บนฐานประติิมากรรมของพระเจ้้ามเหนทรวรมัน  จารึึกด้้วยอัักษรปัลลวะ  ภาษาสัันสกฤต  ช่่วง 

พุุทธศตวรรษที่่�  12  แต่่ยัังไม่่มีีการอ่่านและแปล  ปััจจุุบัันจััดแสดงอยู่่�ที่่�พิิพิิธภััณฑสถานแห่่งชาติิ 

รามคำำ�แหง  จัังหวััดสุุโขทััย  อาจจะเป็็นหลัักฐานที่่�ต้้องศึึกษาต่่อไปว่่าเกี่่�ยวข้้องหรืือไม่่
4  ในจารึึกบ้้านวังไผ่่ใช้้คำำ�ว่า “ศฺรฺีีจกฺรฺวรฺตฺฺตฺิ”ิ ส่่วนในจารึึกพระเจ้้ามเหนทรวรมันัใช้้คำำ�ว่า “ศรีีสารวเภามะ” 

แต่่นัักภาษาโบราณแปลว่่า “พระเจ้้าจัักรพรรดิิ” เช่่นเดีียวกััน (กรมศิิลปากร, 2559; กัังวล คััชชิิมา, 

2562: 91-92) 

42 42 ดำรงวิิชาการ



ตำำ�นานต้้นกำำ�เนิิดมาจากพราหมณ์์โกณฑิิณญะและนางนาคโสมา  ต่่อมาเมื่่�อพระเจ้้า

ภววรมัันที่่� 1 ทรงอภิิเษกกัับพระนางกััมพุุชราชลัักษมีีแห่่งเจิินละ ผู้้�สืื บเชื้้�อสายมาจาก 

“สุุริิยวงศ์์” คืื อ พร ะฤษีีกััมพุุชะและนางอััปสรเมรา จึึ งถืือเป็็นการรวมสุุริิยวงศ์์และ

จัันทรวงศ์์เข้้าด้้วยกััน  ตามที่่�กล่่าวถึึงในจารึึกปัักษีีจำำ�กรงช่่วงพุุทธศตวรรษที่่�  15 

(K.286) แต่่อย่่างไรก็็ตามพระเจ้้าภววรมัันที่่� 1 ก็ ็ยัังทรงอ้้างถึึงเชื้้�อสายของพระองค์์ว่่า

สืืบทอดมาจากพระเจ้้ารุุทรวรมััน  (Cœdès, 1968: 66-67) และเป็็นที่่�น่่าสัังเกตว่่า

เหล่่ากษััตริิย์์ท้้องถิ่่�นที่่�ปรากฏพระนามในดินแดนกัมพููชาต่่อมาในช่่วงพุุทธศตวรรษที่่�  

13-14  ก็อ้็้างว่่าสืืบเชื้้�อสายมาจากจันัทรวงศ์์ของฝูหูนันัแทนที่่�จะเป็็นสุริยิวงศ์์ของเจินิละ

เช่่นกััน (Briggs, 1999: 61)  

	 โกลด ฌัักเสนอว่่าพระเจ้้าจัักรพรรดิิควรเป็็น “พระเจ้้าเทวานีีกะ” กษััตริิย์์ใน

ตำำ�นานจากแดนไกล ผู้้�สถ าปนาตรีีรถะอัันศักัดิ์์�สิทิธิ์์�ริมิฝั่่�งแม่่น้ำำ��โขง ดั งที่่�ปรากฏพระนาม

ในจารึึกพบที่่�วััดภูู (K.365) แขวงจำำ�ปาสััก ปร ะเทศลาว เนื่่�องจากสร้้อยพระนามคืือ 

“มหาราชาเหนืือราชา” ซ่ึ่�งตรงกับัคำำ�ว่า “พระเจ้้าจักัรพรรดิ” และน่่าจะเป็็นต้นวงศ์์ของ

พระเจ้้าวีีรวรมันั พร ะราชบิดาของพระเจ้้าภววรมันัที่่� 1 และพระเจ้้ามเหนทรวรมันัด้วย 

ยิ่่�งไปกว่่านั้้�นยัังเสนอต่่อไปอีีกว่่าดิินแดนที่่�พระเจ้้าเทวานีีกะจากมาควรจะเป็็นเมืือง

ศรีีเทพ ดังัที่่�ปรากฏหลัักฐานทางโบราณคดีียุคุแรกเริ่่�มประวัตัิศิาสตร์์จำำ�นวนมาก ทั้้�งจารึึก

รุ่่�นแรก ศาสนวััตถุุและศาสนสถานของไวษณพนิิกายและพุุทธศาสนา รวมถึึงเป็็นเมืือง

ตอนในสำำ�คััญที่่�เชื่่�อมต่่อระหว่่างอ่่าวไทยและพื้้�นที่่�ลุ่่�มแม่่น้ำำ��มูล-ชีี  ตลอดจนพื้้�นที่่�ลุ่่�ม

แม่่น้ำำ��โขง อันัเป็็นเส้้นทางสำำ�คัญัในสมัยโบราณ (Jacques & Lafond, 2007: 68-69)

	ดั งนั้้�นอาจจะกล่่าวได้้ว่่ากษััตริย์ิ์แห่่งศรีีเทพผู้้�สร้างจารึึกบ้้านวังัไผ่่ เพื่่�อประกาศ

ถึึงการขึ้้�นครองราชย์์ของพระองค์์ในช่่วงหลัังพุุทธศัักราช  1170  เป็็นไปได้้ที่่�จะเป็็น

เครืือญาติิในวงศ์์เดีียวกัันกับกษััตริิย์์แห่่งฝููหนัันและเจิินละ  โกลด  ฌัักอธิิบาย 

สถานการณ์นี้้�ได้้อย่่างน่่าสนใจว่่า  ในสมััยของพระเจ้้าจัักรพรรดิิที่่�ถููกกล่่าวถึึงในจารึึก 

น่่าจะมีีการส่่งเจ้้าชายหรืือเครืือญาติิในตระกููลไปปกครองชุุมชนหลายแห่่งในบริิเวณ

พื้้�นที่่�เทืือกเขาพนมดงรััก ร วมถึึงเมืืองศรีีเทพซึ่่�งน่่าจะมีีความสััมพัันธ์์กัับฝููหนัันมาก่่อน

แล้้ว  และเพื่่�อให้้เกิิดความชอบธรรมในอำำ�นาจการปกครองของเจ้้าชายหรืือกษััตริิย์์

ท้้องถิ่่�นเหล่่านั้้�น  จึึงต้้องอ้้างถึึงการสืืบทอดมาจากพระเจ้้าจัักรพรรดิิผู้้�เป็็นใหญ่่ 

เช่่นเดีียวกััน  ไม่่ว่่าจะเป็็นกษััตริิย์์แห่่งศรีีเทพหรืือพระเจ้้าภววรมันที่่�  1  แห่่งเจิินละ 

(Jacques, 1986: 71-73)

43 43Damrong



เครือืญาติแิละความขัดัแย้้ง ตามบริบิททางประวััติศิาสตร์ช่่วงครึ่่�งหลังัพุทุธศตวรรษที่่� 

12

	 ข้้อเสนอของโกลด ฌั ักที่่�ว่่าบ้้านเล็็กเมืืองน้้อยในเขตเทืือกเขาพนมดงรัักช่่วง

พุุทธศตวรรษที่่� 11 - 12  ปกครองด้้วยเจ้้าชายในสายสกุุลเดีียวกัันกัับกษััตริิย์์ฝููหนััน

และเจิินละดููจะมีีความเป็็นไปได้้  เมื่่�อพิิจารณาจากตำำ�แหน่่งจารึึกของพระเจ้้า 

มเหนทรวรมันทั้้�งช่่วงเวลาก่่อนและหลัังการขึ้้�นครองราชย์ที่่�ครอบคลุุมพื้้�นที่่�ภาค 

ตะวัันออกเฉีียงเหนืือของไทย  แสดงให้้เห็็นว่่าคงมีีความคุ้้�นเคยกัับพื้้�นที่่�นี้้�เป็็นอย่่างดีี 

และอาจจะมีีร่องรอยของกษัตัริย์ิ์ท้้องถิ่่�นเชื้้�อสายเดียีวกัับพระองค์์ ดั งที่่�ปรากฏพระนาม 

“ประวรเสนะ” “โกรญจพาหุุ” “ธรรมเสนะ” ตามลำำ�ดัับผู้้�ปกครองเมืืองศัังขปุุระคล้้าย

กัับพระนาม “จิิตรเสน” ก่่อนขึ้้�นครองราชย์์ ในจารึึกดอนเมืืองเตย จัังหวััดยโสธร ช่่วง

พุุทธศตวรรษที่่� 12 (กรมศิิลปากร, 2559: 148-150; ธิิดา สาระยา, 2535: 70)

	 ในรััชกาลพระเจ้้าอีีศานวรมัันที่่� 1 พร ะองค์์ได้้รัับการกล่่าวถึึงในพงศาวดาร

สมัยัราชวงศ์์สุุยของจีีนว่าเป็็นผู้้�สืืบราชสมบััติต่ิ่อจากพระเจ้้ามเหนทรวรมัน  ทรงครองราชย์

ที่่�เมืืองอีีศานปุุระ (สมโบร์์ไพรกุุกในปััจจุุบััน) ซึ่่�งมีีอำำ�นาจเหนืือบ้้านเมืืองน้้อยใหญ่่กว่่า 

30 เมืือง ทรงส่่งราชทููตไปจีีนเป็็นครั้้�งแรกเมื่่�อพุุทธศัักราช  1159 ตรงกัับช่่วงปลาย 

ราชวงศ์์สุุย (Aspell, 2013: 18-22) พระราชกรณีียกิิจที่่�สำำ�คััญคืือการผนวกรวมฝููหนััน

กัับเจิินละเข้้าด้้วยกัันได้้อย่่างมั่่�นคง (Briggs, 1999: 48) ในช่่วงเวลานี้้�อีีศานปุุระถืือว่่า

เป็็นรััฐสำำ�คััญร่่วมสมััยกัับศรีีเกษตร ทวารวดีี และ จามปา ตามที่่�ปรากฎในบัันทึึกของ

ภิิกษุุจีีนเสวีียนจั้้�ง สมััยราชวงศ์์ถัังของจีีน (Beal, 1969: 200)

	ร ะบบการเมืืองแบบเครืือญาติิในมุุมมองที่่�กว้้างและชััดเจนมากขึ้้�นคงเกิิดขึ้้�น

ในรััชกาลนี้้�เอง จ ารึึกร่่วมสมััยในพื้้�นที่่�อื่่�นๆ  แสดงให้้เห็็นว่่าพระเจ้้าอีีศานวรมัันที่่�  1

มีีนโยบายการเชื่่�อมสััมพัันธ์์ผ่่านการแต่่งงานระหว่่างราชวงศ์์กัับรััฐใกล้้เคีียง จารึึกพบที่่�

กลุ่่�มโบราณสถานหมีีเซิิน ปร ะเทศเวีียดนาม (C.96) พุุทธศัักราช  1201 ได้้กล่่าวถึึง 

สายราชสกุุลของ “พระเจ้้าวิิกรานตวรมัันที่่� 1” กษััตริิย์์แห่่งจามปาที่่�ครองราชย์์อย่่าง

สงบและยาวนานในช่่วงพุุทธศัักราช  1196 – 1229 พระองค์์ทรงเป็็นพระโอรสของ 

เจ้้าชายชคััทธรรมที่่�น่่าจะทรงสืืบเชื้้�อสายมาจากพระเจ้้ากัันทรรปธรรมที่่�ครองราชย์์ใน

ช่่วงเวลาก่่อนหน้้านี้้�  เจ้้าชายชคัทธรรมได้้เสด็จเข้้าไปในเจิินละและอภิิเษกกัับเจ้้าหญิิง

สรรวาณีี พระราชธิิดาของพระเจ้้าอีีศานวรมัันที่่� 1 ดัังนั้้�นพระเจ้้าวิิกรานตวรมัันที่่� 1 จึึง

มีีศัักดิ์์�เป็็นพระราชนััดดาของพระเจ้้าอีีศานวรมัันที่่� 1 และขึ้้�นครองอาณาจัักรจามปา

44 44 ดำรงวิิชาการ



ต่่อมาในภายหลััง (Maspero, 2002: 45, 161-162)

	 เหตุุการณ์์คล้้ายกัันนี้้�เกิิดขึ้้�นที่่�ทวารวดีีด้้วยเช่่นกัน  เนื้้�อความจากจารึึกแผ่่น

ทองแดง (K.964) พบที่่�เมืืองอู่่�ทอง จัังหวััดสุุพรรณบุุรีี  กล่่าวถึึง “พระเจ้้าหรรษวรมััน 

ผู้้�เป็็นพระราชนััดดาของพระเจ้้าอีีศานวรมััน ทรงได้้รัับสืืบทอดราชบััลลัังก์์ (สิิงหาสนะ) 

มาโดยลำำ�ดัับ” แม้้ว่่าพระนาม “หรรษวรมััน” และ “อีีศานวรมััน” ในประวััติิศาสตร์์

เขมรโบราณ  (กััมพููชา)  จะมีีกษััตริิย์์ที่่�ให้้พระนามซ้ำำ��กัันหลายพระองค์์  แต่่รููปอักษร 

บางคำำ�ก็็ชี้้�ให้้เห็็นว่่าควรอยู่่� ในช่่วงพุุทธศตวรรษที่่� 13 – 14 (กัังวล คั ัชฉิิมา, 2558; 

Revire, 2016: 410) ดัังนั้้�นจึึงเป็็นไปได้้ว่่าพระเจ้้าหรรษวรมัันผู้้�นี้้�เป็็นพระราชนััดดา

หรืือผู้้�สืืบทอดมาจากพระเจ้้าอีีศานวรมัันที่่� 1 แห่่งเจิินละเช่่นเดีียวกััน (Vickery, 1998: 

339) และอาจเป็็นกษััตริิย์์ที่่�ปกครองเมืืองอู่่�ทองในฐานะราชธานีีแห่่งหนึ่่�งของทวารวดีี

ในขณะนั้้�น (ช็็อง บััวเซอลีีเยร์์, 2511: 8)

	 ความสััมพัันธ์์ระหว่่างทั้้�งสามรััฐยัังผููกโยงกัับการนัับถืือศาสนาฮิินดููไศวนิิกาย

ในหมู่่�ชนชั้้�นสูงูด้้วย ดั งัจะเห็น็ได้้จากการที่่�พระเจ้้าอีีศานวรมันัที่่� 1 ทรงนัับถืือไศวนิกิาย 

ลัทัธิปิาศุปุตะ โดยพบจารึึกและศาสนสถานสำำ�คัญของลััทธินิี้้�ที่่�กลุ่่�มปราสาทสมโบร์์ไพรกุก 

(Chemburkar & Kapoo, 2018: 47) ขณะที่่�จารึึกที่่�โบราณสถานหมีีเซิิน B.6 (C.87) 

อีีกหลัักหนึ่่�งของพระเจ้้าวิิกรานตวรมัันที่่� 1 ในพุุทธศัักราช  1230 ได้้กล่่าวถึึงการ 

เฉลิิมฉลองให้้แก่่พระศิิวะในรูปของพระอีีศานและภััทเรศวร  มีีการถวายปลอกหุ้้�ม

ศิิวลึึงค์์เงิินและมงกุุฎทองด้้วย (Maspero, 2002: 45) จึึ งเป็็นไปได้้ว่่าหลัักปฏิิบััติิและ

ความเชื่่�อของไศวนิิกาย  ลััทธิิปาศุุปตะจากเจิินละได้้แพร่หลายเข้้าไปที่่�จามปาใน 

ช่่วงเวลานี้้� (Chemburkar & Kapoo, 2018: 48) ในทำำ�นองเดีียวกััน จ ารึึกแผ่่น

ทองแดงที่่�เมืืองอู่่�ทองก็็ได้้ให้้รายละเอีียดอีีกว่่าพระเจ้้าหรรษวรมันทรงส่่งเสลี่่�ยงและ 

นัักดนตรีีฟ้้อนรำำ�ถวายแด่่พระศรีีมััตอััมราตเกศวร  และในภายหลัังก็็ได้้ถวายปลอกหุ้้�ม

ศิิวลึึงค์์ นัักดนตรีีฟ้้อนรำำ� และเครื่่�องใช้้จำำ�นวนมากให้้แก่่พระศิิวลึึงค์์ซึ่่�งเป็็นตััวแทนองค์์ 

ศรีีธาเรศวร (กัังวล คััชฉิิมา, 2558) ซึ่่�งสะท้้อนให้้เห็็นถึึงการนัับถืือไศวนิิกายเช่่นกััน

	 เมื่่�อไม่่นานมานี้้�พบจารึึกวััดพระงาม ที่่�อำำ�เภอเมืืองนครปฐม จัังหวััดนครปฐม 

อายุุช่่วงพุุทธศตวรรษที่่� 12 นอกจากกล่่าวถึึงกษััตริิย์์และบ้้านเมืืองที่่�ชื่่�อว่่า “ทวารวตีี 

หััสติินาปุุระ และทิิมิิริิงคะ” แล้้ว ยั ังระบุุถึึงการถวายสิ่่�งของ ข้ ้าพระ ปศุ ุสััตว์์แด่่พระ 

ปรเมศวร ร วมทั้้�งเครื่่�องประดัับสำำ�หรัับปลอกหุ้้�ม (ศิิวลึึงค์์) เป็็นทองคำำ� 130 (ตำำ�ลึึง?) 

ของพระปศุุปติิด้้วย (สมบััติิ มั่่ �งมีีสุุขศิิริิ, 2564: 338) แสดงให้้เห็็นว่่าทวารวดีีในช่่วง 

45 45Damrong



พุุทธศตวรรษที่่� 12 ในพื้้�นที่่�เมืืองอู่่�ทองและนครปฐม แม้้พุุทธศาสนาเถรวาทจะเจริิญ

ขึ้้�นอย่่างแพร่่หลาย แต่่ในระดัับชนชั้้�นปกครองคงจะนัับถืือศาสนาฮิินดููไศวนิิกาย ลั ัทธิิ

ปาศุุปตะควบคู่่�กัันไปด้้วย 

	 การพบเหรีียญเงิินมีีจารึึกอัักษรปััลลวะ ภ าษาสัันสกฤต ช่่วงพุุทธศตวรรษ 

ที่่� 12 จารึึกคำำ�ว่า “ศฺรฺีีทฺวารวตีีศฺวฺรปุณฺุยฺะ” แปลได้้ว่่า “การทำำ�บุญุของเจ้้าแห่่งทวารวดี ี

ผู้้�รุ่่�งเรืือง” หรืือ “การบุุญแห่่งพระเจ้้าศรีีทวารวดีี” (จิิรพััฒน์์ ประพัันธ์์วิิทยา, 2551: 3; 

กรมศิิลปากร, 2559: 158-160) จากเมืืองในวััฒนธรรมทวารวดีีทางฟากตะวัันตกของ

แม่่น้ำำ��เจ้้าพระยา และการขุุดแต่่งโบราณสถานคอกช้้างดิินหมายเลข 7 เมืืองอู่่�ทองพบ

เหรีียญเงิินมีีจารึึกดัังกล่่าวจำำ�นวน 3 เหรีียญ บรรจุุไว้้ในคนโททรงสููงร่่วมกัับก้้อนเงิินตััด 

เหรีียญเงิินรููปสััญลัักษณ์์มงคล และเหรีียญเปอร์์เซีีย (ภััทรพงษ์์ เก่่าเงิิน, 2545: 46-59; 

วิิภาดา อ่ ่อนวิิมล, 2561: 274-275) ส ะท้้อนให้้เห็็นภาพการทำำ�บุุญของกษััตริิย์์แห่่ง

ทวารวดีีเนื่่�องในศาสนฮิินดููไศวนิิกาย ทั้้ �งนี้้� เหรีียญเงิินที่่�พบอีีกด้้านหนึ่่�งเป็็นภาพแม่่วััว

และลููกวััวนั้้�นคล้้ายกัับเหรีียญทองพบที่่�อัังกอร์์  บอเรย  ประเทศกััมพููชา  ด้้านหน่ึ่�ง

ปรากฏภาพวัวและจารึึกอัักษรปััลลวะ  ภาษาสัันสฤตคำำ�ว่่า  “อีีศานวรมัน”  และ 

“อีีศานปุุระ” (Griffiths, 2014: 56) คงหมายถึึงพระเจ้้าอีีศานวรมัันที่่� 1 และเมืือง

หลวงของพระองค์์  หรืือมีีนััยสำำ�คััญหมายถึึงพระศิิวะ-รุุทระและพาหนะของพระองค์์ 

(Revire, 2016: 400-401) ซ่ึ่�งคงต้้องพิจิารณาต่่อไปว่าเป็็นลักัษณะกิจิกรรมทางศาสนา 

ที่่�คล้้ายกัันได้้หรืือไม่่

	น อกจากนี้้�ศิิวลึึงค์์ที่่�โบราณสถานคอกช้้างดิิน  เมืืองอู่่�ทองมีีลัักษณะเป็็นแบบ

ที่่�ติิดกัับฐานโยนิิและมีีส่่วนรุุทรภาคโผล่่พ้้นขึ้้�นมาส่่วนเดีียวหรืือเป็็นมุุขลึึงค์์คล้้ายกัับ

ศิิวลึึงค์์แบบสมััยก่่อนเมืืองพระนคร  ซึ่่�งพบจากกลุ่่�มโบราณสถานสมโบร์์ไพรกุุกและหมีี

เซิินด้้วยเช่่นกััน (ภาพที่่� 2) ทั้้�งนี้้� การทำำ�ปลอกหุ้้�มศิิวลึึงค์์เป็็นประเพณีีที่่�ได้้รัับความนิิยม

ในจามปา ตามที่่�ได้้พบปลอกหุ้้�มศิิวลึึงค์์และปลอกหุ้้�มมุุขลึึงค์์หลงเหลืืออยู่่�หลายชิ้้�นใน

ประเทศเวีียดนาม (Guy, 2014: 89-92) ดัังนั้้�นอาจพิิจารณาได้้ว่่าเป็็นการแลกเปลี่่�ยน

คตินิิิยมในการสร้างงานศิลิปกรรมของไศวนิิกายระหว่่างสามรัฐั ผ่่านความความสัมัพันัธ์

ทางเครืือญาติิในหมู่่�ชนชั้้�นปกครองในช่่วงเวลานั้้�น

	 การผูกสััมพัันธ์ผ่่านการแต่่งงานในหมู่่�พระราชโอรส-ธิิดาคงแฝงอิิทธิิพล

ทางการเมืืองและวััฒนธรรมเข้้าไปด้้วย ดั ังนั้้�นเนื้้�อหาในจารึึกวััดคีีรีีเสด็็จคง ปร ะเทศ

กััมพููชา (K.1419) พุุทธศัักราช 1176 ช่่วงหนึ่่�งที่่�กล่่าวว่่า “ขอพระเจ้้าแผ่่นดิินพระนาม

46 46 ดำรงวิิชาการ



ว่่าศรีีอีีศานวรมััน  ผู้้�เป็็นพระเจ้้าจัักรพรรดิิเหนืือแผ่่นดิินสุวรรณภููมิิไปจนถึึงมหาสมุุทร 

ผู้้�มีีความกล้้าและความเจริิญรุ่่�งเรืือง...” (กัังวล คััชชิิมา, 2564: 64) อาจไม่่ใช่่เป็็นเพีียง

การยอพระเกีียรติอย่่างเกิินจริงเกี่่�ยวกัับพระมหากษััตริิย์์พระองค์์นี้้�  แต่่เป็็นการแสดง

ให้้ประจัักษ์์ได้้ถึึงอำำ�นาจทางการเมืืองและวััฒนธรรมผ่่านระบบเครืือญาติิที่่�เชื่่�อมโยง

กัันในภููมิิภาคแผ่่นดิินใหญ่่ของเอเชีียตะวัันออกเฉีียงใต้้ โดยมีีพระเจ้้าอีีศานวรมัันที่่� 1 

เป็็นศููนย์์กลางความสััมพัันธ์์เชิิงอำำ�นาจน้ี้�  จึึงทรงกล่่าวอ้้างขอบเขตพระราชอำำ�นาจได้้

อย่่างกว้้างขวางตามเนื้้�อหาในจารึึก5  และคงส่่งอิิทธิิพลไม่่มากก็็น้้อยให้้พระราชนัดดา

ของพระองค์์จากทั้้�งสองฟากฝั่่�งแผ่่นดิิน ทั้้�งพระเจ้้าวิิกรานตวรมัันที่่� 1 แห่่งจามปา และ

พระเจ้้าหรรษวรมัันแห่่งทวารวดีีได้้ขึ้้�นครองราชย์์ในระยะต่่อมา

	ร ะบบเครืือญาติิช่่วยรัักษาสััมพัันธภาพระหว่่างรััฐสำำ�คัญในช่่วงคร่ึ่�งหลัังพุุทธ

ศตวรรษที่่� 12 ให้้เป็็นไปอย่่างสงบตลอดรััชกาลของพระเจ้้าอีีศานวรมัันที่่� 1 จนกระทั่่�ง

พระราชโอรสคืือ พระเจ้้าภววรมัันที่่� 2 สืืบราชสมบััติิต่่อมาในช่่วงประมาณพุุทธศัักราช 

1180 จึึงเริ่่�มเกิิดความขััดแย้้งตามที่่�ปรากฏในจารึึก กล่่าวคืือ เนื้้�อหาในจารึึกเขาน้้อย 

จัังหวััดสระแก้้ว พุุทธศัักราช 1180 ปรากฏพระนามที่่�น่่าจะหมายถึึงพระเจ้้าภววรมัันที่่� 

2 เป็็นผู้้�ปกครองเมืืองเชยษฐปุุระ จากนั้้�นในพุุทธศัักราช 1182 จารึึกบ้้านกุุดแต้้ จัังหวััด

สระแก้้ว กล่่าวถึึงแม่่ทััพของพระองค์์ทำำ�ลายกองทััพหรืือปราบปรามพวกศััมพุุกะ (จิิร

พััฒน์์ ประพัันธ์์วิิทยา, 2552: 19-30)

  “ศััมพุุกะ”6 ในจารึึกของพระเจ้้าภววรมัันที่่� 2 น่่าจะหมายถึึงทวารวดีีที่่�อยู่่�

บริิเวณจัังหวััดนครปฐม (Woodward, 2005: 58; สฤษดิ์์�พงศ์์ ขุุนทรง, 2557: 26-28) 

ถึึงแม้้รายละเอีียดของสงครามครั้้�งนี้้�จะไม่่มีีหลัักฐานอื่่�นใดปรากฏอีีก แต่่เป็็นไปได้้ว่่า

5  รศ.ดร.สฤษดิ์์�พงศ์์ ขุ ุนทรง อาจารย์์ประจำำ�ภาควิิชาโบราณคดีี  คณะโบราณคดีี  มหาวิิทยาลััย

ศิิลปากร  ให้้ข้้อสัังเกตกัับผู้้�เขีียนถึึงความเป็็นไปได้้ในการแปลความตำำ�แหน่่งที่่�ตั้้�งของ “สุุวรรณภููมิิ” 

ในจารึึกวััดคีีรีีเสด็็จคงว่่าอาจหมายถึึงดิินแดนภาคกลางของไทยตามที่่�มีีข้้อสัันนิิษฐานว่่าเคยเป็็น

ศููนย์์กลางของสุุวรรณภููมิิในสมััยก่่อนทวารวดีี  และยัังกล่่าวถึึงในจารึึกปราสาทพระขรรค์ช่่วง 

พุุทธศตวรรษที่่� 18 ว่่ามีีเมืือง “สุุวรรณปุุระ” ตั้้ �งอยู่่� นั ักวิิชาการสัันนิิษฐานว่่าคืือเมืืองโบราณเนิิน 

ทางพระ จัังหวััดสุุพรรณบุุรีี  ซึ่่�งพบศิิลปกรรมเขมรแบบบายน  ส่่วนคำำ�ว่่า “ไปจนถึึงมหาสมุุทร” คืื อ 

การบอกทิิศทางไปทางตะวัันออกจนจรดทะเลจีีนใต้้อัันเป็็นที่่�ตั้้�งของจามปาในเวีียดนามตอนกลาง

หรืือฝููหนัันบริิเวณปากแม่่น้ำำ��โขง
6   ดููการวิิเคราะห์์แปลความชื่่�อ “ศััมพุุกะ” อย่่างละเอีียดใน (สฤษดิ์์�พงศ์์ ขุุนทรง, 2557: 26-28)

47 47Damrong



ทวารวดีีพยายามผลัักดัันตนเองออกจากร่่มเงาอิิทธิิพลของเจิินละภายใต้้ระบบ

การเมืืองแบบเครืือญาติิหลัังสิ้้�นสุุดรััชสมััยของพระเจ้้าอีีศานวรมัันที่่�  1  ซึ่่�งใน

พุุทธศัักราช  1181 ทวารวดีีได้้ส่่งทููตไปยัังราชสำำ�นัักถัังของจีีนเป็็นครั้้�งแรก และส่่งไป

อีีกสองครั้้�งในพุุทธศัักราช  1183 และ 1192 (Yamamoto, 1979: 1147) อาจเป็็น 

การประกาศตััวให้้มหาอำำ�นาจในภููมิิภาคนี้้�  นั่่�นคืือประเทศจีีนสมัยราชวงศ์์ถัังได้้รัับรู้้�

ถึงึความเป็็นประเทศอิิสระไม่่ขึ้้�นกับศูนูย์กลางอำำ�นาจเดิมิอย่่างเจินิละ สภ าพการณ์เช่่นนี้้�

แสดงให้้เห็็นถึึงความขััดแย้้งทางการเมืืองอัันเป็็นชนวนเหตุุของสงคราม จนนำำ�ไปสู่่�การ

ปราบปรามกองทััพศััมพุุกะของพระเจ้้าภววรมัันที่่� 2 

	 หลัังสิ้้�นสุุดรััชกาลของพระเจ้้าอีีศานวรมันที่่�  1  เกิิดความเปลี่่�ยนแปลง

ทางการเมืืองระหว่่างรอยต่่อรััชกาลพระเจ้้าภววรมัันที่่� 2 ไม่่เฉพาะกรณีีของทวารวดีี 

บ้้านเมืืองที่่�อยู่่�ปลายแดนตะวัันตกเฉีียงเหนืือของเจิินละ  แถบเมืืองพระตะบองและ

เขาพนมดงรัักจำำ�นวน 4 เมืือง ก็็ส่่งทููตไปยัังราชสำำ�นัักถัังในพุุทธศัักราช 1181 สะท้้อน

ให้้เห็็นความต้้องการที่่�จะประกาศตนว่าเป็็นรัฐอิิสระให้้ราชสำำ�นักจีีนได้้รัับรู้้�เช่่นกัน 

กว่่าที่่�เจิินละจะปราบปรามพื้้�นที่่�แถบนี้้�ได้้อย่่างเรีียบร้้อยในอีีกหลายปีีต่่อมาก็็ล่่วงเข้้า

รััชกาลของพระเจ้้าชััยวรมัันที่่� 1 (Wolters, 1974: 374-376) ส่่งผลให้้อิิทธิิพลของ 

เจิินละที่่�ควบคุุมระเบีียบทางการเมืืองและเศรษฐกิิจของภููมิิภาคมาตลอดรัชกาลก่่อน

หน้้าเปลี่่�ยนสมดุุลไป  จนเป็็นโอกาสให้้เกิิดอำำ�นาจและอิิทธิิพลใหม่่ขึ้้�นมาได้้ 

(Woodward, 2005: 50-51)7 

	 กระแสทางการเมืืองในช่่วงต้้นรััชกาลของพระเจ้้าภววรมัันที่่� 2 คงเป็็นปััจจััย

หนึ่่�งที่่�ทำำ�ให้้ทวารวดีีเข้้มแข็็งและรุ่่�งเรืืองขึ้้�นในช่่วงปลายพุุทธศตวรรษที่่� 12 และส่่งผล

ให้้บ้้านเมืืองในพื้้�นที่่�ภาคกลางของไทยเป็็นเอกเทศตามไปด้้วย เห็็นได้้จากการการที่่�ชื่่�อ

ศามพููกะยัังปรากฏต่่อมาในช่่วงพุุทธศตวรรษที่่� 13 - 14 แม้้กองทััพจะถููกปราบปราม

ไปแล้้วก็็ตาม รวมทั้้�งการสานสััมพัันธ์์ผ่่านระบบเครืือญาติิหรืือการแต่่งงาน ดัังข้้อความ

ในจารึึกวััดจัันทึึก (K.1009) จัังหวััดนครราชสีีมา กล่่าวถึึงพระมเหสีีแห่่งทวารวดีีทรง

บััญชาให้้พระธิิดาสร้้างพระพุุทธรููปไว้้ อาจเป็็นการแสวงหาพัันธมิิตรใหม่่กัับบ้้านเมืือง

7  อย่่างไรก็็ดีี  ไมเคิิล วิ ิคเกอรี่่� ได้้ตีีความข้้อมููลจารึึกสมััยพระเจ้้าภววรมัันที่่� 2 และ

เสนอว่่าพระราชอำำ�นาจตลอดรัชกาลของพระองค์์ยัังคงครอบคลุุมพื้้�นที่่�กััมพููชาทั้้�งหมด 

ไม่่ได้้ด้้อยไปกว่่าพระราชบิิดาเลย (Vickery, 1999: 342)

48 48 ดำรงวิิชาการ



ในภาคตะวัันออกเฉีียงเหนืือให้้มั่่�นคงมากขึ้้�น  (Skilling, 2017: 66-68, 81) ดั ังนั้้�นจุุด

เปลี่่�ยนนี้้�คงมีีความสััมพัันธ์์กัับเมืืองศรีีเทพด้้วยเช่่นกััน  ตามอายุุของจารึึกบ้้านวัังไผ่่ที่่�

สอดคล้้องกัันดีีกัับช่่วงเวลานี้้�	

ศรีีเทพในบริิบทความสััมพัันธ์์ระหว่่างทวารวดีีและเจิินละ

	 อัันที่่�จริงแล้้วเมืืองศรีี เทพมีีพื้้�นฐานพััฒนาการมาจากชุุมชนยุคก่่อน

ประวััติิศาสตร์์ตอนปลายที่่�อยู่่�โดยรอบ  แต่่เริ่่�มตั้้�งถิ่่�นฐานเป็็นชุุมชนเริ่่�มแรกตั้้�งแต่่ช่่วง

พุุทธศตวรรษที่่� 8 – 9 (อนุุรัักษ์์ ดีีพิิมาย, 2563: 273-293) ต่่อมาในช่่วงพุุทธศตวรรษ

ที่่� 11 เปรีียบเสมืือนจุุดเปลี่่�ยนทางสัังคมและวััฒนธรรมที่่�สำำ�คััญของการเข้้าสู่่�สมััยแรก

เริ่่�มประวัตัิศิาสตร์์ เนื่่�องจากรับัเอาศาสนาและแบบแผนทางวัฒันธรรมจากอินิเดียีเข้้ามา 

ยกระดัับสัังคมและวััฒนธรรม เห็็นได้้จากเนื้้�อหาที่่�ปรากฏในจารึึกเมืืองศรีีเทพ (K.499) 

ที่่�เกี่่�ยวข้้องกัับระบอบกษััตริิย์์ ศาสนาฮิินดูู และผู้้�คนที่่�เข้้ามาจากอิินเดีียใต้้ (ปััลลวะ) 

(กรมศิิลปากร, 2559: 70) รวมทั้้�งจารึึกของไวษณพนิิกายที่่�กล่่าวถึึง “วีีรบุุรุุษแห่่ง

ไวษณพ...รามา...ลัักษม์์” (Wales, 1937: 24-25) ถืือเป็็นจารึึกที่่�กล่่าวถึึงไวษณพนิิกาย

ที่่�เก่่าที่่�สุุดซึ่่�งพบในประเทศไทย ส อดคล้้องกัับการพบเทวรููปพระวิิษณุุจำำ�นวน  2 องค์์ 

และพระกฤษณะจำำ�นวน  3 องค์์ แสดงให้้เห็็นว่่าศาสนาฮิินดูู ไวษณพนิิกายมีีบทบาท

มากในช่่วงสมััยแรกเริ่่�มประวััติิศาสตร์์ของเมืืองศรีีเทพ (อนุุรัักษ์ ์ดีีพิิมาย, 2563: 287-

288) ทั้้ �งนี้้�ควรกล่่าวไว้้ด้้วยว่่าที่่�เมืืองอู่่�ทอง จัังหวััดสุุพรรณบุุรีีก็็พบเทวรููปพระวิิษณุุที่่�

มีีอายุุอยู่่�ในช่่วงเดีียวกัันนี้้�อย่่างน้้อย 2 องค์์ ร วมถึึงหลัักฐานที่่�สััมพัันธ์์กัับอิินเดีียอื่่�นๆ 

อีีกจำำ�นวนหนึ่่�ง (สฤษดิ์์�พงศ์์ ขุุนทรง, 2561: 22-27) ดัังนั้้�นทั้้�งศรีีเทพและอู่่�ทองจึึงเป็็น

เมืืองที่่�มีีพััฒนาการทางสัังคมและวััฒนธรรมระยะแรกโดดเด่่นที่่�สุุดในช่่วงเวลาสมััย

ก่่อนทวารวดีี และร่่วมสมััยกัับฝููหนัันด้้วย

	 ความสััมพัันธ์์ของฝููหนัันกับเมืืองศรีีเทพอาจพิจารณาได้้จากการนับถืือ

ไวษณพนิิกายที่่�คล้้ายกััน  ในจารึึกปรำำ�โลเวง (K.6) ของเจ้้าชายคุุณวรมัันช่่วงต้้นพุุทธ

ศตวรรษที่่�  11  ได้้กล่่าวถึึงนัักบวชนิกายภาควััต  ทำำ�ให้้ทราบว่่าไวษณพนิกายคง 

แพร่่หลายในราชสำำ�นัักฝููหนััน (กมเลศวร ภััตราจารย์์, 2547: 45) สอดคล้้องกัับการพบ

เทวรููปพระวิิษณุุและพระกฤษณะบริิเวณเขาพนมดาและเมืืองอัังกอร์์  บอเรย์์ซ่ึ่�งเป็็น

ศูนูย์กลางอำำ�นาจของฝูหูนันั ทั้้�งนี้้�เทวรูปูพระวิษิณุแุละพระกฤษณะ รวมไปถึึงพระพุทุธรูปู

ในช่่วงต้้นของเมืืองศรีีเทพก็ไ็ด้้รับัแรงบัันดาลใจทางศิลิปะมาจากฝูหูนันัส่่วนหนึ่่�งเช่่นกัน 

49 49Damrong



(Briggs, 1990: 36; อนุุรัักษ์์ ดีีพิิมาย, 2563: 288, 292) ดัังนั้้�นกระแสวััฒนธรรมที่่�ผ่่าน

เข้้ามายัังเมืืองศรีีเทพในช่่วงพุุทธศตวรรษที่่� 11 คงมาจากอิินเดีียโดยตรงทางหนึ่่�ง และ

จากดิินแดนปากแม่่น้ำำ��โขงด้้วยอีีกทางหน่ึ่�ง  ส่่งผลให้้ความสััมพัันธ์ระหว่่างเมืืองศรีีเทพ

และฝููหนัันอาจเป็็นแบบเครืือญาติิ  ตามที่่�จารึึกบ้้านวังไผ่่ได้้กล่่าวถึึงการเป็็นผู้้�สืืบทอด

จาก “พระเจ้้าจัักรพรรดิิ” ซึ่่�งอาจจะหมายถึึงพระเจ้้ารุุทรวรมัันก็็เป็็นได้้

	ร ะบอบและระเบีียบการเมืืองการปกครองของเมืืองศรีีเทพชัดเจนขึ้้�นในช่่วง

พุุทธศตวรรษที่่� 12 นอกจากจะเห็็นได้้จากจารึึกบ้้านวัังไผ่่แล้้ว จ ารึึกหลัักหนึ่่�งระบุุว่่า

พบในเขตจังัหวััดเพชรบูรูณ์ เก็บ็รักัษาอยู่่�ในพิพิิธิภัณัฑสถานแห่่งชาติ ิส มเด็็จพระนารายณ์์ 

จัังหวััดลพบุุรีี กำำ� หนดอายุุอยู่่�ในช่่วงพุุทธศตวรรษที่่� 12 มีีเนื้้�อหากล่่าวถึึงกษััตริิย์์และ

การเก็็บภาษีี (กรมศิิลปากร, 2559: 144) จารึึกหลัักนี้้�น่่าจะมาจากพื้้�นที่่�ในละแวกเมืือง

ศรีีเทพ สามารถอนุุมานได้้ถึึงระบอบกษััตริิย์์ที่่�มีีแบบแผนชััดเจนจนสามารถจััดการเก็็บ

ภาษีีในดินแดนตนเองได้้  รวมทั้้�งการแสดงออกลัักษณะความเป็็นตัวของตััวเองผ่่าน

ศิิลปกรรมแบบ  “สกุลช่่างศรีีเทพ”  ที่่�มีีรููปแบบเป็็นเอกเทศแตกต่่างจากศิิลปกรรม 

ร่่วมสมััยอื่่�นๆ บางทีีอาจจะสอดคล้้องกัับข้้อเสนอของไมเคิิล วิิคเกอรีี ที่่�ว่่าบุุคคลทุุกคน

ที่่�มีีชื่่�อต่่อท้้ายด้้วยคำำ�ว่่า “วรมััน” ล้้วนเป็็นกษััตริิย์์หรืือผู้้�ปกครองดิินแดนที่่�มีีอาณาเขต

ชััดเจน (Vickery, 1999: 342)

	 กษััตริิย์์ผู้้�ปกครองเมืืองศรีีเทพน่่าจะอยู่่�ในขอบข่่ายอิิทธิิพลของเจิินละในสมััย

พระเจ้้าอีีศานวรมัันที่่� 1 เช่่นเดีียวกัับทวารวดีี  (Briggs, 1990: 57) ดั ังจะเห็็นได้้จาก

หลัักฐานของไวษณพนิิกายที่่�เจริิญสืืบเนื่่�องต่่อมา  ปรากฏให้้เห็็นว่่ามีีต้้นแบบหรืือผสม

ผสานกัับศิิลปะสมโบร์์ไพรกุุกและไพรเกมงของเจิินละในช่่วงพุุทธศตวรรษที่่� 12 – 13 

แต่่หลัักฐานสำำ�คััญคืือ การนัับถืือพระสุุริิยะที่่�ปรากฏเทวรููปพระสุุริิยะมากถึึง 5 องค์์ 

แม้้ต้้องยอมรัับว่่าอาจเป็็นผลจากความพยายามแพร่่กระจายลััทธิิเสาระ (คติิการนัับถืือ

พระสุุริิยะเป็็นเทพสููงสุุด) ออกนอกอิินเดีียในช่่วงพุุทธศตวรรษที่่� 10 – 12 เป็็นต้้นมา 

(Sing, 1983: 82) แต่่ในเจิินละก็็พบจารึึกที่่�กล่่าวถึึงพระสุุริิยะหลายหลััก โดยเฉพาะ

จารึึกปราสาทสมโบร์์ไพรกุุกพุุทธศัักราช  1170 ในรััชกาลของพระเจ้้าอีีศานวรมัันที่่� 1 

กล่่าวถึึงหมู่่�บ้้านนามว่่า “ศกตีีรถะ” หมายถึึงกลุ่่�มชนชาติิศกะ หรืือ “ศกพราหมณ์์” ที่่�

นัับถืือพระสุุริิยะได้้ตั้้�งรกรากอยู่่�ในเจิินละแล้้ว (กมเลศวร ภั ัตราจารย์์, 2547: 63-64) 

จึึงเป็็นไปได้้ว่่ามีีการแลกเปลี่่�ยนคติิการนับถืือพระสุุริิยะระหว่่างศรีีเทพและเจิินละใน

ช่่วงเวลาเดีียวกััน  อาจพิจารณาได้้จากเทวรููปพระสุุริิยะสวมหมวกทรงกระบอก 

50 50 ดำรงวิิชาการ



แปดเหลี่่�ยมองค์์หนึ่่�งที่่�พบจากพนมบาเถ  บริิเวณปากแม่่น้ำำ��โขงในอาณาเขตของเจิินละ 

(Dupont, 1995: 135) ซึ่่�งหมวกลัักษณะนี้้�ปรากฏในเทวรููปพระวิิษณุุและพระสุุริิยะ

ของเมืืองศรีีเทพด้้วยเช่่นกััน  (ภาพที่่� 3)

	 ความนิิยมในไวษณพนิิกายและการนัับถืือพระสุุริิยะที่่�เมืืองศรีีเทพนั้้�น 

เกี่่�ยวข้้องกับัระบอบกษััตริย์ิ์ได้้หรืือไม่่ ? เพราะหากพิจิารณาตามหลักัการสืืบสัันตติวิงศ์์

ของกษัตัริย์ิ์อินิเดียีสมัยัโบราณ และสืืบทอดมาถึงึเอเชีียตะวันัออกเฉีียงใต้้ มั กจะผูกูโยง

กัับสายสกุุลศัักดิ์์�สิิทธิ์์�ที่่�ช่ื่�อว่่า  “สุุริิยวงศ์์  -  จัันทรวงศ์์”  ดัังที่่�ได้้กล่่าวไปบ้้างแล้้วถึึง 

ต้้นกำำ�เนิิดของฝููหนัันและเจิินละ  สุุริิยวงศ์์เป็็นราชสกุลที่่�อิินเดีียโบราณเชื่่�อว่่าสืืบทอด

มาจากพระสุุริิยะ ส่่วนจัันทรวงศ์์เป็็นราชสกุุลที่่�สืืบทอดมาจากพระโสมะ (พระจัันทร์์) 

และสืืบเนื่่�องมาถึึงพระกฤษณะ หากเป็็นไปตามนี้้�กษััตริย์ิ์ของศรีีเทพในช่่วงพุทุธศตวรรษ

ที่่� 11 – 13 ก็็อาจเกี่่�ยวข้้องกัับสัันตติิวงศ์์ของฝููหนัันและเจิินละ อย่่างไรก็็ดีีการวิิเคราะห์์

เช่่นนี้้�ยังัต้้องการหลักัฐานสนับัสนุนุที่่�ชัดัเจน  ไม่่ต่่างไปจากข้้อคิดิเห็น็ที่่�ว่่าพระเจ้้าเทวานีีกะ 

มาจากเมืืองศรีีเทพซึ่่�งเสนอโดยโกลด ฌัักเช่่นกััน

	 ในทางตรงข้้ามกลัับพบหลัักฐานของไศวนิิกายที่่�เมืืองศรีีเทพในช่่วงเวลาน้ี้�

น้้อยมาก มีีเพีียงเทวรููปอรรถนารีีศวรองค์์เดีียว และส่่วนฐานของเทวรููปทุุรคา - มหิิษา

สุุรมรรทิินีีเท่่านั้้�น  ไม่่ปรากฏศิิวลึึงค์์ในช่่วงเวลานี้้�เลย  แตกต่่างจากทวารวดีีที่่�พบ 

ร่่องรอยของไศวนิิกายอย่่างเข้้มข้้นดัังที่่�กล่่าวไปแล้้ว  จึึงเป็็นไปได้้ว่่ากษััตริิย์์ทวารวดีี

และศรีีเทพอาจจะเป็็นคนละวงศ์์กััน  ถึึงกระนั้้�นความเคล่ื่�อนไหวที่่�ทราบได้้จากจารึึก 

วััดจัันทึึก  จัังหวััดนครราชสีีมาข้้างต้้น  เป็็นไปได้้ว่่าทวารวดีีได้้ผููกมิิตรกัับกษััตริิย์์ทาง 

ตะวัันออกที่่�น่่าจะหมายถึึง  “ศรีีจนาศะ”  อาจตั้้�งอยู่่�  ณ  บริิเวณเมืืองเสมา  จัังหวััด

นครราชสีีมา ที่่ �อยู่่�ใกล้้กัับสถานที่่�พบจารึึกวััดจัันทึึกมากที่่�สุุด  (Skilling, 2017: 81)  

ซึ่่�งมีีผู้้�วิเคราะห์์ไว้้แล้้วว่่าเมืืองศรีีเทพและเมืืองเสมาอาจมีีความสััมพัันธ์์กัันในระบบ

เครืือญาติิที่่�แน่่นแฟ้้น  เมื่่�อพิิจารณาจากรููปแบบผัังเมืือง โบราณวััตถุุ และพััฒนาการ

ทางวัฒันธรรมที่่�คล้้ายคลึึงกันั  (อนุุรักัษ์์ ดีีพิมิาย, 2563: 316-319) จึึงมีีความเป็็นไปได้้ 

ที่่�เมืืองศรีีเทพและเมืืองเสมาได้้กลายเป็็นรัฐพัันธมิตรสำำ�คัญของทวารวดีีในช่่วงเวลา

เดีียวกัับจารึึกนี้้�

51 51Damrong



สรุุปและเสนอแนะ

	 การนำำ�เสนอการวิเคราะห์์ข้้างต้้นย่อมช้ี้�ให้้เห็็นว่าในช่่วงเวลาที่่�พระเจ้้า- 

อีีศานวรมันที่่�  1  กษััตริิย์์แห่่งเจิินละ  ผู้้�ผููกโยงระบบการเมืืองแบบเครืือญาติิไปทั่่�วทั้้�ง

ภููมิิภาคแผ่่นดินใหญ่่ของเอเชีียตะวัันออกเฉีียงใต้้สิ้้�นพระชนม์ไปแล้้ว  เกิิดการ

เปลี่่�ยนแปลงสมดุุลทางอำำ�นาจในรััชกาลพระเจ้้าภววรมัันที่่�  2  พระราชโอรสของ

พระองค์์  บ้้านเมืืองหรืือรััฐที่่�เคยอยู่่�ในร่มเงาอิิทธิิพลของเจิินละได้้สลัดตัวเองออกห่่าง 

และแสดงตนอย่่างเป็็นทางการต่อราชสำำ�นักจีีนสมัยราชวงศ์์ถััง  จารึึกบ้้านวัังไผ่่ทำำ�ให้้

ทราบว่่ากษััตริิย์์แห่่งเมืืองศรีีเทพพระองค์์หนึ่่�งในช่่วงปลายพุุทธศตวรรษที่่� 12 อาจมีี

พระนามว่่าพระเจ้้าภววรมัันหรืือไม่่ก็็ตาม  ทรงมีีเชื้้�อสายเดีียวกัับราชวงศ์์แห่่งฝููหนััน

และเจิินละ  อัันสืืบทอดมาจากพระเจ้้ารุุทรวรมัน  ทรงปกครองเมืืองศรีีเทพโดยมีี 

พระราชอำำ�นาจและบริิหารจััดการอาณาเขตได้้ตามราชสิทธิิ  ทรงอาศััยช่่วงเวลาแห่่ง

การเปลี่่�ยนแปลงนี้้�ประกาศตนว่าเป็็นอิสระ  และอาจทรงยกพระองค์์เองเทีียบกัับ 

พระเจ้้าภววรมัันที่่�  2  ด้้วยก็็เป็็นได้้  สภาวการณ์์เช่่นน้ี้�เป็็นจุุดเปลี่่�ยนที่่�นำำ�ไปสู่่�ความ

สััมพัันธ์์อัันดีีกัับทวารวดีี  ซึ่่�งเกิิดการแลกเปลี่่�ยนวััฒนธรรมและพุุทธศาสนาร่่วมกัันใน

ระยะต่่อมา (ภาพที่่� 4)

	ช วนให้้คิิดต่่อไปว่่าถ้้าหากนำำ�หลัักปฏิิบััติิที่่�ว่่าบ้้านเมืืองต่่างๆ ร วมถึึงทวารวดีี

ได้้แสดงตนในความเป็็นรััฐอิิสระ ด้ ้วยการสานสััมพัันธ์์ทางการทููตกัับราชสำำ�นัักจีีนสมััย

ราชวงศ์์ถัังได้้โดยตรง ศรีีเทพจะถืือหลัักปฏิิบััติินี้้�ด้้วยหรืือไม่่ ? เนื่่�องจากยัังไม่่ปรากฏ

หลัักฐานที่่�ชััดเจนว่่าชื่่�อที่่�แท้้จริิงของเมืืองศรีีเทพในช่่วงเวลานั้้�นคืืออะไร  แต่่การ

พบพระพิิมพ์์มีีจารึึกอัักษรจีีน ภาษาจีีน ในช่่วงพุุทธศตวรรษที่่� 13 จารึึกชื่่�อ “ภิิกษุุเวิ่่�น

เชีียง” แสดงให้้เห็็นว่่าพระจีีนรููปนี้้�เข้้ามาอยู่่�ที่่�เมืืองศรีีเทพแล้้ว (Brown, 1996: 37) 

ย่่อมแสดงว่่ามีีการติิดต่่อกัับจีีน  และศรีีเทพน่่าจะเป็็นหนึ่่�งในบ้้านเมืืองหรืือรััฐในเอเชีีย

ตะวัันออกเฉีียงใต้้ที่่�นัับถืือพุุทธศาสนาและเป็็นที่่�รู้้�จัักของจีีนแล้้วในช่่วงเวลานี้้� 

	 แม้้มีีผู้้�เสนอว่่าเมืืองศรีีเทพคืือเมืืองที่่�จีีนเรีียกว่่า “Che-li-ti-po” น่ ่าจะตรง

กัับภาษาสัันสกฤตว่่า “ศรีีเทวะ” (Srideva) หนึ่่�งในสามเมืืองที่่�ส่่งทููตไปจีีนเป็็นครั้้�งแรก

ในพุุทธศัักราช 1201 (Briggs, 1990: 57) แต่่เมื่่�อพิิจารณาเนื้้�อความในพงศาวดารสมััย

ราชวงศ์์ถัังฉบัับใหม่่ ความตอนหนึ่่�งกล่่าวถึึงทวารวดีีหรืือ “ตั้้�วเหอหลััว” และยัังกล่่าว

ถึึงบ้้านเมืืองที่่�ชื่่�อ “กาหลััวเส่่อฝััว” (Ge-Lua-She-Fen) ว่่าอยู่่�ทางเหนืือของทวารวดีี 

เมืืองนี้้�มีีทหารชั้้�นยอดถึึง 20,000 น าย ส่่วนในประมวลพระราชกำำ�หนดท่่งเตีียนให้ ้

52 52 ดำรงวิิชาการ



รายละเอีียดอีีกว่่า กาหลััวเส่่อฝััวมีีกษััตริิย์์นามว่่า “หม่่านเยว่่กาหมััว” และได้้ส่่งทููตไป

ถวายบรรณาการในปีีที่่� 5 ของรััชศกเสี่่�ยนชิ่่�ง หรืือพุุทธศัักราช  1204 (ศุุภการ สิ ิริิ

ไพศาล และพิิภูู บุุษบก, 2561: 47, 51) ความเคลื่่�อนไหวนี้้�ดููจะใกล้้เคีียงกัับช่่วงเวลาที่่�

พระเวิ่่�นเชีียงเข้้ามาที่่�ศรีีเทพเช่่นกััน  “กาหลััวเส่่อฝััว” อาจหมายถึึงศรีีเทพในช่่วงเวลา

นั้้�นได้้หรืือไม่่  คงต้้องศึึกษาประเด็็นน้ี้�และบริิบทที่่�เกี่่�ยวข้้อง  โดยการปฏิบััติิการทาง

โบราณคดีอีย่่างเป็็นระบบ และการวิเคราะห์์หลักัฐานที่่�จะนำำ�ไปสู่่�ความกระจ่่างต่่อไป 

53 53Damrong



ภาพที่่� 1 จารึึกบ้้านวัังไผ่่ และการวิิเคราะห์์สำำ�เนาจารึึกโดยกัังวล คััชชิิมา 

(ที่่�มาภาพขวา : กัังวล คััชชิิมา, รายงานการวิิจััยฉบัับสมบููรณ์์เรื่่�อง จารึึกพระเจ้้า- 

มเหนทรวรมััน ( กรุุงเทพฯ: คณะโบราณคดีี มหาวิิทยาลััยศิิลปากร 16 :)2562.)

ภาพที่่� 2 ศิิวลึึงค์์แบบสมััยก่่อนเมืืองพระนครที่่�พบในพื้้�นที่่�ศึึกษา

(ที่่�มาภาพ 3 : John Guy, (ed.), Lost kingdoms: Hindu-Buddhist sculpture 

of early Southeast Asia (Bangkok: River Books, 92 ,)2014, fig.7.)

54 54 ดำรงวิิชาการ



ภาพที่่� 3 เทวรููปพระสุุริิยะสวมหมวกทรงกระบอกแปดเหลี่่�ยม 

จากเมืืองศรีีเทพและพนมบาเถ

(ที่่�มาภาพ 1: Pratapaditya Pal, Asian art at Norton Simon Museum. New 

Haven, CT: Yale University Press, 113 ,)2004, fig.82.)

(ที่่�มาภาพ 3: John Guy, (ed.), Lost kingdoms: Hindu-Buddhist sculpture 

of early Southeast Asia (Bangkok: River Books, 141 ,)2014, cat.68)

ภาพที่่� 4 ภาพรวมตำำ�แหน่่งบ้้านเมืืองและหลัักฐานที่่�เกี่่�ยวข้้องในช่่วงพุุทธศตวรรษที่่� 12

55 55Damrong



บรรณานุุกรม

ภาษาไทย

กมเลศวร ภั ัฏฏาจารย์์, 2547. ศาสนาพราหมณ์์ในอาณาจัักรขอม, แปลและเรีียบ 

	 เรีียงโดย หม่่อมเจ้้าสุุภััทรดิิศ ดิิศกุุล. กรุุงเทพฯ: คณะโบราณคดีี มหาวิิทยาลััย 

	ศิ ิลปากร.

กรมศิิลปากร, 2559. จารึึกในประเทศไทย, เล่่ม 1 (พิิมพ์์ครั้้�งที่่� 2 แก้้ไขเพิ่่�มเติิม).  

	 กรุุงเทพฯ: หอสมุุดแห่่งชาติิ กรมศิิลปากร.

กัังวล คั ัชชิิมา, 2558. จารึึกแผ่่นทองแดง ณ พิิพิิธภััณฑสถานแห่่งชาติิ อ.อู่่�ทอง  

 จ.สุุพรรณบุุรีี. ค้้นเมื่่�อ 20 มกราคม 2568, จาก http://www.sac.or.th/ 

	 databases/inscriptions/uploads/file/copper-plate-kangwon-new.pdf.

กังัวล คัชชิมิา, 2562. รายงานการวิจิัยัฉบับัสมบููรณ์์เรื่่�อง จารึึกพระเจ้้ามเหนทรวรมันั:  

	 กรุุงเทพฯ: คณะโบราณคดีี มหาวิิทยาลััยศิิลปากร

กัังวล คั ัชชิิมา, 2564. จารึึกวััดคีีรีีเสด็็จคง (K.1419) (จารึึกที่่�มีีคำำ�ว่่าสุุวรรณภููมิิ). ใน  

	ส มบััติิ มั่่�งมีีสุุขศิิริิ (บ.ก.), จารึึกสัันสกฤตที่่�สำำ�คััญในอิินเดีียและเอเชีียตะวััน 

	 ออกเฉีียงใต้้ เล่่ม 1 (59-67). กรุุงเทพฯ: ศููนย์์สัันสกฤตศึึกษา และภาค 

	วิ ิชาภาษาตะวัันออก คณะโบราณคดีี มหาวิิทยาลััยศิิลปากร.

โคลด ช าคส์์, 2531. เขมรในประเทศไทย: ข้้อมููลที่่�ปรากฏในจารึึก. ใน  ดิินแดนไทย 

 จากยุุคประวััติิศาสตร์์ตอนต้้นจนถึึงคริิสตวรรษที่่�  15:  การประชุุมทาง 

วิ ิชาการระดัับชาติิฝรั่่�งเศสไทยครั้้�งที่่� 1, แปลโดย อุุไรศรีี วรศะริิน (36-54)

	 กรุุงเทพฯ: มหาวิิทยาลััยศิิลปากร.

จิิรพััฒน์์ ประพัันธ์์วิิทยา, 2551. “จารึึกสมััยทวารวดีีและจารึึกร่่วมสมััย: มุุมมองใหม่่.”  

	 ใน รวมบทคััดย่่อโครงการประชุุมวิิชาการทางด้้านโบราณคดีี พิิพิิธภััณฑ์ ์

	ศึ ึกษา และการจััดการทรััพยากรทางวััฒนธรรม เรื่่�อง “งานโบราณคดีีใต้ ้

	ร่ มพระบารมีีปกเกล้้า”  เฉลิิมพระเกีียรติิเนื่่�องในโอกาสมหามงคลเฉลิิม 

	พ ระชนมพรรษา 80 พรรษา 5 ธัันวาคม 2550, (3). กรุุงเทพฯ: ภาควิิชา 

	 โบราณคดีี คณะโบราณคดีี มหาวิิทยาลััยศิิลปากร.

56 56 ดำรงวิิชาการ



จิิรพััฒน์์ ปร ะพัันธ์์วิิทยา, 2552. จ ารึึกบริิเวณปราสาทเขาน้้อย จัังหวััดสระแก้้ว. ใน  

	 ภาษา-จารึึก  ฉบัับที่่�  11: ส ารััตถะจากจารึึกและวรรณกรรมท้้องถิ่่�น. 

	 กรุุงเทพฯ: ภาควิิชาภาษาตะวัันออก คณะโบราณคดีี มหาวิิทยาลััยศิิลปากร.

ช็อ็ง บัวเซอลีีเยร์์, 2511. ความรู้้�ใหม่่ทางโบราณคดีจีากเมืืองอู่่�ทอง, แปลโดย หม่่อมเจ้้า  

	สุ ุภััทรดิิศ ดิิศกุุล. พระนคร: กรมศิิลปากร.

ธิิดา สาระยา, 2535. เจิินละ: ประวััติิศาสตร์์อีีสานโบราณ. กรุุงเทพฯ: มติิชน

ภััทรพงษ์์ เก่่าเงิิน, 2545. โบราณคดีีคอกช้้างดิิน. กรุุงเทพฯ:  สำำ�นัักงานโบราณคดีี 

	 และพิิพิิธภััณฑสถานแห่่งชาติิที่่� 2 สุุพรรณบุุรีี.

วิิภาดา อ่ ่อนวิิมล, 2561. “เหรีียญตราในประเทศไทยช่่วงพุุทธศตวรรษที่่� 9 - 16.”  

	 วิิทยานิิพนธ์์ศิิลปศาสตรมหาบััณฑิิต (โบราณคดีีสมััยประวััติิศาสตร์์) บััณฑิิต 

	วิ ิทยาลััย มหาวิิทยาลััยศิิลปากร.

ศุุภการ สิิริิไพศาล และพิิภูู บุุษบก, 2561. รายงานการวิิจััยเรื่่�อง การแปลและศึึกษา 

	 เอกสารจีีนโบราณเกี่่�ยวกับไทยในบริบทของเส้้นทางสายไหม.  กรุุงเทพฯ:  

	 ศููนย์์มานุุษยวิิทยาสิิริินธร (องค์์การมหาชน).

สมบััติิ มั่่ �งมีีสุุขศิิริิ, 2564. จ ารึึกวััดพระงาม. ใน ส มบััติิ มั่่ �งมีีสุุขศิิริิ (บ.ก.), จารึึก 

	สั นสกฤตที่่�สำำ�คััญในอินเดีียและเอเชีียตะวัันออกเฉีียงใต้้  เล่่ม  1  (328- 

	 340). กรุุงเทพฯ: ศููนย์์สัันสกฤตศึึกษา และภาควิิชาภาษาตะวัันออก คณะ 

	 โบราณคดีี มหาวิิทยาลััยศิิลปากร. 

สฤษดิ์์�พงศ์์ ขุุนทรง, 2557. “ประวััติิศาสตร์์ของรััฐทวารวดีี” ข้้อสัังเกตจากเอกสารจีีน 

	 และจารึึกร่่วมสมััย.  ใน  เอกสารประกอบการเสวนาทางวิิชาการด้้าน 

	 วััฒนธรรมอาเซีียน  เรื่่�อง  ความสััมพัันธ์์ของภาษาและรััฐโบราณใน 

 อาเซีียน (36-17). กรุุงเทพฯ: คณะโบราณคดีี มหาวิิทยาลััยศิิลปากร.

สฤษดิ์์�พงศ์์ ขุ ุนทรง, 2561. โบราณคดีีช่่วงสมััยก่่อนทวารวดี:ี ช้้อมููลใหม่่จากเมืือง 

	 โบราณอู่่�ทอง, ดำำ�รงวิิชาการ 17 (2): 11-36.

อนุุรัักษ์์ ดีีพิิมาย, 2563. “พััฒนาการทางวััฒนธรรมของเมืืองศรีีเทพในฐานะเมืืองตอน 

  ใน ช่่วงก่่อนพุุทธศตวรรษที่่� 19.” วิิทยานิิพนธ์์ปรััชญาดุุษฎีีบััณฑิิต สาขาวิิชา 

	 โบราณคดีี บััณฑิิตวิิทยาลััย มหาวิิทยาลััยศิิลปากร.

57 57Damrong



ภาษาอัังกฤษ

Aspell, W., 2013. Southeast Asia in Suishu: a translation of Memoir 47 with  

	 notes and commentary. ARI working paper no.208: 1-33.

Beal, S., 1969. Siyuki: Buddhist records of the Western world,  

	 translated from the Chinese of Hiuen Tsiang (A.D.629). Delhi:  

	 Oriental Books Reprint Corporation.

Briggs, L., 1999. The ancient Khmer empire. Philadelphia: The American  

	 Philosophical Society. 

Chemburkar, S. & Kapoo, S., 2018. The Pasupata sect in ancient Cambodia  

	 and Champa. In T.K. Phuong, V.V.Thang, and P.D.Sharrock (Eds.),  

	 Vibrancy in stone: masterpieces of Da Nang museum of  

	 Cham sculpture (45-56). Bangkok: River Books.

Cœdès, G., 1964. Inscriptions du Cambodge, vol. VII. Hanoi: Imprimerie  

	 d’Extrême-Orient.

Cœdès, G., 1968. The Indianized states of Southeast Asia (Sue B. Cowing  

	 translator). Walter F. Vella (Ed.). Honolulu: University of Hawaii  

	 press.

Dupont, P., 1955. La statuaire preangkorienne. Ascona, Suisse: Artibus  

	 Asie.

Griffiths, A., 2014. Early Indic inscriptions of Southeast Asia. in J. Guy (Ed.)  

	 Lost kingdoms: Hindu-Buddhist sculpture of early Southeast  

	 Asia (53-57). Bangkok: River Books.

Guy, J., 2014. Saiva ritual: Lingakosa and Mukhakosa in Champa. in J. Guy  

	 (Ed.). Lost kingdoms: Hindu-Buddhist sculpture of early  

	 Southeast Asia (89-96). Bangkok: River Books.

Jacques, C. & Lafond, P., 2007. The Khmer empire: cities and sanctuaries  

	 fifth to the thirteenth centuries. Bangkok: River Books.

Jacques, C., 1986. Le pays khmer avant Angkor. Journal des savants  

	 (95-59 :)3-1.

58 58 ดำรงวิิชาการ



Maspero, G., 2002. The Champa kingdom: the history of an extinct  

	 Vietnamese culture. translated by Walter E.J. Tips. Bangkok:  

	 White Lotus Press.

Pal, P., 2004. Asian art at Norton Simon Museum. New Haven, CT.: Yale  

	 University Press.

Revire, N., 2016 Dvaravati and Zhenla in the seventh to eighth centuries:  

	 A transregional ritual complex. Journal of Southeast Asian  

	 Studies 47(3): 393–417.

Sing, B.C., 1983. Hinduism and symbol worship. Delhi: Agam Kala  

	 Prakashan.

Skilling, P., 2017. Dvaravati in inscriptions and manuscripts. In A. Bennett  

	 & H. Watson (Eds.) Defining Dvaravati (64-81). Chiang Mai:  

	 Silkworm Books.

Vickery, M., 1998. Society, economics, and politics in pre-Angkor  

	 Cambodia: The 7th-8th centuries. Tokyo: The Tokyo Bunko.

Wales, Q., 1937. The exploration of Sri Deva: an ancient Indian city in  

	 Indochina. London: India Society.

Wolters, O., 1974. North-western Cambodia in the seventh century.  

	 Bulletin of the School of Oriental and African Studies 37(2):  

	 355–384.

Woodward, H., 2005. The art and architecture of Thailand from  

	 prehistoric times through the thirteenth century. 2nd edition. 	

	 Leiden: Boston: Brill.

Yamamoto, T., 1979. East Asian historical sources for Dvaravati studies. In  

	 Proceeding seventh IAHA conference, 2 Vols. (1137-1150).  

	 Bangkok: Chulalongkorn University Press.

59 59Damrong



60 60 ดำรงวิิชาการ


