16

Proust et Uexpérience de la lecture :

un regard anthropologique

nIaALazUsEaUNTAINIGeU :
LUUDIUTINY W INEN

Proust and the Act of Reading:
An Anthropological Lens

Received: August 26, 2025 | Revised: October 21, 2025 | Accepted: November 6, 2025
DOI: 10.14456/drj.2025.26

Dr. Stéphane Courant*

* Dr. Stéphane Courant 913138mAlvINTwALiuAn a@amen e auzlusua
unIneIaeAaUIng Bula: stcour@gmail.com
Lecturer in French Section, Department of Western Languages, Faculty of Archaeology,

Silpakorn University. email: stcour@gmail.com



Résumé

Dans “Sur la lecture” , Marcel Proust explore la lecture
comme une expérience fondatrice, a la croisée du rituel intime
et de la formation intellectuelle. En adoptant une perspective
anthropologique, on constate que Proust en fait un acte
initiatique, particulierement déterminant durant ’enfance. Les
lectures solitaires, pratiquées dans la chambre silencieuse,
instaurent un espace sacralisé propice a la résonance affective,
a la mémoire et a la construction de soi.

Proust présente la lecture comme une pratique a la fois
secrete et transgressive, porteuse d’indépendance et d’
introspection. Il associe la solitude du lecteur a une dimension
spirituelle : la chambre devient une chapelle, et lire s’
apparente a un rite.

Cette expérience dépasse toutefois la sphere individuelle.
Bien avant Bourdieu, Proust montre comment la culture littéraire
participe a la distinction sociale et a la transmission des valeurs
familiales. La question du role du lecteur et de son implication
: la véritable lecture commence lorsque la pensée du lecteur
prend le relais de celle de "auteur. Lire devient alors un acte
de création et de transformation de soi.

Mots-clés : Anthropologie de la lecture, mémoire et littérature,

Proust, rituel et initiation

386 ‘ =D



UNAMEYD

Tu “Sur la lecture” mima Wiam yaansenuinu
Use aumimaﬂmuammﬂmw PAunINSANY MeeauTude
5ITUAN maamuumauﬁmmuwmwm nseunane JuRsnIsuEI
UﬂﬂaLLammsmuim Immawwﬂummsmﬂ Wiamanmmsmu
iumnﬂmmm wu lutfesueufiReuasy VIﬁﬁ’lQ‘WNVIﬂﬂﬂﬁﬂﬁLm\ﬁ
N159A91 mwmaﬂ waznsauvsny nsenuludeeniiduaiou
mimumwam LLauLmeﬂw’ﬂm LmuﬂfdammLﬂuaaimwwh
Wiamﬂiawmu@uﬂduaa warnseufuRENIsUAnAZNS uonain
waﬂimummumﬂaum N30 1UENEEYIOUAIUNN YN IANLAE
muﬁisu Wﬁammmﬂwmmw ﬂ’J’]ﬂJiW}\i’JiimﬂiiNLUumi’e}\‘i‘ViaﬂEJ
mawu%ummﬂm LLavmawaaamluﬂsaummaLﬂumimsmaﬂ
ﬂmmLLauamaﬂwmmq{]wm amﬂiﬂmm Wiammau’m 38T
dovsndudesunsie mmLsuﬂwLmaimmumam{]mwwm
msuauwaa ey m’mmmamamwmuﬁuu mimumlﬂmmu
LL@LUUR}@L?NMH“U@W’]S@@ TA5e9 waziUdsuudasniely LW’eJL“U’]Ej
FINDYNIUNDIS

ANENARY: 1UYBETINGINTTE, ANUNTITUITIUNTIH, WIaR 15l

AoNTIUAUNTBUAULVL



Abstract

In “Sur la lecture”, Marcel Proust presents reading as a
profound, multifaceted experience that transcends mere
education or entertainment. Seen through an anthropological
lens, reading becomes a personal ritual and initiatory act,
especially significant in childhood. Proust recalls how reading in
solitude, often in the quiet of his bedroom, created a sacred
space for emotional resonance, self-discovery, and memory.
Books do not just transmit stories—they evoke places,
emotions, and lost time.

Reading, especially during youth, is portrayed as a
secret, even rebellious act that fosters independence and
internal reflection. Proust links this solitude with spiritual intimacy,
likening the bedroom to a chapel and the act of reading to
a sacred rite.

Beyond its individual impact, reading also holds social
and cultural significance. Proust aligns with later thinkers like
Bourdieu in showing how literary knowledge reflects social class
and contributes to cultural distinction. Family libraries and early
reading experiences transmit values and shape identity.

Yet Proust warns against passive reading. True engagement,
he argues, begins when the author’s wisdom ends and the reader’s
thought begins. Reading is not an endpoint, but a starting point
for introspection, creation, and transformation—a way to enter,

but not replace, real life.

Keywords: Anthropology of reading, Memory and literature,
Proust, Ritual and initiation



Damrong 389 | N



Proust et Uexpérience de la lecture : un regard anthropologique

La lecture est une activité qui dépasse le simple plaisir du texte ;
elle est un phénomeéne culturel, un rituel social et une expérience
individuelle profonde. Dans Sur la lecture, Marcel Proust explore la place
de la lecture dans la formation de Uindividu, en insistant sur son role
dans Uenfance, son pouvoir d’évocation des souvenirs et ses limites en
tant gu’outil de connaissance.

Ce texte, initialement écrit comme préface a la traduction du
livre de John Ruskin Sésame et les Lys (1906), se distingue par une réflexion
qui dépasse 'approche pédagogique ou intellectuelle de la lecture. Il
adopte une perspective ou la lecture devient une expérience existentielle
et sensible, réveélatrice d’un rapport anthropologique a la connaissance

et a la mémoire.

I. La lecture comme expérience initiatique et rituelle
A. La lecture comme un passage fondateur de U’enfance a l'age
adulte.

“Il n’y a peut-étre pas de jours de notre enfance que nous
ayons si pleinement vécus que ceux [...] que nous avons passés
avec un livre préféré. [...] Si nous feuilletons aujourd’hui ces livres
d’autrefois, ce n’est plus que comme les seuls calendriers que nous
ayons gardés des jours enfuis, et avec 'espoir de voir reflétés sur
leurs pages les demeures et les étangs qui n’existent plus.” (Proust,
2017 : 6)

390 \ mxo 4159331013



Dr. Stéphane Courant

Ainsi chaque relecture de ces calendriers des jours enfuis révele
une expérience sensorielle et émotionnelle de la lecture vécue pendant
Uenfance. La relecture d’un ouvrage ancien ravive non seulement
Uhistoire qu’il contient, mais aussi "atmosphere des lieux et des
moments ou nous lavons découvert. La lecture devient ainsi un
puissant outil de réminiscence, ancrant les souvenirs bien au-dela du
texte. On voit déja dans ce premier passage le theme omniprésent chez
Proust de la réminiscence positive d’un moment vécu qui préfigure déja
|”objet emblématique proustien : la madeleine.

Ainsi, reprendre ou se rappeler de son ou de ses livres
d’enfance, c’est aussi comprendre et saisir une perception du temps et
de Uespace qui s’échappe. Se souvenir d’un livre préféré, c’est aussi se
rappeler du contexte spatial et temporel de cette lecture. Dire : “c’était
mon livre préféré”, c’est se souvenir de Uenfant que Uon était, de la ou

['on était.

“Les charmantes lectures de ’enfance dont le souvenir
doit rester pour chacun de nous une bénédiction. Sans doute [...]
ce qu’elles laissent surtout en nous, c’est 'image des lieux et des

jours ou nous les avons faites.” (Proust, 2017 : 30)

Damrong 391 | ot



Proust suggére ainsi que les livres construisent les souvenirs
d’enfance autant que les évéenements réels. Mais pas seulement. C’est
aussi un moment de prise de conscience ou de questionnement. C’est
pour le petit Proust le moment ou il se découvre aussi un monde
intérieur. La lecture raisonne alors comme un dialogue ou plutét, comme
le nomme Bakhtine, cette lecture accompagne une logique du
dialogisme (Bakhtine, 1984) ou la lecture devient un espace de
confrontation entre différentes voix, entre le texte et le lecteur

lui-méme.

“Tant que la lecture est pour nous Uincitatrice dont les
clefs magiques nous ouvrent au fond de nous-méme la porte des
demeures ou nous n’aurions pas su pénétrer, son réle dans notre

vie est salutaire.” (Proust, 2017 : 48)

Ainsi, la lecture pendant Uenfance élabore un rapport intime qui
se construit avec le texte. Un texte qui, paradoxalement, nous parle
alors que nous sommes seuls. Lire seul, étre seul, cultiver cette solitude

pour Proust se transforme aussi en un jeu d’interdit.

“Et quelquefois a la maison, dans mon lit, longtemps aprés
le diner, les derniéres heures de la soirée abritaient aussi ma
lecture. [...] Dés que mes parents étaient couchés, je rallumais ma
bougie.” (Proust, 2017 : 24)

Ce passage met en lumiere la lecture comme un acte presque
clandestin, ancré dans une routine nocturne. L’odeur de la cire fondue,
la lumiere vacillante, le silence de la maison endormie sont autant de
sensations qui s’associent au souvenir de la lecture et de 'enfance.

La lecture en cachette est une phase importante de
Uapprentissage de la lecture chez Uenfant, et plus particulierement ici

chez Proust. Elle révele un désir d’indépendance, une pleine envie de

392 | snedo a159331073



s’approprier un livre dans un espace-temps qui lui est propre. C’est en
fait une transition entre "univers imaginaire de ’enfance et la prise de
conscience de la réalité adulte. L’enfant qui lisait avec ses parents, se
retrouve seul en pleine autonomie, saisissant les limites sociales a son
acte pourtant si anodin.

Cette lecture cachée, c’est la lecture plaisir. C’est la lecture qui
ne peut attendre, c’est la lecture d’une fin, d’un dévoilement d’une
histoire prenante, mais c’est aussi une lecture qui est confrontée
a Uunivers de Uenfance face aux exigences ou aux impératifs des adultes.
C’est en quelque sorte la fin des illusions littéraires et la découverte de
Uirréversibilité du temps. Comme le rappelle Proust, la lecture pendant
"enfance (et méme apres) offre une grande richesse émotionnelle, mais
on a aussi une grande déception, celle de la fin. La fin de Uhistoire, la fin
d’une aventure et d’un univers. Tout cela souligne le caractere éphémeére
des émotions. Toute la sympathie, ’empathie que 'on éprouve pour
ces personnages s’arrétent : tout a une fin, rien n’est éternel, Uenfant

abandonne ce temps linéaire infini.

“Puis la derniére page était lue, le livre était fini. [...] Alors,
quoi ? ce livre, ce n’était que cela ? Ces étres a qui on avait donné
plus de son attention et de sa tendresse qu’aux gens de la vie,
n’osant pas toujours avouer a quel point on les aimait [...] ces gens
pour qui on avait haleté et sangloté, on ne les verrait plus jamais,

on ne saurait plus rien d’eux.” (Proust, 2017 : 26)

Cette prise de conscience d’un temps fini, d’un temps qui
avance inexorablement, transforme le jeune lecteur et marque un
passage vers la maturité (une maturité mélancolique pour Proust). Or, un
passage (Van Gennep, 2011) se fait toujours dans un cadre spatio-temporel

donné qui révele toutes les dimensions anthropologiques de la lecture.

Damrong 393 | eten



B. Le cadre spatio-temporel de la lecture : solitude, silence,
lieux dédiés

Plus on avance dans l"ouvrage « Sur la lecture », plus on percoit
rapidement que Proust met en place tout un jeu d’espaces, de lieux et
de moments bien précis. Ces espaces et ces moments créent un cadre

particulier a Uexpérience de la lecture (Goffman, 1991).

1. L’atmosphére du silence et de la solitude propice a la
lecture

Or, pour Proust, deux dimensions apparaissent essentielles pour
optimiser Uexpérience de la lecture, le silence et la solitude. Pour lui, le
silence est une composante essentielle de la lecture. Elle favorise une
connexion pure entre auteur et le lecteur. Le silence est une nécessité
pour une expérience parfaite, afin de mieux entendre les voix du livre.
Cet espace sonore vierge permet une incarnation idéale des

personnages, rien ne vient parasiter cette expérience intime.

“L’atmosphére de cette pure amitié est le silence, plus pur
que la parole. Car nous parlons pour les autres, mais nous nous
taisons pour nous-mémes. Aussi le silence ne porte pas, comme la
parole, la trace de nos défauts, de nos grimaces. Il est pur, il est

vraiment une atmosphére.” (Proust, 2017 : 61)

A cela s’ajoute le corolaire au silence, la solitude. Or, pour cela,
un lieu apparait comme "espace de prédilection pour Proust, celui de la
chambre.

C’est un espace intime, un lieu sacré tel un sanctuaire dans
lequel Uétranger ne peut entrer sans se plier au rituel des petits toc-tocs
sur la porte. Ce rapport singulier avec la chambre ne se cantonne pas
a Uenfance chez Proust, ni au simple fait de lire. Dans son rapport a

"écriture, Proust a toujours donné une importance a la chambre comme

394 | e a159331073



un espace unique, un espace de création, seul lieu ou le génie créatif
peut s’inviter sans craindre la moindre perturbation. Proust n’est pas un
écrivain voyageur, un écrivain qui va écrire sur un coin de table de café.
Il a ainsi écrit une grande partie de son ceuvre dans la célébre chambre
414 du Grand Hoétel de Cabourg. Une chambre, comme il le rappelle,
impersonnelle, un espace fonctionnel ou aucune décoration ne vient
perturber son rapport intime a la lecture et a Uécriture.

De fait, la chambre est un refuge propice a Uintrospection et a
Uimmersion totale dans le livre. C’est un espace personnel ou le jeune
lecteur est a Uabri des interruptions et du tumulte du monde extérieur.
L’atmosphere feutrée, les objets familiers et |'organisation du décor en
font un cocon qui renforce le plaisir solitaire de la lecture.

Par ailleurs, le fait d’aller lire dans sa chambre apparait chez
Proust comme une routine quotidienne, renforcant ’idée de la chambre
en tant que lieu privilégié. Cette habitude souligne une fois encore la
dimension anthropologique de son rapport singulier a la lecture. Celle-ci
occupe une place centrale dans la ritualisation du quotidien proustien.
Comme tout rituel, la lecture, chez Proust, s’inscrit dans un moment
précis et un espace déterminé (Van Gennep, 2011). Il n’est donc guere
étonnant qu’il compare sa chambre a une chapelle : tout comme dans

un lieu sacré, on y entre a pas feutrés, avec retenue.

“Ma chambre tirait pour moi sa beauté. Ces hautes courtines
blanches qui dérobaient aux regards le lit placé comme au fond
d’un sanctuaire [...] sous laquelle il disparaissait le jour, comme un
autel au mois de Marie sous les festons et les fleurs.” (Proust, 2017:
15)

Cependant, cette immersion dans le texte est parfois interrompue

par des obligations familiales, comme la nécessité de sortir pour aller au

Damrong 395 | e



parc. Cette sortie marque une rupture avec univers clos du livre et du
cadre feutré de la chambre. Aller au parc, en famille, amorce un passage
vers un environnement plus vaste, ou "espace physique commence a

interférer avec "expérience de lecture.

2. La transition entre Uespace clos et le parc

“Je n’étais pas depuis bien longtemps a lire dans ma chambre qu'’il

fallait aller au parc, a un kilometre du village” (Proust, 2017 : 22)

Le parc constitue "autre grand lieu proustien, présent aussi bien
dans La Lecture que dans A la recherche du temps perdu. Dans ce
passage, Proust doit se rendre avec sa famille au célébre Pré Catelan, un
espace qui se transformera par la suite en Balbec, lieu privilégié des
échappés de Swann (Fabre, 2014).

L’arrivée au parc est d’abord marquée par une contrainte : il
faut participer a des activités sociales comme le jeu ou le golter. Le livre
est temporairement abandonné, imposant une coupure entre le monde
de la lecture et celui des interactions extérieures. Mais progressivement,
le narrateur s’éloigne du centre du parc, ou tout est aménagé et ordonné
(allées, statues), pour rejoindre un espace plus sauvage et naturel. Cette
transition marque une volonté de retrouver une forme de solitude
comparable a celle de la chambre. Dans ces zones plus reculées du
parc, dans ces espaces cachés, la riviere devient plus libre, moins mai-
trisée, et le paysage évoque un monde plus propice a la réverie et a
’évasion mentale. La nature devient, paradoxalement, alors un
prolongement du livre, un lieu ou Uimaginaire peut se superposer au
réel.

Comme par magie, on retrouve cette notion d’espace caché,

tres proche de cette dimension décrite précédemment avec la lecture et

396 | eneto d153327In73



’enfance. Cet espace caché, ou le narrateur peut s’isoler totalement
pour lire, n’est évidemment pas facile a trouver, il faut passer, comme
Proust le dit, par un labyrinthe. Le mot est symbolique : a travers ce
chemin que Uon doit trouver, c’est un peu une quéte initiatique, un
passage a travers un espace complexe et secret, menant a une
découverte personnelle. Proust passe d’un espace fermé a un cadre
naturel qui offre paradoxalement une liberté plus grande que dans la
chambre, ou la solitude était contrainte par les obligations familiales.
Dans ce cadre naturel, Proust trouve un espace idéal, protégé
par une barriere naturelle. Nul besoin de mur, ’éloignement des autres
est suffisant, personne ne sait ou il est caché. Alors que les bruits familiers
de la maison arrivaient a s’immiscer dans sa lecture, les cris des enfants
au loin sont un repere réconfortant, car il les sait loin de son espace intime.
Un bruit, cependant, vient troubler son épanouissement : le son
des cloches. Au départ, ce son le ramene a la réalité. La cloche qui
sonne est celle du temps qui passe, celle des obligations, celle du
monde réel. Si, dans son expérience de lecture, le temps semble dilaté
et non uniforme, il reste constant dans la réalité. Ainsi, ce son rappelle
’écoulement inéluctable du temps et arrache le jeune Proust a ses
évasions pour le ramener aux exigences du quotidien, notamment aux

obligations sociales.

Il. La lecture comme relation sociale et culturelle

A. La lecture comme interaction verbale

L’acte de lecture chez Proust apparaft comme un acte solitaire,
un moment d’intimité avec soi-méme. Cependant, ce moment en
apparence solitaire est aussi un moment ou 'autre est présent. Proust
explique en effet que la lecture constitue une forme d’interaction, que

ce soit avec Uauteur de U'ouvrage ou avec les personnages du livre.

Damrong 397 | e



Cette interaction évoque la notion de dialogisme développée par Bakh-
tine (Bakhtine, 1984). Elle se manifeste a plusieurs niveaux dans le texte :
Il s’agit d’abord d’une conversation avec des esprits supérieurs,
ou du moins avec des auteurs porteurs d’une certaine sagesse — ce que
souligne d’ailleurs Ruskin (Ruskin, 2011). Mais cette conversation n’est
pas de méme nature que celle que U'on peut entretenir avec un ami.
Bien au contraire, ’échange avec un ami ne favorise pas une introspection
directe : il impose un rythme, une relation de pouvoir, qui peut certes

stimuler Uintellect, mais dans une moindre mesure que la lecture.

" Ce qui differe essentiellement entre un livre et un ami, ce
n’est pas leur plus ou moins grande sagesse, mais la maniére dont

on communique avec eux... " (Proust, 2017 : 34)

Proust évoque surtout la forte connexion émotionnelle du

lecteur avec les personnages d’un livre :

" Ces étres a qui on avait donné plus de son attention et de
sa tendresse qu’aux gens de la vie... ces gens pour qui on avait
haleté et sangloté, on ne les verrait plus jamais, on ne saurait plus
rien d’eux. " (Proust, 2017 : 27)

A la lecture de ce passage, on comprend que lire, c’est aussi
s’investir émotionnellement dans un univers, mais aussi dans une
relation avec un autre — un autre fictif, un compagnon silencieux, qui
n’en demeure pas moins une entité avec laquelle on établit un lien plus
ou moins fort, mais toujours réel.

Cette relation est privilégiée et désintéressée : une forme d’
amitié dépourvue des artifices propres aux relations humaines. Proust
revendique le caractére intime et authentique de la lecture. Contrairement
a une relation sociale concrete, il N’y a ici ni concession, ni tergiversation :

on peut étre pleinement soi-méme, sans crainte de blesser Uautre ni

398 \ nes 41599331073



besoin de composer une stratégie pour séduire son interlocuteur. Bien
au contraire, la lecture offre un lien pur, ot ni Uun ni Uautre ne se

dissimule.

" Dans la lecture, ’amitié est soudain ramenée a sa pureté
premiere. Avec les livres, pas d’amabilité... ces amis-la, si nous
passons la soirée avec eux, c’est vraiment que nous en avons envie.
[...] L’atmosphére de cette pure amitié est le silence, plus pur que
la parole. " (Proust, 2017 : 60)

Cette relation authentique souléve pourtant un paradoxe :
"Car nous parlons pour les autres, mais nous nous taisons pour

nous-mémes." (Proust, 2017 : 61)

Le théme du silence réapparait, mais cette fois pas le silence
pendant la lecture, mais bien ce silence dans la non-réponse directe. La
lecture n’engage pas un dialogue direct (dialogisme externe) mais une
interaction verbale, une forme de dialogisme interne, dans lequel le

texte agit comme un réveélateur des penseées et des émotions du lecteur.

B. La lecture comme distinction

La dimension sociale de la lecture ne se cantonne pas chez
Proust a cette relation intime avec les livres, il souligne également les
fonctions sociales de la lecture et du livre. En effet, la lecture est aussi
un marqueur social qui distingue les individus selon leur acces aux savoirs
(notamment les bibliothéques) et leur culture littéraire. Se joue ici a
travers la lecture des jeux de distinction sociale et intellectuelle.

Comme le rappelait Bourdieu, la lecture est une pratique
culturelle, elle est un marqueur social et un outil de distinction
(Bourdieu, 2015). Proust U'asséne bien clairement 50 ans avant lui. La

culture littéraire participe a une distinction sociale : la méconnaissance

Damrong 399 | metee



de certains ouvrages est autant un marqueur social que les bonnes et les
mauvaises manieres de se comporter : "Seuls, la lecture et le savoir
donnent les « belles manieres » de ['esprit." (Proust, 2017 : 65)

La lecture apparaft comme un vadémécum transmettant des
valeurs et des codes dont seules les élites ont la clé. Les héritiers en
possedent et peuvent profiter d’une tradition intellectuelle, car ils
partagent une connaissance approfondie des textes classiques: "Un
livre d’Anatole France sous-entend une foule de connaissances érur
dites, renferme de perpétuelles allusions que le vulgaire n’y
apercoit pas» (Proust, 2017 : 66)

Proust ne cache en rien son respect et son enchantement pour
Uelitisme. La compréhension des références littéraires et historiques
devient un critére de distinction sociale, excluant ceux qui ne possedent
pas ces connaissances. La lecture n’est pas, chez Proust, un acte
révolutionnaire, mais bien un acte participant a la reproduction d’un

savoir destiné a des classes sociales méritantes.

C. Le livre comme objet de transmission culturelle et familiale.

Dans une perspective bourdieusienne, on constate que Proust
attribue au livre une fonction majeure : celle de la transmission des
valeurs culturelles et familiales. Il met en lumiere Uimportance des
lectures d’enfance, des bibliotheques familiales et des traditions littérai-
res qui fagonnent Uindividu et perpétuent un héritage culturel et
intellectuel (Lahire, 2004).

Ainsi, les livres offerts aux enfants, ou ceux qu’on lit avec eux
durant leur apprentissage, construisent un imaginaire circonscrit par le
cadre familial. Ces lectures précoces nourrissent une mémoire affective
positive et participent a l’élaboration d’un patrimoine culturel commun.

Cet héritage se manifeste également a travers la bibliotheque familiale,

400 | €oo a159331073



qui constitue un espace de transmission unique. Les livres présents dans
un foyer ne sont pas seulement des objets de savoir, mais aussi des
marqueurs de classe et d’identité. La bibliotheque d’une maison reflete
a la fois son histoire et ses aspirations culturelles.

A cela s’ajoute une autre dimension : celle du souvenir partagé
avec les parents. Prendre un livre dans la bibliotheque familiale, c’est
aussi saisir un ouvrage lu et connu par ses proches. La lecture devient
alors une activité chargée d’attentes, parfois soumise au jugement
implicite ou explicite des alnés. Le livre devient un marqueur de
reconnaissance au sein du cercle familial, ou les réactions parentales

influencent la maniere dont ’enfant percoit ses propres lectures.

"Et méme quand nos parents nous trouvaient en train de lire et
avaient Uair de sourire de notre émotion, fermant le livre, avec une

indifférence affectée ou un ennui feint." (Proust, 2017 : 27)

lll. Les limites de la lecture

Chez Proust, la lecture occupe une place essentielle. Elle est un
moteur de Uexistence, un point de départ pour la réflexion, la création
et la découverte de soi. Toutefois, cette valeur accordée a la lecture ne
va pas sans nuances : Proust en souligne également les limites. Loin de
Uidéaliser totalement, il invite a dépasser une lecture passive pour en

faire une expérience vivante, personnelle et transformatrice.

A. La lecture comme incitation plutdt que comme finalité

Dans Sur la lecture, Marcel Proust critique la conception de John
Ruskin selon laquelle la lecture est une activité toute-puissante qui
faconne Uindividu et constitue une finalité en soi. Proust voit la lecture
surtout comme une incitation a la réflexion et a la création personnelle,

et non comme un substitut a Uexpérience et a la pensée autonome.

Damrong 401 | <ow



La lecture doit favoriser Uintrospection, car elle est un dé-
clencheur de la pensée. Cependant, Proust insiste sur le fait que la
lecture n’apporte pas des réponses toutes faites, mais suscite des désirs
de connaissance et d’interprétation : "Nous sentons trés bien que
notre sagesse commence ou celle de ['auteur finit, et nous voudrions
qu’il nous donndt des réponses, quand tout ce qu’il peut faire est
de nous donner des désirs." (Proust, 2017 : 40)

Ainsi, Proust insiste sur la nécessité de dépasser la lecture pour
produire une pensée propre, ce qui s’oppose a lidée d’une lecture
toute-puissante qui suffirait a former Uesprit (comme cela peut étre le
cas avec des textes sacrés) : "La lecture est au seuil de la vie
spirituelle ; elle peut nous y introduire : elle ne la constitue pas."
(Proust, 2017 : 43)

Cependant, a coté de cet aspect élitiste de la lecture, Proust se
fait également pédagogue en accordant a la lecture un réle particulier
pour les individus qui ont du mal a entrer dans une réflexion profonde
par eux-mémes : "Il est cependant certains cas, certains cas
pathologiques [...] ou la lecture peut devenir une sorte de discipline
curative et étre chargée, [...Jde réintroduire perpétuellement un
esprit paresseux dans la vie de Uesprit." (Proust, 2017 : 43)

Ainsi, si la lecture peut étre une aide temporaire, elle ne doit

jamais remplacer une démarche intellectuelle active.

B. La nécessité de transformer la lecture en expérience
vécue

Une autre limite que Proust souligne a propos de la lecture est
gu’elle ne doit pas demeurer une activité purement intellectuelle ou
contemplative : elle doit se prolonger dans l'expérience vécue. Il met en
garde contre le risque d’une lecture passive, qui viendrait se substituer

a la réflexion personnelle et a Uaction.

402 | <o a159331073



Ainsi, Proust insiste sur le fait que, si la lecture exige un effort
intellectuel, elle doit également étre une incitation a mener une vie plus
riche, plus consciente. Lire ne suffit pas : il faut aussi réfléchir, s’approprier
ce qui a été lu pour le transformer en expérience. Oublier cette
nécessité, c’est réduire la lecture a une forme de fuite ou de
procrastination intellectuelle, un acte stérile qui n’aboutit a rien.

Proust insiste sur le fait que la lecture doit étre le déclencheur
d’une vie intérieure plus profonde. Elle ne constitue pas une finalité en
soi, mais une incitation a explorer et a enrichir sa propre pensée. Si la
lecture est une richesse, son accumulation ne suffit pas a en faire un
capital. Elle représente un apport, un point de départ vers ["action.

Lire pour lire est un non-sens : la lecture doit devenir le moteur
d’un engagement intellectuel et émotionnel plus profond. Cette activité
exige un véritable effort : celui de comprendre que la Vérité ne se trouve
pas toute faite dans les livres, comme un trésor qu’il suffirait de découvrir.
Il est nécessaire d’accomplir un travail personnel pour que la lecture
prenne tout son sens.

Créer un espace a soi, se couper des interactions sociales, s’isoler
dans un cocon : tout cela rappelle que la lecture est un moment
d’engagement, un processus de transformation. Elle est ce temps
suspendu ot la chrysalide se métamorphose, non pas pour fuir le monde,
mais pour mieux s’y ouvrir.

Marcel Proust ne se contente pas de considérer la lecture comme
un simple loisir ou un outil éducatif. Il en fait une expérience essentielle,
mélant mémoire, initiation et transmission sociale. Il en souligne
également les limites : si la lecture constitue un point de départ, elle ne
doit jamais se substituer a 'expérience du monde.

Ainsi, la lecture apparait comme un fait anthropologique majeur,

structurant notre rapport au temps, a Uespace et aux autres. Mais elle ne

Damrong 403 | <om



prend tout son sens que lorsqu’elle s’accompagne d’une transformation
personnelle — dans un mouvement qui va du livre vers la vie.

Cette réflexion invite alors a penser, dans une perspective
sociologique, le réle que joue la lecture dans la construction de soi et
des identités collectives. Elle interroge la maniere dont les pratiques
lectorales participent a la reproduction ou a la remise en question des
normes sociales, et souligne 'importance de "acces aux livres comme
vecteur d’émancipation ou, a Uinverse, comme marqueur d’inégalités

culturelles.

404 | @oc 15973371075



Bibliographie :

Bakhtine M., (eds.), 1984. Esthétique de la création verbale. Paris:
Gallimard.

Bourdieu P., (eds.), 2015. Les regles de U'art. Paris: Seuil.

Compagnon A., (eds.), 2009. Proust la mémoire et la littérature.
Paris: Odile Jacob.

Fabre D., 2014, « Marcel Proust en mal de mere. Une fiction du
créateur », Gradhiva 20, URL : http://gradhiva.revues.org/2831.

Goffman E,, (eds.), 1991. Les cadres de Uexpériences. Paris: Les éditions
de Minuit.

Lahire B., (eds.), 2004. La culture des individus : dissonances
culturelles et distinction de soi. Paris: La Découverte.

Proust M. (eds.), 2017. Sur la lecture. Québec: BEQ

Ruskin J. (eds), 2011. Sésame et les Lys. Paris: Rivages.

Van Gennep A. (eds), 2011. Les rites de passages. Paris: Picard.

405 | @o&



406 | @ (159331075



