
Received: August 26, 2025 | Revised: October 21, 2025 | Accepted: November 6, 2025

DOI: 10.14456/drj.2025.26

Dr. Stéphane Courant*   

* Dr. Stéphane Courant อาจารย์์ภาควิิชาภาษาตะวัันตก สาขาวิิชาภาษาฝรั่่�งเศส คณะโบราณคดีี 

มหาวิิทยาลััยศิิลปากร อีีเมล: stcour@gmail.com

   Lecturer in French Section, Department of Western Languages, Faculty of Archaeology, 

Silpakorn University. email: stcour@gmail.com

Proust et l’expérience de la lecture :  
un regard anthropologique

พรูสูต์์และประสบการณ์์การอ่่าน :  
มุมุมองเชิงิมานุษุยวิทิยา 
Proust and the Act of Reading:  
An Anthropological Lens

16



Résumé

	 Dans  “Sur la lecture” , Marcel Proust explore la lecture 
comme une expérience fondatrice, à la croisée du rituel intime 
et de la formation intellectuelle. En adoptant une perspective 
anthropologique, on constate que Proust en fait un acte  
initiatique, particulièrement déterminant durant l’enfance. Les 
lectures solitaires, pratiquées dans la chambre silencieuse,  
instaurent un espace sacralisé propice à la résonance affective, 
à la mémoire et à la construction de soi.
	 Proust présente la lecture comme une pratique à la fois 
secrète et transgressive, porteuse d’indépendance et d’ 
introspection. Il associe la solitude du lecteur à une dimension 
spirituelle : la chambre devient une chapelle, et lire s’ 
apparente à un rite.
	 Cette expérience dépasse toutefois la sphère individuelle. 
Bien avant Bourdieu, Proust montre comment la culture littéraire 
participe à la distinction sociale et à la transmission des valeurs 
familiales. La question du rôle du lecteur et de son implication 
: la véritable lecture commence lorsque la pensée du lecteur 
prend le relais de celle de l’auteur. Lire devient alors un acte 
de création et de transformation de soi.

Mots-clés : Anthropologie de la lecture, mémoire et littérature, 

Proust, rituel et initiation

386 386 ดำรงวิิชาการ



    บ ท คัั ด ย่่ อ

	 ใน “Sur la lecture” มาร์์เซล พรููสต์์ มองการอ่่านว่่าเป็็น
ประสบการณ์์ลึึกซึ้้�งและหลากหลาย ที่่�เกิินกว่่าการศึึกษา หรืือความบัันเทิิง
ธรรมดา มองผ่่านมุุมมองเชิิงมานุุษยวิิทยา การอ่่านกลายเป็็นพิิธีีกรรมส่่วน
บุุคคลและการเริ่่�มต้้นใหม่่ โดยเฉพาะในช่่วงวััยเด็็ก พรููสต์์กล่่าวถึึงการอ่่าน
ในความโดดเดี่่�ยว เช่่น ในห้้องนอนที่่�เงีียบสงบ ที่่�สร้้างพื้้�นที่่�ศัักดิ์์�สิิทธิ์์�แห่่ง
การจดจํํา ความรู้้�สึึก และการค้้นหาตััวตน การอ่่านในวััยเยาว์์เป็็นเสมืือน 
การกระทํําที่่�ลัับๆ และแม้้ขััดกัับผู้้�ใหญ่่ แต่่นํําไปสู่่�ความเป็็นอิิสระทางจิิตใจ 
พรููสต์์เปรีียบห้้องนอนกัับโบสถ์์ และการอ่่านกัับพิิธีีกรรมศัักดิ์์�สิิทธิ์์� นอกจาก
ผลกระทบเชิิงส่่วนบุุคคลแล้้ว การอ่่านยัังสะท้้อนความหมายทางสัังคมและ
วััฒนธรรม  พรููสต์์แสดงให้้เห็็นว่่า  ความรู้้�ทางวรรณกรรมเป็็นเครื่่�องหมาย
ของชนชั้้�นทางสัังคม  และการมีีห้้องสมุุดในครอบครััวถืือเป็็นการถ่่ายทอด
คุุณค่่าและอััตลัักษณ์์ทางปััญญา อย่่างไรก็็ตาม พรููสต์์เตืือนว่่า การอ่่านที่่�
เฉื่่�อยชาเป็็นสิ่่�งอัันตราย  ความเข้้าใจที่่�แท้้จริิงเริ่่�มต้้นเมื่่�อภููมิิปััญญาของ 
ผู้้�เขีียนจบลง  และความคิิดของผู้้�อ่านเริ่่�มต้้นขึ้้�น  การอ่่านจึึงไม่่ใช่่จุุดจบ  
แต่่เป็็นจุุดเริ่่�มต้้นของการคิิด วิิเคราะห์์ และเปลี่่�ยนแปลงภายใน เพื่่�อเข้้าสู่่�
ชีีวิิตอย่่างแท้้จริิง 

คำำ�สำำ�คัญั: มานุุษยวิทิยาการอ่่าน, ความทรงจำำ�กับวรรณกรรม, พรููสต์์ มาร์์เซล, 

พิิธีีกรรมกัับการเริ่่�มต้้นใหม่่ 



A b s t r a c t

	 In “Sur la lecture”, Marcel Proust presents reading as a 
profound, multifaceted experience that transcends mere  
education or entertainment. Seen through an anthropological 
lens, reading becomes a personal ritual and initiatory act,  
especially significant in childhood. Proust recalls how reading in 
solitude, often in the quiet of his bedroom, created a sacred 
space for emotional resonance, self-discovery, and memory. 
Books do not just transmit stories—they evoke places,  
emotions, and lost time.
	 Reading, especially during youth, is portrayed as a  
secret, even rebellious act that fosters independence and  
internal reflection. Proust links this solitude with spiritual intimacy, 
likening the bedroom to a chapel and the act of reading to  
a sacred rite.
	 Beyond its individual impact, reading also holds social 
and cultural significance. Proust aligns with later thinkers like 
Bourdieu in showing how literary knowledge reflects social class 
and contributes to cultural distinction. Family libraries and early 
reading experiences transmit values and shape identity.
	 Yet Proust warns against passive reading. True engagement, 
he argues, begins when the author’s wisdom ends and the reader’s 
thought begins. Reading is not an endpoint, but a starting point 
for introspection, creation, and transformation—a way to enter, 

but not replace, real life.

Keywords: Anthropology of reading, Memory and literature,  
Proust, Ritual and initiation



389 389Damrong



Proust et l’expérience de la lecture : un regard anthropologique

	 La lecture est une activité qui dépasse le simple plaisir du texte ; 

elle est un phénomène culturel, un rituel social et une expérience  

individuelle profonde. Dans Sur la lecture, Marcel Proust explore la place 

de la lecture dans la formation de l’individu, en insistant sur son rôle 

dans l’enfance, son pouvoir d’évocation des souvenirs et ses limites en 

tant qu’outil de connaissance.

	 Ce texte, initialement écrit comme préface à la traduction du 

livre de John Ruskin Sésame et les Lys (1906), se distingue par une réflexion 

qui dépasse l’approche pédagogique ou intellectuelle de la lecture. Il 

adopte une perspective où la lecture devient une expérience existentielle 

et sensible, révélatrice d’un rapport anthropologique à la connaissance 

et à la mémoire.

I. La lecture comme expérience initiatique et rituelle

A. La lecture comme un passage fondateur de l’enfance à l’âge 

adulte.

	 “Il n’y a peut-être pas de jours de notre enfance que nous 

ayons si pleinement vécus que ceux […] que nous avons passés 

avec un livre préféré. [...] Si nous feuilletons aujourd’hui ces livres 

d’autrefois, ce n’est plus que comme les seuls calendriers que nous 

ayons gardés des jours enfuis, et avec l’espoir de voir reflétés sur 

leurs pages les demeures et les étangs qui n’existent plus.” (Proust, 

2017 : 6)

	

390 390 ดำรงวิิชาการ



Dr. Stéphane Courant 

	 Ainsi chaque relecture de ces calendriers des jours enfuis révèle 

une expérience sensorielle et émotionnelle de la lecture vécue pendant 

l’enfance. La relecture d’un ouvrage ancien ravive non seulement 

l’histoire qu’il contient, mais aussi l’atmosphère des lieux et des  

moments où nous l’avons découvert. La lecture devient ainsi un  

puissant outil de réminiscence, ancrant les souvenirs bien au-delà du 

texte. On voit déjà dans ce premier passage le thème omniprésent chez 

Proust de la réminiscence positive d’un moment vécu qui préfigure déjà 

l’objet emblématique proustien : la madeleine. 

	 Ainsi, reprendre ou se rappeler de son ou de ses livres  

d’enfance, c’est aussi comprendre et saisir une perception du temps et 

de l’espace qui s’échappe. Se souvenir d’un livre préféré, c’est aussi se 

rappeler du contexte spatial et temporel de cette lecture. Dire : “c’était 

mon livre préféré”, c’est se souvenir de l’enfant que l’on était, de là où 

l’on était. 

	 “Les charmantes lectures de l’enfance dont le souvenir 

doit rester pour chacun de nous une bénédiction. Sans doute [...]  

ce qu’elles laissent surtout en nous, c’est l’image des lieux et des 

jours où nous les avons faites.” (Proust, 2017 : 30)

391 391Damrong



	 Proust suggère ainsi que les livres construisent les souvenirs 

d’enfance autant que les événements réels. Mais pas seulement. C’est 

aussi un moment de prise de conscience ou de questionnement. C’est 

pour le petit Proust le moment où il se découvre aussi un monde  

intérieur. La lecture raisonne alors comme un dialogue ou plutôt, comme 

le nomme Bakhtine, cette lecture accompagne une logique du  

dialogisme (Bakhtine, 1984) où la lecture devient un espace de  

confrontation entre différentes voix, entre le texte et le lecteur  

lui-même. 

	 “Tant que la lecture est pour nous l’incitatrice dont les 

clefs magiques nous ouvrent au fond de nous-même la porte des 

demeures où nous n’aurions pas su pénétrer, son rôle dans notre 

vie est salutaire.” (Proust, 2017 : 48)

	 Ainsi, la lecture pendant l’enfance élabore un rapport intime qui 

se construit avec le texte. Un texte qui, paradoxalement, nous parle 

alors que nous sommes seuls. Lire seul, être seul, cultiver cette solitude 

pour Proust se transforme aussi en un jeu d’interdit. 

	 “Et quelquefois à la maison, dans mon lit, longtemps après 

le dîner, les dernières heures de la soirée abritaient aussi ma  

lecture. [...] Dès que mes parents étaient couchés, je rallumais ma 

bougie.” (Proust, 2017 : 24)

	 Ce passage met en lumière la lecture comme un acte presque 

clandestin, ancré dans une routine nocturne. L’odeur de la cire fondue, 

la lumière vacillante, le silence de la maison endormie sont autant de 

sensations qui s’associent au souvenir de la lecture et de l’enfance.

	 La  lecture  en  cachette  est  une  phase  importante  de  

l’apprentissage de la lecture chez l’enfant, et plus particulièrement ici 

chez Proust. Elle révèle un désir d’indépendance, une pleine envie de 

392 392 ดำรงวิิชาการ



s’approprier un livre dans un espace-temps qui lui est propre. C’est en 

fait une transition entre l’univers imaginaire de l’enfance et la prise de 

conscience de la réalité adulte. L’enfant qui lisait avec ses parents, se 

retrouve seul en pleine autonomie, saisissant les limites sociales à son 

acte pourtant si anodin.

	 Cette lecture cachée, c’est la lecture plaisir. C’est la lecture qui 

ne peut attendre, c’est la lecture d’une fin, d’un dévoilement d’une 

histoire prenante, mais c’est aussi une lecture qui est confrontée  

à l’univers de l’enfance face aux exigences ou aux impératifs des adultes. 

C’est en quelque sorte la fin des illusions littéraires et la découverte de 

l’irréversibilité du temps. Comme le rappelle Proust, la lecture pendant 

l’enfance (et même après) offre une grande richesse émotionnelle, mais 

on a aussi une grande déception, celle de la fin. La fin de l’histoire, la fin 

d’une aventure et d’un univers. Tout cela souligne le caractère éphémère 

des émotions. Toute la sympathie, l’empathie que l’on éprouve pour 

ces personnages s’arrêtent : tout a une fin, rien n’est éternel, l’enfant 

abandonne ce temps linéaire infini.

	 “Puis la dernière page était lue, le livre était fini. [...] Alors, 

quoi ? ce livre, ce n’était que cela ? Ces êtres à qui on avait donné 

plus de son attention et de sa tendresse qu’aux gens de la vie, 

n’osant pas toujours avouer à quel point on les aimait [...] ces gens 

pour qui on avait haleté et sangloté, on ne les verrait plus jamais, 

on ne saurait plus rien d’eux.” (Proust, 2017 : 26)

	 Cette prise de conscience d’un temps fini, d’un temps qui 

avance inexorablement, transforme le jeune lecteur et marque un  

passage vers la maturité (une maturité mélancolique pour Proust). Or, un 

passage (Van Gennep, 2011) se fait toujours dans un cadre spatio-temporel 

donné qui révèle toutes les dimensions anthropologiques de la lecture. 

393 393Damrong



	 B. Le cadre spatio-temporel de la lecture : solitude, silence, 

lieux dédiés

	 Plus on avance dans l’ouvrage « Sur la lecture », plus on perçoit 

rapidement que Proust met en place tout un jeu d’espaces, de lieux et 

de moments bien précis. Ces espaces et ces moments créent un cadre 

particulier à l’expérience de la lecture (Goffman, 1991). 	

	 1. L’atmosphère du silence et de la solitude propice à la 

lecture

	 Or, pour Proust, deux dimensions apparaissent essentielles pour 

optimiser l’expérience de la lecture, le silence et la solitude. Pour lui, le 

silence est une composante essentielle de la lecture. Elle favorise une 

connexion pure entre l’auteur et le lecteur. Le silence est une nécessité 

pour une expérience parfaite, afin de mieux entendre les voix du livre. 

Cet espace sonore vierge permet une incarnation idéale des  

personnages, rien ne vient parasiter cette expérience intime. 

	 “L’atmosphère de cette pure amitié est le silence, plus pur 

que la parole. Car nous parlons pour les autres, mais nous nous 

taisons pour nous-mêmes. Aussi le silence ne porte pas, comme la 

parole, la trace de nos défauts, de nos grimaces. Il est pur, il est 

vraiment une atmosphère.” (Proust, 2017 : 61)

	 À cela s’ajoute le corolaire au silence, la solitude. Or, pour cela, 

un lieu apparaît comme l’espace de prédilection pour Proust, celui de la 

chambre.

	 C’est un espace intime, un lieu sacré tel un sanctuaire dans  

lequel l’étranger ne peut entrer sans se plier au rituel des petits toc-tocs 

sur la porte. Ce rapport singulier avec la chambre ne se cantonne pas  

à l’enfance chez Proust, ni au simple fait de lire. Dans son rapport à 

l’écriture, Proust a toujours donné une importance à la chambre comme 

394 394 ดำรงวิิชาการ



un espace unique, un espace de création, seul lieu où le génie créatif 

peut s’inviter sans craindre la moindre perturbation. Proust n’est pas un 

écrivain voyageur, un écrivain qui va écrire sur un coin de table de café. 

Il a ainsi écrit une grande partie de son œuvre dans la célèbre chambre 

414 du Grand Hôtel de Cabourg. Une chambre, comme il le rappelle, 

impersonnelle, un espace fonctionnel où aucune décoration ne vient 

perturber son rapport intime à la lecture et à l’écriture.

	 De fait, la chambre est un refuge propice à l’introspection et à 

l’immersion totale dans le livre. C’est un espace personnel où le jeune 

lecteur est à l’abri des interruptions et du tumulte du monde extérieur. 

L’atmosphère feutrée, les objets familiers et l’organisation du décor en 

font un cocon qui renforce le plaisir solitaire de la lecture.

	 Par ailleurs, le fait d’aller lire dans sa chambre apparaît chez 

Proust comme une routine quotidienne, renforçant l’idée de la chambre 

en tant que lieu privilégié. Cette habitude souligne une fois encore la 

dimension anthropologique de son rapport singulier à la lecture. Celle-ci 

occupe une place centrale dans la ritualisation du quotidien proustien. 

Comme tout rituel, la lecture, chez Proust, s’inscrit dans un moment 

précis et un espace déterminé (Van Gennep, 2011). Il n’est donc guère 

étonnant qu’il compare sa chambre à une chapelle : tout comme dans 

un lieu sacré, on y entre à pas feutrés, avec retenue.

	 “Ma chambre tirait pour moi sa beauté. Ces hautes courtines 

blanches qui dérobaient aux regards le lit placé comme au fond 

d’un sanctuaire [...] sous laquelle il disparaissait le jour, comme un 

autel au mois de Marie sous les festons et les fleurs.” (Proust, 2017: 

15)

	 Cependant, cette immersion dans le texte est parfois interrompue 

par des obligations familiales, comme la nécessité de sortir pour aller au 

395 395Damrong



parc. Cette sortie marque une rupture avec l’univers clos du livre et du 

cadre feutré de la chambre. Aller au parc, en famille, amorce un passage 

vers un environnement plus vaste, où l’espace physique commence à 

interférer avec l’expérience de lecture.

	 2. La transition entre l’espace clos et le parc

“Je n’étais pas depuis bien longtemps à lire dans ma chambre qu’il 

fallait aller au parc, à un kilomètre du village” (Proust, 2017 : 22)

	 Le parc constitue l’autre grand lieu proustien, présent aussi bien 

dans La Lecture que dans À la recherche du temps perdu. Dans ce  

passage, Proust doit se rendre avec sa famille au célèbre Pré Catelan, un 

espace qui se transformera par la suite en Balbec, lieu privilégié des 

échappés de Swann (Fabre, 2014).

	 L’arrivée au parc est d’abord marquée par une contrainte : il 

faut participer à des activités sociales comme le jeu ou le goûter. Le livre 

est temporairement abandonné, imposant une coupure entre le monde 

de la lecture et celui des interactions extérieures. Mais progressivement, 

le narrateur s’éloigne du centre du parc, où tout est aménagé et ordonné 

(allées, statues), pour rejoindre un espace plus sauvage et naturel. Cette 

transition marque une volonté de retrouver une forme de solitude  

comparable à celle de la chambre. Dans ces zones plus reculées du 

parc, dans ces espaces cachés, la rivière devient plus libre, moins maî-

trisée, et le paysage évoque un monde plus propice à la rêverie et à 

l’évasion  mentale.  La  nature  devient,  paradoxalement,  alors  un  

prolongement du livre, un lieu où l’imaginaire peut se superposer au 

réel.

	 Comme par magie, on retrouve cette notion d’espace caché, 

très proche de cette dimension décrite précédemment avec la lecture et 

396 396 ดำรงวิิชาการ



l’enfance. Cet espace caché, où le narrateur peut s’isoler totalement 

pour lire, n’est évidemment pas facile à trouver, il faut passer, comme 

Proust le dit, par un labyrinthe. Le mot est symbolique : à travers ce 

chemin que l’on doit trouver, c’est un peu une quête initiatique, un 

passage à travers un espace complexe et secret, menant à une  

découverte personnelle. Proust passe d’un espace fermé à un cadre 

naturel qui offre paradoxalement une liberté plus grande que dans la 

chambre, où la solitude était contrainte par les obligations familiales. 

	 Dans ce cadre naturel, Proust trouve un espace idéal, protégé 

par une barrière naturelle. Nul besoin de mur, l’éloignement des autres 

est suffisant, personne ne sait où il est caché. Alors que les bruits familiers 

de la maison arrivaient à s’immiscer dans sa lecture, les cris des enfants 

au loin sont un repère réconfortant, car il les sait loin de son espace intime. 

	 Un bruit, cependant, vient troubler son épanouissement : le son 

des cloches. Au départ, ce son le ramène à la réalité. La cloche qui 

sonne est celle du temps qui passe, celle des obligations, celle du 

monde réel. Si, dans son expérience de lecture, le temps semble dilaté 

et non uniforme, il reste constant dans la réalité. Ainsi, ce son rappelle 

l’écoulement inéluctable du temps et arrache le jeune Proust à ses  

évasions pour le ramener aux exigences du quotidien, notamment aux 

obligations sociales.

II. La lecture comme relation sociale et culturelle

	 A. La lecture comme interaction verbale

	 L’acte de lecture chez Proust apparaît comme un acte solitaire, 

un moment d’intimité avec soi-même. Cependant, ce moment en  

apparence solitaire est aussi un moment où l’autre est présent. Proust 

explique en effet que la lecture constitue une forme d’interaction, que 

ce soit avec l’auteur de l’ouvrage ou avec les personnages du livre. 

397 397Damrong



Cette interaction évoque la notion de dialogisme développée par Bakh-

tine (Bakhtine, 1984). Elle se manifeste à plusieurs niveaux dans le texte :

	 Il s’agit d’abord d’une conversation avec des esprits supérieurs, 

ou du moins avec des auteurs porteurs d’une certaine sagesse — ce que 

souligne d’ailleurs Ruskin (Ruskin, 2011). Mais cette conversation n’est 

pas de même nature que celle que l’on peut entretenir avec un ami. 

Bien au contraire, l’échange avec un ami ne favorise pas une introspection 

directe : il impose un rythme, une relation de pouvoir, qui peut certes 

stimuler l’intellect, mais dans une moindre mesure que la lecture.

	  " Ce qui diffère essentiellement entre un livre et un ami, ce 

n’est pas leur plus ou moins grande sagesse, mais la manière dont 

on communique avec eux... " (Proust, 2017 : 34)

	 Proust évoque surtout la forte connexion émotionnelle du  

lecteur avec les personnages d’un livre :

	 " Ces êtres à qui on avait donné plus de son attention et de 

sa tendresse qu’aux gens de la vie... ces gens pour qui on avait 

haleté et sangloté, on ne les verrait plus jamais, on ne saurait plus 

rien d’eux. " (Proust, 2017 : 27)

	 À la lecture de ce passage, on comprend que lire, c’est aussi 

s’investir émotionnellement dans un univers, mais aussi dans une 

relation avec un autre — un autre fictif, un compagnon silencieux, qui 

n’en demeure pas moins une entité avec laquelle on établit un lien plus 

ou moins fort, mais toujours réel.

	 Cette relation est privilégiée et désintéressée : une forme d’ 

amitié dépourvue des artifices propres aux relations humaines. Proust 

revendique le caractère intime et authentique de la lecture. Contrairement 

à une relation sociale concrète, il n’y a ici ni concession, ni tergiversation : 

on peut être pleinement soi-même, sans crainte de blesser l’autre ni 

398 398 ดำรงวิิชาการ



besoin de composer une stratégie pour séduire son interlocuteur. Bien 

au contraire, la lecture offre un lien pur, où ni l’un ni l’autre ne se  

dissimule.

	  " Dans la lecture, l’amitié est soudain ramenée à sa pureté 

première. Avec les livres, pas d’amabilité... ces amis-là, si nous 

passons la soirée avec eux, c’est vraiment que nous en avons envie. 

[…] L’atmosphère de cette pure amitié est le silence, plus pur que 

la parole. " (Proust, 2017 : 60)

	 Cette relation authentique soulève pourtant un paradoxe : 

"Car nous parlons pour les autres, mais nous nous taisons pour 

nous-mêmes." (Proust, 2017 : 61)

	 Le thème du silence réapparait, mais cette fois pas le silence 

pendant la lecture, mais bien ce silence dans la non-réponse directe. La 

lecture n’engage pas un dialogue direct (dialogisme externe) mais une 

interaction verbale, une forme de dialogisme interne, dans lequel le 

texte agit comme un révélateur des pensées et des émotions du lecteur.

B. La lecture comme distinction 

	 La dimension sociale de la lecture ne se cantonne pas chez 

Proust à cette relation intime avec les livres, il souligne également les 

fonctions sociales de la lecture et du livre. En effet, la lecture est aussi 

un marqueur social qui distingue les individus selon leur accès aux savoirs 

(notamment les bibliothèques) et leur culture littéraire. Se joue ici à  

travers la lecture des jeux de distinction sociale et intellectuelle. 

	 Comme le rappelait Bourdieu, la lecture est une pratique  

culturelle, elle est un marqueur social et un outil de distinction  

(Bourdieu, 2015). Proust l’assène bien clairement 50 ans avant lui. La 

culture littéraire participe à une distinction sociale : la méconnaissance 

399 399Damrong



de certains ouvrages est autant un marqueur social que les bonnes et les 

mauvaises manières de se comporter : "Seuls, la lecture et le savoir 

donnent les « belles manières » de l’esprit." (Proust, 2017 : 65)

	 La lecture apparaît comme un vadémécum transmettant des 

valeurs et des codes dont seules les élites ont la clé. Les héritiers en 

possèdent et peuvent profiter d’une tradition intellectuelle, car ils  

partagent une connaissance approfondie des textes classiques : "Un 

livre d’Anatole France sous-entend une foule de connaissances éru�-

dites, renferme de perpétuelles allusions que le vulgaire n’y  

aperçoit pas» (Proust, 2017 : 66)

	 Proust ne cache en rien son respect et son enchantement pour 

l’élitisme. La compréhension des références littéraires et historiques  

devient un critère de distinction sociale, excluant ceux qui ne possèdent 

pas ces connaissances. La lecture n’est pas, chez Proust, un acte  

révolutionnaire, mais bien un acte participant à la reproduction d’un 

savoir destiné à des classes sociales méritantes.

C. Le livre comme objet de transmission culturelle et familiale.

	 Dans une perspective bourdieusienne, on constate que Proust 

attribue au livre une fonction majeure : celle de la transmission des  

valeurs culturelles et familiales. Il met en lumière l’importance des  

lectures d’enfance, des bibliothèques familiales et des traditions littérai-

res qui façonnent l’individu et perpétuent un héritage culturel et  

intellectuel (Lahire, 2004).

	 Ainsi, les livres offerts aux enfants, ou ceux qu’on lit avec eux 

durant leur apprentissage, construisent un imaginaire circonscrit par le 

cadre familial. Ces lectures précoces nourrissent une mémoire affective 

positive et participent à l’élaboration d’un patrimoine culturel commun. 

Cet héritage se manifeste également à travers la bibliothèque familiale, 

400 400 ดำรงวิิชาการ



qui constitue un espace de transmission unique. Les livres présents dans 

un foyer ne sont pas seulement des objets de savoir, mais aussi des 

marqueurs de classe et d’identité. La bibliothèque d’une maison reflète 

à la fois son histoire et ses aspirations culturelles.

	 À cela s’ajoute une autre dimension : celle du souvenir partagé 

avec les parents. Prendre un livre dans la bibliothèque familiale, c’est 

aussi saisir un ouvrage lu et connu par ses proches. La lecture devient 

alors une activité chargée d’attentes, parfois soumise au jugement 

implicite ou explicite des aînés. Le livre devient un marqueur de 

reconnaissance au sein du cercle familial, où les réactions parentales 

influencent la manière dont l’enfant perçoit ses propres lectures.

"Et même quand nos parents nous trouvaient en train de lire et 

avaient l’air de sourire de notre émotion, fermant le livre, avec une 

indifférence affectée ou un ennui feint." (Proust, 2017 : 27)

III. Les limites de la lecture 

	 Chez Proust, la lecture occupe une place essentielle. Elle est un 

moteur de l’existence, un point de départ pour la réflexion, la création 

et la découverte de soi. Toutefois, cette valeur accordée à la lecture ne 

va pas sans nuances : Proust en souligne également les limites. Loin de 

l’idéaliser totalement, il invite à dépasser une lecture passive pour en 

faire une expérience vivante, personnelle et transformatrice.

	 A. La lecture comme incitation plutôt que comme finalité

	 Dans Sur la lecture, Marcel Proust critique la conception de John 

Ruskin selon laquelle la lecture est une activité toute-puissante qui 

façonne l’individu et constitue une finalité en soi. Proust voit la lecture 

surtout comme une incitation à la réflexion et à la création personnelle, 

et non comme un substitut à l’expérience et à la pensée autonome.

401 401Damrong



	 La lecture doit favoriser l’introspection, car elle est un dé-

clencheur de la pensée. Cependant, Proust insiste sur le fait que la  

lecture n’apporte pas des réponses toutes faites, mais suscite des désirs 

de connaissance et d’interprétation : "Nous sentons très bien que  

notre sagesse commence où celle de l’auteur finit, et nous voudrions 

qu’il nous donnât des réponses, quand tout ce qu’il peut faire est 

de nous donner des désirs." (Proust, 2017 : 40)

	 Ainsi, Proust insiste sur la nécessité de dépasser la lecture pour 

produire une pensée propre, ce qui s’oppose à l’idée d’une lecture 

toute-puissante qui suffirait à former l’esprit (comme cela peut être le 

cas avec des textes sacrés) : "La lecture est au seuil de la vie  

spirituelle ; elle peut nous y introduire : elle ne la constitue pas." 

(Proust, 2017 : 43)

	 Cependant, à côté de cet aspect élitiste de la lecture, Proust se 

fait également pédagogue en accordant à la lecture un rôle particulier 

pour les individus qui ont du mal à entrer dans une réflexion profonde 

par  eux-mêmes  :  "Il  est  cependant  certains  cas,  certains  cas 

pathologiques […] où la lecture peut devenir une sorte de discipline 

curative et être chargée, […]de réintroduire perpétuellement un  

esprit paresseux dans la vie de l’esprit." (Proust, 2017 : 43)

	 Ainsi, si la lecture peut être une aide temporaire, elle ne doit 

jamais remplacer une démarche intellectuelle active.

	 B. La nécessité de transformer la lecture en expérience  
vécue

	 Une autre limite que Proust souligne à propos de la lecture est 

qu’elle ne doit pas demeurer une activité purement intellectuelle ou 

contemplative : elle doit se prolonger dans l’expérience vécue. Il met en 

garde contre le risque d’une lecture passive, qui viendrait se substituer  

à la réflexion personnelle et à l’action.

402 402 ดำรงวิิชาการ



	 Ainsi, Proust insiste sur le fait que, si la lecture exige un effort 

intellectuel, elle doit également être une incitation à mener une vie plus 

riche, plus consciente. Lire ne suffit pas : il faut aussi réfléchir, s’approprier 

ce qui a été lu pour le transformer en expérience. Oublier cette  

nécessité,  c’est  réduire  la  lecture  à  une  forme  de  fuite  ou  de  

procrastination intellectuelle, un acte stérile qui n’aboutit à rien.

	 Proust insiste sur le fait que la lecture doit être le déclencheur 

d’une vie intérieure plus profonde. Elle ne constitue pas une finalité en 

soi, mais une incitation à explorer et à enrichir sa propre pensée. Si la 

lecture est une richesse, son accumulation ne suffit pas à en faire un 

capital. Elle représente un apport, un point de départ vers l’action.

	 Lire pour lire est un non-sens : la lecture doit devenir le moteur 

d’un engagement intellectuel et émotionnel plus profond. Cette activité 

exige un véritable effort : celui de comprendre que la vérité ne se trouve 

pas toute faite dans les livres, comme un trésor qu’il suffirait de découvrir. 

Il est nécessaire d’accomplir un travail personnel pour que la lecture 

prenne tout son sens.

	 Créer un espace à soi, se couper des interactions sociales, s’isoler 

dans un cocon : tout cela rappelle que la lecture est un moment  

d’engagement, un processus de transformation. Elle est ce temps  

suspendu où la chrysalide se métamorphose, non pas pour fuir le monde, 

mais pour mieux s’y ouvrir.

	 Marcel Proust ne se contente pas de considérer la lecture comme 

un simple loisir ou un outil éducatif. Il en fait une expérience essentielle, 

mêlant mémoire, initiation et transmission sociale. Il en souligne  

également les limites : si la lecture constitue un point de départ, elle ne 

doit jamais se substituer à l’expérience du monde.

	 Ainsi, la lecture apparaît comme un fait anthropologique majeur, 

structurant notre rapport au temps, à l’espace et aux autres. Mais elle ne 

403 403Damrong



prend tout son sens que lorsqu’elle s’accompagne d’une transformation 

personnelle — dans un mouvement qui va du livre vers la vie.

	 Cette réflexion invite alors à penser, dans une perspective  

sociologique, le rôle que joue la lecture dans la construction de soi et 

des identités collectives. Elle interroge la manière dont les pratiques 

lectorales participent à la reproduction ou à la remise en question des 

normes sociales, et souligne l’importance de l’accès aux livres comme 

vecteur d’émancipation ou, à l’inverse, comme marqueur d’inégalités 

culturelles.

404 404 ดำรงวิิชาการ



Bibliographie :

Bakhtine M., (eds.), 1984. Esthétique de la création verbale. Paris:  

	 Gallimard. 

Bourdieu P., (eds.), 2015. Les règles de l’art. Paris: Seuil.

Compagnon A., (eds.), 2009. Proust la mémoire et la littérature.  

	 Paris: Odile Jacob.

Fabre D., 2014, « Marcel Proust en mal de mère. Une fiction du  

	 créateur », Gradhiva 20, URL : http://gradhiva.revues.org/2831.

Goffman E., (eds.), 1991. Les cadres de l’expériences. Paris: Les éditions  

	 de Minuit. 

Lahire  B.,  (eds.),  2004.  La  culture  des  individus  :  dissonances  

	 culturelles et distinction de soi. Paris: La Découverte.

Proust M. (eds.), 2017. Sur la lecture. Québec: BEQ

Ruskin J. (eds), 2011. Sésame et les Lys. Paris: Rivages.

Van Gennep A. (eds), 2011. Les rites de passages. Paris: Picard.

405 405Damrong



406 406 ดำรงวิิชาการ


