
157ระบบการเรียนการสอนกัมมัฏฐานในคัมภีร์วิสุทธิมรรค
The System of Learning and Teaching Kammathāna in Visuddhimagga

ระบบการเรียนการสอน
กัมมัฏฐานในคัมภีร์วิสุทธิมรรค

The System of Learning and Teaching 
Kammathāna in Visuddhimagga

พระมหาวุฒิชัย วุฑฺฒิชโย 
Phramaha Wutthichai Wutthichayo

คณบดีคณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมกายแคลิฟอร์เนีย
Dean of Buddhist studies Faculty, Dhammakaya Open University, California

ตอบรับบทความ (Received) :  28 เม.ย. 2564   	 เริ่มแก้ไขบทความ (Revised) : 30 เม.ย. 2564  
รับบทความตีพิมพ์ (Accepted) : 17 พ.ค. 2564    	 เผยแพร่ออนไลน์ (Available Online) : 24 ก.ค. 2564



158 ธรรมธารา วารสารวิชาการทางพระพุทธศาสนา 
ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (ฉบับรวมที่ 13) ปี 2564

ระบบการเรียนการสอนกัมมัฏฐาน
ในคัมภีร์วิสุทธิมรรค

พระมหาวุฒิชัย วุฑฺฒิชโย

บทคัดย่อ

คัมภีร์วิสุทธิมรรคเป็นคัมภีร์ที่อธิบายหลักการปฏิบัติท่ีน�ำไป
สู่มรรคผลนิพพาน โดยอาศัยหลักศีล สมาธิและปัญญา ซึ่งหากน�ำ 
รายละเอียดที่ปรากฏในคัมภีร์วิสุทธิมรรคมาจัดองค์ประกอบและ
สร้างเป็นระบบขึ้น จะพบความเป็นระบบการเรียนการสอนกัมมัฏฐาน  
กล่าวคือ มีองค์ประกอบของผู้เรียน ได้แก่ พระภิกษุผู้มีศีล ผู้สอน ได้แก่
พระพทุธเจ้า พระอรยิสาวกหรอืภกิษพุหสูตู วธิกีารเรยีนการสอน ได้แก่ 
สมถะและวปัิสสนา สภาพแวดล้อม ได้แก่ สปัปายะ 7 และผลผลติทีเ่กดิ
จากการปฏบิตั ิได้แก่ การบรรลมุรรคผลนพิพาน ซึง่เมือ่ได้พจิารณาจาก
องค์ประกอบและความสัมพันธ์ในระบบดังกล่าวพบว่า ระบบการเรียน
การสอนกัมมัฏฐานในคัมภีร์วิสุทธิมรรคเป็นลักษณะของการปฏิบัติ
แบบสมถะน�ำหน้าวิปัสสนา ซึ่งมีคุณสมบัติของผู้เรียนในลักษณะของ
การปฏิบัติแบบพระธุดงค์กัมมัฏฐาน โดยในระบบการเรียนการสอน 
กัมมัฏฐานเน้นผู้สอนเป็นศูนย์กลาง และการน�ำระบบการเรียนการ



159ระบบการเรียนการสอนกัมมัฏฐานในคัมภีร์วิสุทธิมรรค
The System of Learning and Teaching Kammathāna in Visuddhimagga

สอนกัมมัฏฐานในวิสุทธิมรรคมาใช้ในยุคปัจจุบัน อาจมีข้อจ�ำกัดบาง
ประการที่ไม่สามารถท�ำได้อย่างเต็มรูปแบบตามคุณสมบัติดังที่ปรากฏ
ในคัมภีร์ อันจะส่งผลกระทบต่อระบบการเรียนการสอนและการบรรลุ
เป้าหมายของระบบคือ การบรรลุมรรคผลนิพพานได้

ค�ำส�ำคัญ : ระบบการเรยีนการสอนกมัมฏัฐาน   คมัภีรว์ิสทุธิมรรค



160 ธรรมธารา วารสารวิชาการทางพระพุทธศาสนา 
ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (ฉบับรวมที่ 13) ปี 2564

The System of Learning and Teaching 
Kammathāna in Visuddhimagga  

Phramaha Wutthichai Wutthichayo

Abstract

Visuddhimagga (The Path of Purification) is a scripture that 

explains the practice leading to Nibbāna through the principles 

of Sīla (Virtue), Samādhi (Concentration) and Paññā (Wisdom). 

When the details present in Visuddhimagga  are organized and 

systemized, they reveal a learning and teaching system in the 

text. The system’s factors are the learner, who is the monk, the 

instructor, who is Lord Buddha, a noble follower or a scholar 

monk, the method of learning and teaching, which is Samatha 

and Vipassanā meditation, contexts, which are the seven suitable 

things for mental development, and the result of the practice, 
which is attainment of Nibbāna. When taking the factors and 

the relations found in this system into consideration, it shows 

that the learning and teaching system used to teach meditation 



161ระบบการเรียนการสอนกัมมัฏฐานในคัมภีร์วิสุทธิมรรค
The System of Learning and Teaching Kammathāna in Visuddhimagga

practice in Visuddhimagga is one that puts Samatha meditation 

before Vipassanā meditation. The learner characteristics reflect 

the meditation practice of monks on pilgrimage, which is  

teacher-centered. To employ the learning and teaching method 

of meditation in Visuddhimagga in today’s world may face some 

limitations that do not allow the full implementation suggested 

in the text. Therefore, the learning and teaching system and its 

goal of reaching Nibbāna could be impeded at present.

Keywords : The System of Learning and Teaching Kammathāna, 
	     Visuddhimagga



162 ธรรมธารา วารสารวิชาการทางพระพุทธศาสนา 
ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (ฉบับรวมที่ 13) ปี 2564

1. บทน�ำ

คมัภร์ีวสิทุธมิรรคทีร่จนาโดยพระพทุธโฆสาจารย์ภิกษุชาวอินเดีย 
ตั้งแต่ปี พ.ศ. 956 ที่ประเทศศรีลังกา เป็นคัมภีร์ที่ได้รับการยกย่องจาก
นักวิชาการทั่วโลกว่า เป็นวรรณกรรมชิ้นเอกของพระพุทธศาสนาเทียบ
เท่าชั้นอรรถกถา ถือได้ว่าเป็นสารานุกรมแห่งค�ำสอนทางพระพุทธ-
ศาสนา1 ที่สามารถอธิบายระบบแห่งพระพุทธศาสนาทั้งหมดไว้เป็น
อย่างดี ในคัมภีร์มหาวงศ์กล่าวไว้ว่า คัมภีร์วิสุทธิมรรคเป็นสังเขปความ
แห่งพระไตรปิฎก รวมทั้งอรรถกถาโดยแท้2 รวมทั้งได้รับการรับรองใน
ยุโรปว่า คัมภีร์วิสุทธิมรรคอยู่ในฐานะเป็นหลักฐานส�ำคัญประเภทท่ี
มิใช่พระไตรปิฎก แต่ได้สร้างศนูย์กลางแห่งวธิอีธบิายความแบบวจิารณ์ 
พระไตรปิฎกไว้อย่างสมบูรณ์แบบและต่อเนื่องกัน โดยใช้วิธีการตามที่
เรียกว่า แบบพระอภิธรรม คัมภีร์นี้กล่าวค�ำแนะน�ำเก่ียวกับการปฏิบัติ
อย่างพิสดารเพื่อให้วิสุทธิเกิดขึ้น3 อาจกล่าวได้ว่า คัมภีร์วิสุทธิมรรค  
ซึ่งจัดเป็นปกรณ์พิเศษน้ีสามารถสรุปใจความส�ำคัญในพระไตรปิฎกมา
บรรจุไว้ในคัมภีร์วิสุทธิมรรคที่มี 23 ปริจเฉท โดยสามารถเป็นแผนที่
น�ำทางผู้ปฏิบัติให้บรรลุถึงเป้าหมายสูงสุดในพระพุทธศาสนา คือ การ
บรรลุมรรคผลนิพพานได้ 

1 R.C. Childers ได้กล่าวไว้ในค�ำน�ำ Pali-English Dictionary อ้างใน พระ

พทุธโฆสะเถระ, วสิทุธมิรรค แปล ภาค 1 ตอน 1 ฉบบัของมหามกุฏราชวิทยาลัย, 

(กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2538), ฌ.
2 พระพุทธโฆสะเถระ, วิสุทธิมรรค แปล ภาค 1 ตอน 1 ฉบับของมหา-

มกุฏราชวิทยาลัย, ฉ.
3 Bhadantácariya Buddhaghosa, The Path of Purification (Visud-

dhimagga), trans. Bhikkhu Nyanamoli (Buddhist Publication Society: 

Kandy, 2011), 27.



163ระบบการเรียนการสอนกัมมัฏฐานในคัมภีร์วิสุทธิมรรค
The System of Learning and Teaching Kammathāna in Visuddhimagga

เมื่อกล่าวจากแนวคิดหลักในคัมภีร์วิสุทธิมรรคจะพบว่า คัมภีร์ 
วสิทุธมิรรค คอื คมัภร์ีทีใ่ห้แนวทางในการปฏบิตักิมัมฏัฐานในพระพทุธ-
ศาสนาอย่างเป็นระบบ ตามหลักศีล สมาธิ ปัญญา โดยเฉพาะในการ
ปฏิบัติสมาธิและปัญญาที่เรียกว่า สมถะและวิปัสสนา ซ่ึงหากจะกล่าว 
ถึงวิธีการปฏิบัติสมถะและวิปัสสนาในพระไตรปิฎก เราอาจจะพบเพียง
สิง่เรยีกว่า อารมณ์หรอืภมูขิองสมถะและวปัิสสนา แต่ไม่อาจบอกได้ถงึ 
รายละเอยีดในวิธกีารปฏบิตันิัน้ว่าเป็นเช่นไร ในขณะทีค่มัภร์ีวสิทุธมิรรค
นัน้ได้อธิบายให้รายละเอยีดของวธิกีารปฏบิตัขิองท้ังสมถะและวปัิสสนา
ไว้อย่างกว้างขวางและชัดเจน4 รวมถึงอธิบายถึงองค์ประกอบและ
กระบวนการที่มีผลต่อการปฏิบัติ อันน�ำไปสู่การบรรลุมรรคผลนิพพาน
ไว้ด้วย ท�ำให้วิสุทธิมรรคกลายเป็นคัมภีร์ที่มีอิทธิพลในด้านการปฏิบัติ
ของบรรดานักปฏิบัติและนักวิชาการที่ถูกอ้างอิงถึงเสมอ ดังน้ันผู้เขียน
จงึได้ท�ำการศกึษาวเิคราะห์ระบบการเรยีนการสอนกมัมฏัฐานทีป่รากฏ
ในคมัภร์ีวสิทุธมิรรคเพือ่ให้เหน็แนวคิดในการน�ำเสนอหลักปฏิบัตอัินจะ
น�ำไปสูก่ารใช้เป็นแนวทางในการสอนหรอืการน�ำไปใช้ในการปฏบิตั ิเพ่ือ
ให้เกิดผลสัมฤทธิ์ในการปฏิบัติแก่นักปฏิบัติธรรมสืบต่อไป

2. แนวคิดหลักในคัมภีร์วิสุทธิมรรค

พระพุทธโฆสาจารย์ได้รจนาคัมภีร์วิสุทธิมรรค จากการยกพุทธ-
พจน์ในสังยุตตนิกาย สคาถวรรค ความว่า      

 

4 พระมหาพงศ์ศกัดิ ์ฐา  นโิย, “สมถวปัิสสนาในคมัภร์ีอภธิรรมนิกายสรวา- 

สตวิาท,” วารสารธรรมธารา, ปีที ่3, ฉบบัที ่1 (ฉบบัรวมที ่4), (มกราคม-มถุินายน 

2560): 199.



164 ธรรมธารา วารสารวิชาการทางพระพุทธศาสนา 
ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (ฉบับรวมที่ 13) ปี 2564

	สีเล ปติฏฐฺา ย นโร สปญฺโญ  		 จิตฺตํ ปญญฺญฺจ ภาวยํ
	อาตาปี  นิปโก  ภิกฺขุ			  โส อิมํ  วิชฎเย ชฎํ5

โดยได้น�ำพุทธพจน์ดังกล่าวนั้นมาอธิบายขยายความโดยสรุป
คือ หนทางที่จะถางรกชัฏอันได้แก่ตัณหานั้น จะมีได้ก็ด้วยการเจริญ
ไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ ปัญญา ซึ่งจากหลักไตรสิกขาน้ี พระพุทธ- 
โฆสาจารย์ได้น�ำมาอธิบายไว้ดังนี้ว่า	

หลักศีล พระพุทธโฆสาจารย์อธิบายศีลในแง่ประเภทต่างๆ โดย
จะเน้นปารสิทุธศิลี 4 ซึง่ถอืเป็นศลีส�ำคญัท่ีภิกษุพงึรักษา แล้วจึงอธิบาย
ถงึลกัษณะทีแ่สดงถงึความหมดจดและความเศร้าหมองของศีล อานสิงส์
ของการรกัษาศลี และโทษของศลีวบิตั ิจากนัน้จงึอธบิายถงึการน�ำธดุงค์ 
13 ประการ มาเป็นข้อปฏบิตัขิดูเกลากเิลสเพือ่ช�ำระศีลให้บรสิทุธิย์ิง่ขึน้

หลักสมาธิ พระพุทธโฆสาจารย์ได้อธิบายในแง่ของความหมาย 
ประเภทของสมาธิแบบต่างๆ ความผ่องแผ้วและความเศร้าหมองของ
สมาธิ โดยจะเน้นถึงวิธีการเจริญสมาธิภาวนา 40 วิธี อันได้แก่ กสิณ 
10 อสุภะ 10 อนุสติ 10 พรหมวิหาร 4 อาหาเรปฏิกูลสัญญา จตุธาตุว- 
วัตถาน และอรูปกัมมัฏฐาน 4 อันเป็นไปตามจริตอัธยาศัยของผู้ปฏิบัติ 
โดยอธิบายทั้งคุณสมบัติของผู้ปฏิบัติ คุณสมบัติของผู้สอน วิธีการเรียน
กมัมัฏฐาน รวมถึงขัน้ตอนในการปฏบิตัแิต่ละวธีิอย่างละเอียด อันน�ำไป
สู่ผลคอื การบรรลฌุานข้ันต่างๆ ท้ายทีส่ดุได้อธบิายถงึอานสิงส์ของการ
เจริญสมาธิ คือ การได้อภิญญา 5

หลักปัญญา พระพุทธโฆสาจารย์อธิบายถึงลักษณะของปัญญา 
ประเภทของปัญญา และวิธีการเจริญปัญญา โดยมีภูมิอารมณ์ที่ใช้ 6 
ประการ คือ ขันธ์ อายตนะ ธาตุ อินทรีย์ อริยสัจ และปฏิจจสมุปบาท 

5 สํ.ส. 20/61/15 (บาลี.มมร)



165ระบบการเรียนการสอนกัมมัฏฐานในคัมภีร์วิสุทธิมรรค
The System of Learning and Teaching Kammathāna in Visuddhimagga

และได้อธิบายถึงทางแห่งความหลุดพ้น คือ วิสุทธิ 5 อันเป็นความ
บริสุทธิ์ที่เกิดจากการปฏิบัติตามแนวทางของการเจริญปัญญา โดยได ้
อธิบายถึงวิธีการที่จะน�ำไปสู่ความบริสุทธิ์ในแต่ละขั้น ตั้งแต่ทิฏฐิวิสุทธิ 
กังขาวิตรณวิสุทธิ มัคคามัคคญาณทัสสนวิสุทธิ ปฏิปทาญาณทัสสน- 
วิสุทธิ และญาณทัสสนวิสุทธิ อันเป็นความบริสุทธิ์ที่ท�ำให้เป็น 
พระอรยิบคุคล และท้ายทีส่ดุได้อธบิายถงึอานสิงส์ของการเจรญิปัญญา 

แนวคิดหลักที่ปรากฏในคัมภีร์วิสุทธิมรรค เป็นการน�ำเสนอ
แนวทางการปฏิบัติที่ปรากฏเป็นระบบชัดเจน ดังจะได้อธิบายเรื่องของ
ทฤษฎีระบบต่อไป  

3. แนวคิดเรื่องระบบ	

ระบบ หมายถึง สิ่งต่างๆ ที่อยู่ร่วมกันและต่างท�ำหน้าที่ของตน
อย่างมีระเบียบ เพื่อให้บรรลุจุดหมายปลายทางที่ก�ำหนดไว้ หรืออาจ
หมายถึงผลรวมของหน่วยย่อยซึง่ท�ำงานเป็นอสิระจากกัน แต่มปีฏกิริยิา
สัมพันธ์กัน เพื่อให้บรรลุวัตถุประสงค์ที่ก�ำหนดไว้6

ในสิ่งแวดล้อมของเรามีระบบอยู่ทั่วไป อาทิ ระบบจราจร ระบบ
ขนส่ง ระบบโทรศัพท์ ระบบธนาคาร ระบบสังคม ระบบโรงเรียน ระบบ
การเก็บข้อมูล ระบบการย่อยอาหาร ระบบการหายใจ และสิ่งต่างๆ 
อีกนับไม่ถ้วน7 Ludwig Von Bertalanfy นักชีววิทยาได้เสนอทฤษฎี

6 ทัศนา แขมมณี, ศาสตร์การสอน องค์ความรู้เพื่อการจัดกระบวนการ

เรียนรู้ที่มีประสิทธิภาพ, พิมพ์ครั้งที่ 5, (กรุงเทพมหานคร: ด่านสุธาการพิมพ์, 

2550), 198.	
7 มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช บัณฑิตศึกษา สาขาวิชาศึกษาศาสตร์,  

ประมวลสาระชดุวชิา การจดัระบบทางการศึกษา หน่วยที ่1-2  (กรุงเทพมหานคร: 



166 ธรรมธารา วารสารวิชาการทางพระพุทธศาสนา 
ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (ฉบับรวมที่ 13) ปี 2564

ระบบท่ัวไปว่า ไม่ว่าจะเป็นระบบกายภาพ ชีวภาพ หรือแม้กระทั่ง
ระบบสังคมก็จะประกอบด้วยองค์ประกอบต่างๆ ที่เรียกว่าระบบย่อย 
(Subsystems)8 เป็นการชี้ให้เห็นว่าทุกส่ิงทุกอย่างในโลกใบนี้ท่ีด�ำเนิน
ไปได้อย่างเรียบร้อยล้วนต่างก็มีระบบอยู่ทั้งสิ้น ซึ่งบางอย่างเป็นระบบ
ที่เกิดขึ้นตามธรรมชาติ และระบบบางอย่างก็เกิดขึ้นจากความตั้งใจใน
การท�ำให้เกิดมีขึ้น

ตามหลักการของทฤษฎีระบบ ซ่ึงทัศนา แขมมณี ได้กล่าวไว้ว่า 
ระบบจะต้องประกอบไปด้วยสิ่งส�ำคัญอย่างน้อย 3 สิ่งด้วยกัน9 คือ 

1) องค์ประกอบส�ำคัญของระบบ
2) ความสัมพันธ์ขององค์ประกอบต่างๆ ของระบบนั้น
3) เป้าหมาย หรือจุดหมายของระบบนั้น
ซึ่งผู ้ศึกษาพบว่า รายละเอียดต่างๆ ที่ปรากฏอยู ่ในเน้ือหา

ของคัมภีร์วิสุทธิมรรค แม้จะมีการกล่าวอธิบายแยกไว้อยู่ในปริจเฉท
ต่างๆ แต่ก็สามารถน�ำมาแยกแยะและจัดเป็นองค์ประกอบ พร้อมทั้ง
สามารถอธบิายความสมัพนัธ์และระบจุดุมุง่หมายของระบบได้ ซึง่ระบบ 
ดังกล่าวนี้อาจเรียกได้ว่าเป็นระบบการเรียนการสอนกัมมัฏฐาน เพราะ
ครอบคลุมตัวแปรเกี่ยวกับผู้เรียน ผู้สอน บริบทของการเรียนการสอน 
กระบวนการเรียนการสอน และผลผลติของการเรยีนการสอน10 ซึง่ระบบ

มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช, 2536), 7.	
8 พระมหาพิศิษย์ ธีรปญฺโญ, “การบริหารจัดการส�ำนักกรรมฐาน: ศึกษา

เฉพาะกรณสัีตยา นารายนั โกเอน็ก้า,” (วทิยานิพนธ์ปริญญามหาบณัฑติ, มหา-

มกุฏราชวิทยาลัย, 2541), 19.	
9 ทัศนา แขมมณี, ศาสตร์การสอน องค์ความรู้เพื่อการจัดกระบวนการ

เรียนรู้ที่มีประสิทธิภาพ, 198.	
10 เรื่องเดียวกัน, 479. 



167ระบบการเรียนการสอนกัมมัฏฐานในคัมภีร์วิสุทธิมรรค
The System of Learning and Teaching Kammathāna in Visuddhimagga

การเรียนการสอนกัมมัฏฐานนี้มีเป้าหมายคือ การน�ำผู้ปฏิบัติบรรลุทาง
แห่งความบรสิทุธิ ์คอื พระนพิพาน อันเป็นเป้าหมายหลกัของพระพทุธ-
ศาสนา โดยมีรายละเอียดขององค์ประกอบส�ำคัญของระบบและความ
สัมพันธ์ของระบบ ดังต่อไปนี้ 

4. องค์ประกอบของระบบการเรียนการสอน
    กัมมัฏฐานในคัมภีร์วิสุทธิมรรค

เมื่อพิจารณาถึงองค์ประกอบที่มีส ่วนส�ำคัญในการปฏิบัต ิ
กัมมัฏฐานเพื่อการบรรลุมรรคผลนิพพาน ตามที่ได้กล่าวถึงในคัมภีร ์
วิสุทธิมรรคนั้น หากท�ำการแยกแยะและจ�ำแนกเป็นองค์ประกอบหลัก
ในระบบการเรียนการสอนกัมมัฏฐานจะประกอบด้วยองค์ประกอบ 
ดังนี้

1) อาจารย์ผู้สอนกัมมัฏฐาน
2) ผู้ปฏิบัติกัมมัฏฐาน
3) สภาพแวดล้อมในการปฏิบัติกัมมัฏฐาน
4) วิธีการเรียนการสอนและการปฏิบัติกัมมัฏฐาน
5) ผลผลิตของการปฏิบัติกัมมัฏฐาน 

ซึ่งองค์ประกอบแต่ละประการ มีรายละเอียดของคุณสมบัติและ
ลักษณะดังต่อไปนี้



168 ธรรมธารา วารสารวิชาการทางพระพุทธศาสนา 
ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (ฉบับรวมที่ 13) ปี 2564

1) อาจารย์ผู้สอนกัมมัฏฐาน
อาจารย์ถอืเป็นผูม้บีทบาทส�ำคญัในการให้แนวทางในการปฏบิตัิ

กัมมัฏฐาน ซึ่งคุณสมบัติที่ส�ำคัญของอาจารย์ผู้สอนกัมมัฏฐานต้องมี
คุณสมบัติ คือ	

		 1.1) มีกัลยาณมิตตธรรม 
		 ในกมัมฏัฐานคหณนเิทศ ปรจิเฉทที ่3 วสิทุธมิรรค ได้พดูถงึ

คณุสมบตัขิองผูส้อนกมัมฏัฐานทีว่่าต้องมลัีกษณะเป็นกลัยาณมติร โดย
มีคุณธรรม 7 ประการคือ 

		 ปิโย ครุ ภาวนีโย	 วตฺตา จ วจนกฺขโม
		 คมฺภีรญฺจ กถํ กตฺตา 	 โน จฏฐฺา เน นิโยชโก11

		 โดยได้อธิบายถึงท่ีมาลกัษณะของกลัยาณมติรแต่ละอย่างว่า  
			  (1) ปิโย เป็นที่รัก ครุ เป็นที่เคารพ ภาวนีโย เป็นที่น่า

สรรเสริญ จะเกิดได้เพราะความเป็นผู้สมบูรณ์ด้วยศรัทธาต่อปัญญา
ตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า และเชื่อในเรื่องกรรมและการให้ผลของกรรม

			  (2) วตฺตา เป็นผู้สามารถว่ากล่าวศิษย์ และ วจนกฺขโม 
อดทนต่อถ้อยค�ำล่วงเกิน จะเกิดได้เพราะความเป็นผู้สมบูรณ์ด้วยศีล

			  (3) คมฺภีรํ กถํ กตฺตา เป็นผู้สามารถชี้แจงถ้อยค�ำอันลุ่ม
ลึก จะเกิดได้เพราะความเป็นผู้บริบูรณ์ด้วย สุตะ คือ ได้ยิน ได้ฟัง ได้
ศึกษามามาก มักน้อย สันโดษ ไม่คลุกคลีด้วยหมู่อันเกิดจากจาคะ 

			  (4) โน ฐา เน นิโยชโก ไม่เป็นผู้แนะน�ำในทางท่ีไม่ควร  
จะเกิดได้เพราะเพียรพยายามในการท�ำประโยชน์ตนและคนอื่น และมี

11 องฺ.สตฺตก. 33/34/23 (บาลี.มมร) 



169ระบบการเรียนการสอนกัมมัฏฐานในคัมภีร์วิสุทธิมรรค
The System of Learning and Teaching Kammathāna in Visuddhimagga

สติตั้งมั่นในทางดี พร้อมทั้งมีสมาธิและปัญญา

		 1.2) เป็นพหูสูต
		 ในคัมภีร ์วิสุทธิมรรคได้อธิบายถึงลักษณะของผู ้สอน 

กมัมัฏฐานทีส่ามารถสอนได้ดทีีส่ดุคอื พระพทุธเจ้า หากไม่มกีใ็ห้เข้าหา
พระอสีติสาวก พระอริยบุคคลชั้นต่างๆ เมื่อไม่มีก็แสวงหาปุถุชนผู้ได้
ฌาน ผู้ทรงพระไตรปิฎก ผู้ทรงทวปิิฎก ผูท้รงเอกปิฎก ผูช้�ำนาญพระสตูร 
แม้นิกายหนึ่ง พร้อมทั้งอรรถกถา และเป็นลัชชี การเป็นพหูสูตและ
เป็นลัชชีคือ มีความละอายถือเป็นคุณสมบัติที่ส�ำคัญของการเป็น 
ผู้สอนกัมมัฏฐาน โดยให้เหตุผลว่า ภิกษุผู้เป็นพหูสูต ย่อมเป็นผู้ทรงไว ้
ซึ่งแบบแผน ตามรักษาวงศ์ รักษาประเพณี เป็นอาจารย์ผู ้ถือตาม 
อาจริยมัติ ไม่ถือแต่อัตโนมัติ โดยท่านกล่าวให้เห็นความส�ำคัญว่า  
พระขณีาสพย่อมบอกได้แต่ทางทีต่นได้บรรล ุแต่ภกิษุพหูสูตนัน้ สามารถ
บอกกัมมัฏฐานให้กว้างขวาง เพราะว่าท่านได้ไปหาอาจารย์เรียนและ
สอบถามมาอย่างดีแล้ว  ดังนั้น เมื่อจะมาสอนกัมมัฏฐานศิษย์ ก็จะ
ก�ำหนดพระสูตร และเลือกมาสอนให้เป็นสัปปายะแก่ศิษย์12 อาจกล่าว
ได้ว่า ในคัมภีร์วิสุทธิมรรคได้ให้ความส�ำคัญของผู้สอนกัมมัฏฐานที่เป็น
พหูสูต ในฐานะท่ีเป็นคุณสมบัติที่จะท�ำให้การเรียนการสอนเกิดผล
สัมฤทธิ์แก่ผู้ปฏิบัติ

		 1.3)  รู้จริตอัธยาศัยของศิษย์
		 ในคัมภีร์กล่าวถึงเรื่องของจริต โดยได้อธิบายลักษณะและ

12 พระพุทธโฆสเถระ, คัมภีร์วิสุทธิมรรค, แปลและเรียบเรียงโดย สมเด็จ

พระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) (กรุงเทพมหานคร: ประยูรวงศ์พริ้นท์ติ้ง 

จ�ำกัด, 2547), 163.



170 ธรรมธารา วารสารวิชาการทางพระพุทธศาสนา 
ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (ฉบับรวมที่ 13) ปี 2564

วิธีการสังเกตดูคนแต่ละจริต และกัมมัฏฐานที่เหมาะสมกับแต่ละจริต 
เพื่อให้สามารถเลือกกัมมัฏฐานที่เหมาะสม ดังนี้

ตารางที่ 1 แสดงจริตกับกัมมัฏฐานที่เหมาะสมกัน

จริต กัมมัฏฐานที่เหมาะ

ราคจริต อสุภะ 10, กายคตาสติ, ภูตกสิณ, อาโลกกสิณ, อากาสกสิณ

โทสจริต วัณณกสิณ, พรหมวิหาร 4, ภูตกสิณ, อาโลกกสิณ, อากาสกสิณ

โมหจริต อานาปานสติ, ภูตกสิณ, อาโลกกสิณ, อากาสกสิณ

วิตกจริต อานาปานสติ, ภูตกสิณ, อาโลกกสิณ, อากาสกสิณ

สัทธาจริต อนุสสติ 6, ภูตกสิณ, อาโลกกสิณ, อากาสกสิณ

พุทธิจริต มรณานุสสติ, อุปสมานุสติ, อาหาเรปฏิกูลสัญญา, 

จตุธาตุววัตถาน, ภูตกสิณ, อาโลกกสิณ, อากาสกสิณ

	

		 การเลือกกัมมัฏฐานให้เหมาะสมกับจริตถือเป็นการ
ให้แนวทางแก่พระอาจารย์ผู้สอนกัมมัฏฐานเพื่อจะได้มีหลักในการ
พิจารณาเลือกกัมมัฏฐานให้เหมาะสมกับจริตของศิษย์แต่ละคน ซึ่งใน 
คัมภีร์วิสุทธิมรรคกล่าวว่า การเลือกกัมมัฏฐานนั้น เป็นหน้าที่ของ 
พระอาจารย์ผูไ้ด้เจโตปริยญาณ จึงจะทราบถงึกมัมฏัฐานทีเ่หมาะกบัจรติ 
แต่หากไม่มคีณุวเิศษดงักล่าว กเ็ป็นหน้าทีข่องอาจารย์ทีค่วรถามศษิย์ว่า
มีจรติอะไร มคีวามถนดัในการท�ำกมัมฏัฐานเช่นไร และเลือกกมัมฏัฐาน
ให้เหมาะสมกับจริตของศิษย์นั้น



171ระบบการเรียนการสอนกัมมัฏฐานในคัมภีร์วิสุทธิมรรค
The System of Learning and Teaching Kammathāna in Visuddhimagga

2) ผู้ปฏิบัติกัมมัฏฐาน
ในคัมภีร์วิสุทธิมรรคกล่าวถึงคุณสมบัติของผู้ปฏิบัติกัมมัฏฐานไว้

หลายประการ ซึ่งเมื่อพิจารณาแล้วพบว่า ผู้ปฏิบัติกัมมัฏฐานที่คัมภีร์ 
วิสุทธิมรรคนั้นกล่าวถึง คือ พระภิกษุในพระพุทธศาสนา ท�ำให้เห็นได้
ว่าผูบ้รรลสุูค่วามบรสิทุธิค์อืมรรคผลนพิพานนี ้เป็นหนทางของพระภกิษุ  
ซึ่งคุณสมบัติของพระภิกษุที่ต้องมีในการฝึกปฏิบัติ มีดังนี้

		 2.1) ศีล 
		 คุณสมบัติข้อนี้เป็นคุณสมบัติที่ส�ำคัญมากส�ำหรับผู้ปฏิบัติ

ที่ปฏิบัติเพื่อมุ่งสู่การบรรลุมรรคผลนิพพาน ศีลนับได้ว่าเป็นรากเหง้า 
เป็นทางแห่งการช�ำระกายและวาจาให้สะอาด อนัเป็นพืน้ฐานทีจ่ะน�ำผู้
ปฏิบัติให้ด�ำเนินไปสู่การเจริญสมาธิได้ ส�ำหรับศีลที่ปรากฏเป็นข้อหลัก
ในคัมภีร์วิสุทธิมรรค คือ ปาริสุทธิศีล 4 อันได้แก่ ปาฎิโมกขสังวรศีล 
อินทริยสังวรศีล ปัจจยสันนิสิตศีล อาชีวปาริสุทธิศีล ซึ่งถือเป็นหลัก
ปฏิบัติที่มิใช่เพียงศีล 227 ที่ควบคุมเพศภาวะของการเป็นพระภิกษุ  
แต่ครอบคลมุถึงวถิชีวีติของพระภิกษทุัง้หมด เพือ่การรกัษาจติให้ผ่องใส
อย่างแท้จริง

		 2.2) ธุดงค์ 13 
		 คุณสมบัติน้ีเป็นไปเพื่อการขูดเกลากิเลส เป็นองค์คุณของ 

ผูมุ้ง่ความบริสทุธ์ิในการด�ำเนนิชวีติ เพราะครอบคลุมเรือ่งการใช้ปัจจยั 4 
ตามมตีามได้ เพือ่ขดัเกลาความทะยานอยาก และป้องกนัความฟุง้เฟ้อ
จากการใช้ปัจจัย 4 ซึ่งจะน�ำไปสู่การท้อถอยในการท�ำความเพียรใน
ระหว่างการปฏิบัติ และท�ำให้ไม่เสียเวลาในการปฏิบัติ



172 ธรรมธารา วารสารวิชาการทางพระพุทธศาสนา 
ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (ฉบับรวมที่ 13) ปี 2564

		 2.3) อัธยาศัย 6 
		 คุณสมบัติของผู้ท่ีจะสามารถบรรลุโลกุตตรธรรมได้ คือ  

อโลภัชฌาสัย (มีอัธยาศัยไม่โลภ) อโทสัชฌาสัย (มีอัธยาศัยไม่มักโกรธ) 
อโมหสัชฌาสัย (มีอัธยาศัยไม่หลง) เนกขัมมัชฌาสัย (มีอัธยาศัยในการ
ประพฤตพิรหมจรรย์) วเิวกชัฌาสยั (มอีธัยาศยัในการปลกีวเิวก) นสิสร- 
ณัชฌาสัย (มีอัธยาศัยในการออกจากภพ) อาจกล่าวได้ว่า คุณสมบัติ
ข้อนี้เป็นทัศนคติที่มีอยู่ในตัวผู้ปฏิบัติ ที่จะส่งผลให้เกิดความมุ่งมั่นและ
ความก้าวหน้าในการปฏิบัติ

		 2.4) อธิมุติ 
		 การเป็นผู้น้อมจิตไปในสมาธิ หนักในการท�ำสมาธิ เป็น

คุณสมบัติที่ท�ำให้เกิดความหนักแน่นมั่นคงในการปฏิบัติสมาธิ

		 2.5) จริต 6 
		 คุณสมบัติประจ�ำตัวของแต่ละคนที่ฝึกปฏิบัติ โดยจริตน้ี

แบ่งตามพืน้เดิมของจิต คอื ราคจริต โทสจรติ โมหจรติ วติกจรติ สทัธา-
จรติ และพทุธจิรติ หรอืเป็นจรติทีผ่สมผสานกนั ซึง่ในคมัภร์ีวิสทุธมิรรค  
ได้ให้หลักการในการตรวจสอบจริตของตนเอง โดยพิจารณาจาก
อิริยาบถ การท�ำการงาน อาหารที่บริโภค การเห็น และความเป็นไป
แห่งธรรมที่ประพฤติ โดยคุณสมบัติเรื่องของจริตนี้ เป็นเรื่องที่อาจารย์
ผูส้อนจะต้องรู ้หรอืตวัผูป้ฏบิตัจิะต้องรูต้นเอง เพราะจะเกีย่วข้องกบัวธีิ
การที่จะต้องเลือกให้เหมาะสมกับจริตของตนเอง อันจะน�ำไปสู่ความ
ก้าวหน้าในการปฏิบัติ



173ระบบการเรียนการสอนกัมมัฏฐานในคัมภีร์วิสุทธิมรรค
The System of Learning and Teaching Kammathāna in Visuddhimagga

3) สภาพแวดล้อมในการปฏิบัติกัมมัฏฐาน
ในคัมภีร์วิสุทธิมรรค ได้กล่าวถึงสภาพแวดล้อมซ่ึงมีผลต่อการ

ปฏิบัติกัมมัฏฐาน โดยให้หลักในการพิจารณา ดังนี้

		 3.1) เลอืกสถานทีท่ีเ่หมาะสมในการปฏบิตักิมัมฏัฐาน โดย
ควรอยู่ในท่ีเดียวกับอาจารย์ผู้สอนกัมมัฏฐาน แต่ถ้าอยู่แล้วไม่มีความ
ผาสุก ก็ให้ไปอยู่วัดใกล้ๆ มีปัญหาก็มาสอบถาม แต่ถ้าหากไม่ได้ที่ 
เช่นนัน้ ต้องไปในทีไ่กลๆ กค็วรเรยีนกมัมฏัฐานโดยถามข้อสงสยัให้หมด 
แล้วจึงแสวงหาสถานที่ ซึ่งมีลักษณะดังนี้

      		 3.1.1) เว้นสถานที่ไม่เหมาะสมแก่การปฏิบัติ 18 
ประการ โดยสรุป คือ สภาพวัดไม่ใหญ่ ไม่ช�ำรุด ไม่ก�ำลังสร้างใหม่ หรือ
มีคนเข้ามาวัดมาก สถานที่ตั้งต้องไม่ติดทางหลวง ติดป่า ติดไร่ ติดท่า 
ติดชายแดน ในวัดต้องไม่มีต้นไม้ดอก ไม้ผล มีสระน�้ำที่ท�ำให้คนเข้ามา
พลุกพล่าน และเว้นสถานที่ที่ไปอยู่แล้ว ไม่มีความสุข หรือหาอาจารย์
คอยช่วยแนะน�ำไม่ได้

      		 3.1.2) สถานท่ีท่ีเหมาะสมกับการปฏิบัติ มีลักษณะ 5 
ประการ คือ 

(1) เป็นสถานที่ไม่ไกล ไม่ใกล้ เดินทางไปมา
	 สะดวก
(2) กลางวันไม่พลุกพล่าน กลางคืนเงียบสงัด
(3) ไม่มียุง ไม่มีสัตว์เลื้อยคลาน ไม่มีลมแดด
	 รบกวน
(4) หาปัจจัย 4 คือ จีวร อาหาร เสนาสนะ และ
	 ยารักษาโรคได้ไม่ยาก



174 ธรรมธารา วารสารวิชาการทางพระพุทธศาสนา 
ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (ฉบับรวมที่ 13) ปี 2564

(5) มีพระเถระพหูสูต ทรงธรรม ทรงวินัย แก้ไข
	 ปัญหาให้ได้

		 โดยสรปุลกัษณะสถานทีท่ีเ่หมาะสมแก่การปฏบิตั ิคอื เป็น
สถานทีท่ี่เดนิทางไปมาสะดวก ไม่มีสิง่รบกวนการปฏิบัตทิัง้คน และสัตว์  
หาปัจจัย 4 ได้ง่าย และที่ส�ำคัญคือ มีพระผู้เป็นพหูสูตที่จะแนะน�ำการ
ปฏบิตัใิห้ได้ ซึง่ลกัษณะดังกล่าวเป็นการแสดงลักษณะของสถานที ่ในแง่
ของการเป็นวดัหรือส�ำนกัปฏิบัตธิรรม มากกว่าการปฏบิตัแิบบอยูธ่ดุงค์
ในป่า  

		 3.2) ท�ำสภาพแวดล้อมให้มีสัปปายะ 7 อันจะท�ำให้สมาธิ
ก้าวหน้า ซึ่งในคัมภีร์วิสุทธิมรรคได้กล่าวถึงไว้ในตอนอธิบายการรักษา
อัปปนาสมาธิว่า ต้องสร้างสภาพแวดล้อมให้เหมาะแก่การท�ำสมาธิ  
โดยใช้หลักสัปปายะ 7 คือ 

(1) อาวาสสัปปายะ เลือกสถานที่ที่อยู่แล้วนิมิตที่ 
ไม่เกิด เกิดขึ้น หรือที่เกิดแล้ว ไม่หายไป

(2) 	โคจรสัปปายะ เลือกสถานที่ที่ ไม ่ไกลเกิน 2 
กิโลเมตรจากหมู่บ้านที่สามารถบิณฑบาตเลี้ยงชีพได้อย่างบริบูรณ์

(3)	ภัสสะสัปปายะ คือ เว้นจากติรัจฉานกถา 32 
อันได้แก่ คุยเรื่องการเมือง ปัญหาเรื่องก�ำเนิดโลก เป็นต้น ซึ่งขัดขวาง
การปฏิบัตกัิมมฏัฐาน ท�ำให้ใจฟุง้ซ่าน และให้พดูถ้อยค�ำทีเ่กีย่วกบัความ
มักน้อย สันโดษ ในกถาวัตถุ 10 และเมื่อพูดก็พูดแต่พอประมาณ

(4)	บุคคลสัปปายะ คือ เว้นจากบุคคลที่ชอบแต่งตัว
หรือพูดติรัจฉานกถา

(5)	โภชนะสัปปายะ คือ เลือกอาหารที่บริโภคแล้ว



175ระบบการเรียนการสอนกัมมัฏฐานในคัมภีร์วิสุทธิมรรค
The System of Learning and Teaching Kammathāna in Visuddhimagga

ท�ำให้ท�ำสมาธไิด้ดี ซ่ึงแต่ละคนไม่เหมือนกนั บางคนชอบรสเปรีย้ว บาง
คนชอบรสหวาน บางคนชอบรสเค็ม ขึ้นอยู่กับแต่ละบุคคล

(6)	อากาศสัปปายะ คือ เลือกอากาศที่ไม่อบอ้าว  
อยู่แล้วสมาธิก้าวหน้า

(7) 	อริยิาบถสัปปายะ คอื ในอริยิาบถยนื เดนิ นัง่ นอน
ถ้าอยูใ่นอิรยิาบถไหนมากแล้วสมาธดิ ีให้เลอืกอยูใ่นอริยิาบถนัน้ ซึง่ควร
ใช้วิธีการทดลองอยู่ในอิริยาบถแต่ละอย่างนั้น อย่างละ 3 วัน

		 โดยสรุปแล้วในคัมภีร์วิสุทธิมรรคแสดงให้เห็นว่า สภาพ
แวดล้อม ทั้งสถานที่ คนที่อยู่รอบข้าง อากาศ อาหาร รวมถึงอิริยาบถ 
ล้วนมีผลต่อการท�ำสมาธิให้ก้าวหน้าทั้งส้ิน และเป็นส่ิงส�ำคัญที่จะต้อง
ให้ความใส่ใจในการเลือก หรือสร้างให้เกิดขึ้นอย่างเหมาะสม

4) วิธีการเรียนการสอน 
	   	 4.1) วธิกีารเรียนกัมมฏัฐาน ในคัมภร์ีวสิทุธมิรรคได้กล่าวถงึ

สิ่งที่ต้องท�ำก่อนการเรียนกัมมัฏฐาน คือ  
			  4.1.1) การถวายตัวเป็นศิษย์แก่พระพุทธเจ้าและ

อาจารย์ผูส้อนกมัมฏัฐาน ถือเป็นกิจทีต้่องท�ำ เพราะเป็นการแสดงความ
ตั้งใจในการที่จะศึกษาเล่าเรียนกัมมัฏฐานของผู้ปฏิบัติ อันจะส่งผลให ้
ผู้เรียนเป็นผู้ว่าง่ายพร้อมจะรองรับค�ำแนะน�ำในการปฏิบัติ ท�ำให้ได้รับ
การสงเคราะห์ท้ังอามิสและธรรมะคอื การส่ังสอนจากอาจารย์ หากไม่ได้ 
ถวายตัวไว้ ผู้ปฏิบัติก็จะประพฤติตามใจตนเอง หรือขาดที่พึ่ง ท้ายที่สุด 
อาจลาสิกขาไปได้ โดยในการถวายตัวเป็นศิษย์ ศิษย์ที่อาจารย์จะ
บอกกัมมัฏฐานให้ จะต้องแสดงความต้ังใจในการเรียนกัมมัฏฐาน  
ถึงขนาดยอมสละแม้ชีวิตตัวเองให้แก่อาจารย์ได้ จึงจะใช้ได้



176 ธรรมธารา วารสารวิชาการทางพระพุทธศาสนา 
ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (ฉบับรวมที่ 13) ปี 2564

			  4.1.2) การตัดปลิโพธ ซึ่งมี 2 ลักษณะ คือ 
		  (1) มหาปลิโพธ เป็นเคร่ืองกังวลท่ีจะขัดขวาง

ท�ำให้ไม่สามารถปฏิบัติกัมมัฏฐานได้ 10 อย่าง คือ อาวาส ตระกูล  
หมู่คณะ การงาน การเดินทาง ญาติพี่น้อง ความเจ็บป่วย การศึกษา 
และฤทธิ์

		  (2) ขุททกปลิโพธ เป็นเครื่องกังวลเล็กๆ น้อยๆ 
ที่อาจท�ำให้เกิดความร�ำคาญใจในการปฏิบัติ คือ ตัดผม ขน เล็บที่ยาว 
ซ่อมแซมเครื่องนุ่งห่มที่ขาด ท�ำความสะอาดเตียง ตั่ง เสนาสนะให้
สะอาด

			  การตดัปลโิพธนี ้เป็นสิง่ทีผู่ป้ฏบิตัไิม่ควรละเลย เป็นการ
ท�ำให้เบาใจ และปล่อยวาง พอที่จะให้ใจตั้งมั่นในการปฏิบัติ ไม่มีส่ิงที่
เป็นอุปสรรคมาคอยขัดขวางได้

	     		 4.1.3) การเข้าหาอาจารย์ผู้ให้กัมมัฏฐาน โดยมีแนว
ปฏิบัติคือ ถ้าสามารถหาอาจารย์ผู้ให้กัมมัฏฐานที่อยู่ในวัดเดียวกันได้
ดีท่ีสุด แต่ถ้าไม่ได้ก็ต้องเดินทางไปหาอาจารย์ โดยในคัมภีร์ได้น�ำเอา 
อาคันตุกวัตร คมิกวัตร มาเป็นวิธีการในการเข้าหาผู้สอนกัมมัฏฐาน  
รวมกับน�ำอันเตวาสิกวัตร มาเป็นแบบอย่างในการปฏิบัติต่ออาจารย์ 
โดยการท�ำความดีจนกระทั่งอาจารย์ยอมรับเข้าเป็นศิษย์

	   	 4.2) วิธีการสอนกัมมัฏฐาน อาจารย์ผู้สอนสามารถใช้วิธี
การสอนได้ 3 วิธี คือ 

			  (1)	 ส�ำหรับผู้ที่เรียนกัมมัฏฐานเป็นปกติ อาจารย์
สาธยายต่อหน้าศิษย์ 1-2 ครั้ง แล้วจึงให้ไปปฏิบัติ

	       	 (2)	 ส�ำหรับอาจารย์ผู้สอนที่อยู่ประจ�ำส�ำนัก ลูกศิษย์ 



177ระบบการเรียนการสอนกัมมัฏฐานในคัมภีร์วิสุทธิมรรค
The System of Learning and Teaching Kammathāna in Visuddhimagga

ไม่ได้อยู่ด้วย ให้สอนให้ทุกๆ ครั้งที่ศิษย์มาหา
	       	 (3) 	ส�ำหรับลูกศิษย ์ที่ เรียนแล ้วต ้องการไปที่ อ่ืน 

อาจารย์จะสอนให้โดยพอดี ไม่ให้ยาวเกินไป หรือไม่ให้สั้นเกินไป และ
ให้ศิษย์ไปปฏิบัติเอง

	ในการสอนกัมมัฏฐานนั้น คัมภีร์วิสุทธิมรรคได้ยกตัวอย่าง การ
สอนปฐวีกสิณว่า ต้องสอนให้ผู้เรียนได้รู้หลัก 9 ประการ คือ โทษของ
กสิณ วิธีการท�ำกสิณ วิธีการบริกรรมในกสิณ ประเภทนิมิตท่ีเกิดขึ้น 
ประเภทของสมาธิที่ได้ สิ่งที่เป็นท่ีสบายและไม่สบายต่อการปฏิบัติ  
สิ่งที่ท�ำให้อัปปนาสมาธิเกิดขึ้นได้คือความเพียรในการปฏิบัติ และสิ่งท่ี
เกดิขึน้เม่ือสมาธิเป็นอปัปนา (วถิแีห่งอปัปนา) และในการสอนกมัมฏัฐาน 
ผู้สอนควรสอนให้ตรงจริตของผู้เรียนสมาธิจึงจะก้าวหน้า 

5) วิธีการปฏิบัติกัมมัฏฐานและผลผลิตจากการปฏิบัติ
วิธีการปฏิบัติกัมมัฏฐานนี้ถือเป็นแนวคิดหลักของคัมภีร์วิสุทธิ-

มรรค ท่ีได้ให้รายละเอยีดของการปฏบิตัไิว้อย่างเป็นขัน้ตอน ทัง้ในระดบั
สมถกัมมัฏฐานและวิปัสสนากัมมัฏฐาน และสามารถจัดเป็นระบบการ
ปฏิบัติกัมมัฏฐาน ซึ่งมีรายละเอียดโดยสรุปดังต่อไปนี้

		 5.1) ระบบการปฏิบัติสมถกัมมัฏฐาน
		 ในคัมภีร์วิสุทธิมรรค กล่าวถึงวิธีการปฏิบัติสมถกัมมัฏฐาน 

ซึ่งแยกเป็นท้ังหมด 40 วิธี โดยได้อธิบายรายละเอียดวิธีการปฏิบัติ
ของแต่ละวิธี พร้อมทั้งแยกแยะถึงลักษณะของการปฏิบัติทั้ง 40 วิธีนั้น 
ในแง่ความแตกต่างของอารมณ์ วิธีการ และผลที่จะเกิดขึ้นจากการ
ปฏิบัติ โดยสามารถจัดแบ่งหมวดหมู่ตามอารมณ์ที่ใช้ และผลของการ



178 ธรรมธารา วารสารวิชาการทางพระพุทธศาสนา 
ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (ฉบับรวมที่ 13) ปี 2564

ปฏิบัติได้ดังนี้

		 อารมณ์ที่ใช้ในกัมมัฏฐาน 40 วิธี
		 (1) อารมณ์ที่เป็นนิมิต คือ มีรูปร่างปรากฏสัมผัสได้ชัดเจน

ทางประสาทสัมผัสท้ัง 5 ได้แก่ กสิณ 10 อสุภะ 10 อานาปานสติ  
กายคตาสติ  

		 โดยกสิณ และอสุภะ 20 วิธีนี้ จะใช้นิมิตอันเป็นสิ่งที่มี
อยู่ภายนอกตัวมาเป็นอารมณ์ เป็นนิมิตหยาบ จับต้องได้อย่างเป็น 
รูปธรรม ในการท�ำกัมมัฏฐานจึงต้องมีการอธิบายขั้นตอนวิธีการท�ำ วิธี
การพจิารณา เช่นวธิกีารท�ำองค์กสณิ หลกัการตัง้องค์กสณิ การก�ำหนด
นึกกสิณ และการหาอสุภะ วิธีการก�ำหนดและเพ่งพิจารณาอสุภะ ส่วน 
อานาปานสติ และกายคตาสติ ใช้นิมิตเป็นสิ่งที่เนื่องอยู่ในร่างกายนี้
เป็นอารมณ์ จงึไม่ต้องมพีธิรีตีองในการท�ำหรอืหานมิติ แต่จะมขีัน้ตอน
ในการเรียนรู้และฝึกท�ำ ที่ต้องพัฒนาเป็นไปตามล�ำดับขั้น เนื่องจาก
อารมณ์นัน้เป็นของละเอยีดอ่อน แม้เป็นของทีม่อียู่ในตวั แต่ก็ต้องอาศัย
การสังเกต หรือจดจ�ำ

		 (2) อารมณ์ที่เป็นสภาวธรรม ได้แก่ พุทธานุสติ ธัมมานุสติ 
สังฆานุสติ สีลานุสติ จาคานุสติ  เทวตานุสติ อุปสมานุสติ มรณานุสติ 
อาหาเรปฏิกูลสัญญา จตุธาตุววัตถาน วิญญาณัญจายตนะ และเนว-
สัญญานาสัญญายตนะ

		 โดยอารมณ์ตั้งแต่พุทธานุสติจนถึงจตุธาตุววัตถาน เป็น
อารมณ์ที่เกิดจากการใช้ปัญญาพิจารณาไตร่ตรอง เป็นอารมณ์ท่ีเป็น
นามธรรมล้วนๆ ไม่สามารถสมัผัสอารมณ์ได้ง่าย ดงันัน้ ในวธิกีารปฏิบตัิ
จึงต้องใช้ปริยัติในการอธิบายขยายความ ท�ำนองบอกเล่าให้นึกตาม  



179ระบบการเรียนการสอนกัมมัฏฐานในคัมภีร์วิสุทธิมรรค
The System of Learning and Teaching Kammathāna in Visuddhimagga

จงึจะสามารถท�ำกมัมัฏฐานได้ ส่วนวิญญาณญัจายตนะ และเนวสัญญา- 
นาสัญญายตนะเกิดจากการใช้สภาวธรรมอันเกิดสืบเนื่องจากผลแห่ง
การปฏิบัติ คือ วิญญาณัญจายตนะ ต้องอาศัยอากาสานัญจายตนะ  
มาเป ็นอารมณ์  และเนวสัญญานาสัญญายตนะ ต ้องอาศัย
อากญิจญัญายตนะมาเป็นอารมณ์ ดังนัน้ หากไม่สามารถปฏิบัตจินเกดิ
ผลอันเป็นธรรมข้างต้น ก็จะไม่สามารถที่จะปฏิบัติกัมมัฏฐานทั้ง 2 นี้ได้

		 (3) อารมณ์ท่ีเป็นท้ังนิมิตและสภาวธรรม (ในคัมภีร์วิสุทธิ- 
มรรคกล่าวว่า เป็นอารมณ์ทีบ่อกไม่ถกู) คอื พรหมวหิาร 4 อากาสานัญ- 
จายตนะ และอากิญจัญญายตนะ  ซึง่พรหมวิหาร 4 เป็นอารมณ์ทีม่นีมิติ
ท่ีต้องเป็นบคุคล ทีเ่ป็นฐานอนัจะท�ำให้เกดิอารมณ์ทีเ่ป็นสงัขารขันธ์ คือ 
เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขาให้เกิดขึ้น มีลักษณะเป็นอารมณ์เฉพาะ  
ดงันัน้ จงึเป็นทัง้ 2 ประการ ส่วนอากาสานญัจายตนะ และอากญิจญัญา- 
ยตนะ มีลักษณะเป็นสภาวธรรมที่เกิดจากการอาศัยสัญญาขันธ์ เข้ามา
ท�ำให้เกิดกัมมัฏฐานขึ้น

		 ในแง่ผลที่เกิดขึ้นจากการปฏิบัติสมาธิ 40 วิธี 
			  1) ได้ผลคอื อุปจารสมาธ ิ ได้แก่ พทุธานสุต ิธมัมานสุติ 

สังฆานุสติ สีลานุสติ จาคานุสติ เทวตานุสติ อุปสมานุสติ มรณานุสติ 
อาหาเรปฏิกูลสัญญา และจตุธาตุววัตถาน 

			  2) ได้ผลคือ อัปปนาสมาธิ แบ่งเป็นระดับ ดังนี้
				   - 	ฌาน 4 ได้แก่ กสิณ 10 และอานาปานสติ
				   - 	ฌาน 3 ได้แก่ พรหมวิหาร 3
				   - 	เฉพาะปฐมฌาน ได้แก่ อสุภะ 10  และกายคตาสติ
				   - 	เฉพาะจตตุถฌาน ได้แก่ อเุบกขาพรหมวหิาร และ 

					     อรูปกัมมัฏฐาน



180 ธรรมธารา วารสารวิชาการทางพระพุทธศาสนา 
ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (ฉบับรวมที่ 13) ปี 2564

		 ซึง่สามารถอธบิายอารมณ์ทีใ่ช้กบัผลทีเ่กดิข้ึนได้ว่า อารมณ์
ท่ีเป็นสภาวธรรมอนัเกดิจากการพจิารณาไตร่ตรองนัน้ สามารถท�ำให้เกดิ
ความสงบเพยีงแค่เบือ้งต้นไม่ถงึฌาน แต่เมือ่อารมณ์เป็นนมิติ สามารถ
น้อมน�ำจิตให้สงบนิ่งได้ถึงขั้นฌาน

		 ในแง่ผลของการปฏิบัติท่ีน�ำไปสู่อัปปนาสมาธินี้ ในคัมภีร์
ได้ให้วิธีการในการรักษาอารมณ์จนเกิดอัปปนาสมาธิ เรียกว่า อัปปนา-
โกศล 10 หรือวิธีการเพื่อน�ำไปสู่อัปปนาสมาธิ ดังนี้

			  1) การท�ำวัตถุให้สะอาด คือ การท�ำร่างกายให้สะอาด 
การท�ำข้าวเครื่องใช้ เสนาสนะให้สะอาด จะส่งผลต่อความก้าวหน้าใน
การปฏิบัติสมาธิ

			  2) การท�ำอินทรีย์ให้สม�่ำเสมอ คือ ท�ำศรัทธาให้เสมอ
กับปัญญา ท�ำวิริยะให้เสมอกับสมาธิ และท�ำสติให้มาก จะท�ำให้การ
ปฏิบัติก้าวหน้า

			  3) ความฉลาดในการรักษานิมิตที่ได้แล้ว
			  4) ยกจิตในสมยัทีค่วรยก คือ เมือ่ท�ำสมาธแิล้ว จติหดหู่ 

เจริญธัมมวิจยะ วีริยะ และปีติ			 
			  5) ข่มจิตในสมัยที่ควรข่ม คือ เม่ือท�ำสมาธิแล้ว จิต

ฟุ้งซ่าน เจริญปัสสัทธิ สมาธิ และอุเบกขา
			  6) พยุงจิตให้ร่าเริงในสมัยที่ควรท�ำให้ร่าเริง คือ เมื่อ

จิตไม่เบิกบาน ก็พิจารณาสังเวควัตถุ 8 และนึกถึงพุทธคุณ ธัมมคุณ  
สังฆคุณ

			  7) เพ่งดูจิตเฉยในสมัยที่ควรเพ่งดูเฉย คือ เมื่อจิต 
ไม่หดหู่ ไม่ฟุ้งซ่าน เบิกบานอยู่ ก็ประคองรักษาอารมณ์นี้ไว้

			  8) หลีกเว้นบุคคลที่ไม่มีสมาธิ	



181ระบบการเรียนการสอนกัมมัฏฐานในคัมภีร์วิสุทธิมรรค
The System of Learning and Teaching Kammathāna in Visuddhimagga

			  9) คบหาบุคคลที่มีสมาธิ
			  10) น้อมจิตไปในสมาธิ

		 5.2) ระบบการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน
		 ในคัมภีร์วสิทุธิมรรค กล่าวถงึแนวทางการปฏิบตัวิปัิสสนาไว้

เป็นระบบ โดยมีขัน้ตอน คอื อาศยัการเล่าเรยีนและสอบถามในธรรมที่
เป็นภูมิของวิปัสสนา อยู่ 6 ประการ คือ ขันธ์ 5 อายตนะ 12 ธาตุ 18 
อินทรีย์ 22 อริยสัจ 4 และปฏิจจสมุปบาท เมื่อได้ศึกษาโดยทางปริยัติ 
จนแตกฉาน และอาศัยการท�ำศีล และสมาธิให้เกิดขึ้นเป็นฐานรากแล้ว 
ก็น�ำไปสู่ตัวปัญญา ซึ่งเป็นไปตามหลักการที่กล่าวไว้ในวิสุทธิ 7 ใน 
พระไตรปิฎกตามล�ำดับ คือ ศีลวิสุทธิ จิตตวิสุทธิ ทิฏฐิวิสุทธิ กังขา- 
วิตรณวิสุทธิ มัคคามัคคญาณทัสสนวิสุทธิ ปฏิปทาญาณทัสสนวิสุทธิ 
และญาณทัสสนวิสุทธิ การบังเกิดข้ึนของวิปัสสนา จะเกิดตั้งแต่ทิฏฐิ- 
วิสุทธิ จนถึงญาณทัสสนวิสุทธิ13

		 ในคัมภีร์วิสุทธิมรรคได้กล่าวถึงขั้นตอนของการเกิดทิฏฐิ- 
วิสุทธิ ใน 2 เส้นทาง คือ สมถยานิก และวิปัสสนายานิก 

			  (1) สมถยานิก เกดิจากการออกจากฌาน แล้วพจิารณา
องค์ฌาน ให้ปรากฏโดยความเป็นรูปนาม ให้เห็นสามัญญลักษณะ

			  (2) วิปัสสนายานิก ใช้การก�ำหนดธาตุ 4  ในอาการ 32 
ในร่างกายมาเป็นฐาน แล้วพิจารณาแยกแต่ละอาการนั้น ให้เห็นสัก 
แต่ว่าเป็นธาตุอันเกิดขึ้นจากองค์ประกอบหลายๆ ประการมารวมกัน 
และให้เป็นปรากฏโดยความเป็นรปูนาม หรอืใช้การก�ำหนดธาตุ 18 หรอื

13 พระมหาวุฒิชัย วุฑฺฒิชโย, “การศึกษาเปรียบเทียบรูปแบบการพัฒนา

จิตของกรรมฐาน 5 สายในสังคมไทย” วารสารธรรมธารา, ปีที่ 6, ฉบับที่ 1  

(ฉบับรวมที่ 10), (มกราคม-มิถุนายน 2563): 18.	



182 ธรรมธารา วารสารวิชาการทางพระพุทธศาสนา 
ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (ฉบับรวมที่ 13) ปี 2564

ขันธ์ 5 ให้เห็นโดยความเป็นนามรูป เมื่อเห็นสิ่งที่ปรากฏในร่างกายนี้
ตามความเป็นจรงิโดยการเป็นนามรปู (ยถาภูตญาณทัสสนะ) กจ็ะท�ำให้
เกิดความไม่ลุ่มหลงในนามและรูป ครอบง�ำสัตตสัญญา (ความรู้ว่าเป็น
สัตว์) เสีย เป็นทิฏฐิวิสุทธิ

		 เม่ือก�ำหนดรู้เหตปัุจจัยของนามรปู จนละความสงสยัทัง้ใน
อดตีกาล อนาคตกาล และปัจจุบันกาล เกดิยถาภตูญาณทสัสนะ สมัมา-
ทัสสนะ กังขาวิตรณะ จึงเป็นกังขาวิตรณวิสุทธิ 

		 เมือ่ท�ำความเพยีรในกลาปสัมมสนะ จนเกดิกลาปสัมมสน- 
ญาณอันเป็นปัญญาก�ำหนดรู้ย่นย่อในธรรมทั้งหลายขึ้นสู่ไตรลักษณ์ 
จนเพิกถอนทิฏฐิ มานะ ความใคร่ได้แล้ว ก็จะย่างเข้าสู่ตรุณวิปัสสนา- 
ญาณ คือ อุทยัพพยญาณ อันเป็นปัญญาเห็นเนืองๆ ถึงความผันแปร
ของปัจจุบันธรรมท้ังหลาย ซึ่งจะมีวิปัสสนูปกิเลสเกิดขึ้น เมื่อก�ำหนด
รู้วิปัสสนากิเลสได้ และรู้ว่าทางใดเป็นทางมรรค ทางใดมิใช่ ก็จะเกิด 
มัคคามัคคญาณทัสสนวิสุทธิ

		 วิป ัสสนาที่บรรลุด ้วยญาณ 8 ตั้งแต่อุทยัพพยญาณ 
อย่างแก่ ภงัคานปัุสสนาญาณ ภยตปัูฏฐานญาณ อาทนีวานปัุสสนาญาณ  
นิพพิทานุปัสสนาญาณ มุญจิตุกัมยตาญาณ ปฏิสังขานุปัสสนาญาณ 
สังขารุเปกขาญาณ และสัจจานุโลมิกญาณ เกิดปฏิปทาญาณทัสสน- 
วิสุทธิ

		 ต่อจากอนุโลมญาณ จะเกิดโคตรภูญาณ อันเป็นระหว่าง
กลางของโคตรปุถุชนกับพระอริยบุคคล เมื่อหยั่งจิตลงสู่นิพพานเป็น
อารมณ์ ก็จะก้าวเข้าสู่มัคคญาณ  และผลญาณตามล�ำดับ กลายเป็น 
พระอรยิบคุคล ท้ังโสดาบนั สกิทาคามี อนาคาม ีและอรหัตต์ ละสังโยชน์
เข้าสู่พระนิพพาน นี้เป็นญาณทัสสนวิสุทธิ 



183ระบบการเรียนการสอนกัมมัฏฐานในคัมภีร์วิสุทธิมรรค
The System of Learning and Teaching Kammathāna in Visuddhimagga

		 ทั้งหมดนี้เป็นขั้นตอนการเกิดขึ้นของความรู้ที่เป็นไปตาม
ล�ำดับ เรียกว่า “โสฬสญาณ” 

5. วิเคราะห์ระบบการเรียนการสอน
   กัมมัฏฐานในคัมภีร์วิสุทธิมรรค

ในองค์ประกอบส�ำคัญของระบบการเรียนการสอนกัมมัฏฐาน
ในคัมภีร์วิสุทธิมรรคนั้น กระบวนการส�ำคัญในการท�ำให้ผู ้ปฏิบัติ 
กัมมัฏฐานบรรลุมรรคผลนิพพาน ซึ่งถือเป็นเป้าหมายของระบบ คือ  
ผู้ปฏบิตักิมัมฏัฐานจะต้องผ่านกระบวนการฝึกปฏิบตัสิมถะและวปัิสสนา 
จึงจะน�ำไปสู่ผลคือการบรรลุทางหลุดพ้น โดยมีวิธีการเรียนการสอน 
สภาพแวดล้อม และอาจารย์ผู ้สอนกัมมัฏฐาน เป็นองค์ประกอบ
แวดล้อมในการช่วยผู ้ปฏิบัติกัมมัฏฐานให้บรรลุผลแห่งการปฏิบัติ  
ซึ่งเขียนเป็นแผนภาพแสดงความสัมพันธ์ของระบบ ได้ดังนี้

 

ภาพที่ 1 แสดงระบบการเรียนการสอนกัมมัฏฐานในคัมภีร์วิสุทธิมรรค

15 
 
  ทัง้หมดนีเ้ป็นขัน้ตอนการเกิดขึน้ของความรูท้ี่เป็นไปตามล าดบั เรียกว่า “โสฬสญาณ”  
 
 

6. วิเคราะหร์ะบบการเรียนการสอนกัมมัฏฐานในคัมภรีว์ิสุทธิมรรค 
 ในองคป์ระกอบส าคญัของระบบการเรียนการสอนกมัมฏัฐานในคมัภีรว์ิสทุธิมรรคนัน้ กระบวนการ
ส าคัญในการท าใหผู้ป้ฏิบติักัมมฏัฐานบรรลุมรรคผลนิพพาน ซึ่งถือเป็นเป้าหมายของระบบ คือ ผูป้ฏิบติั
กมัมฏัฐานจะตอ้งผ่านกระบวนการฝึกปฏิบติัสมถะและวิปัสสนา จึงจะน าไปสู่ผลคือการบรรลทุางหลดุพน้ 
โดยมีวิธีการเรียนการสอน สภาพแวดลอ้ม และอาจารยผ์ูส้อนกมัมฏัฐาน เป็นองคป์ระกอบแวดลอ้มในการ
ช่วยผูป้ฏิบติักัมมัฏฐานใหบ้รรลุผลแห่งการปฏิบติั ซึ่งเขียนเป็นแผนภาพแสดงความสมัพันธ์ของระบบได้
ดงันี ้
 

 
 
 
 
  
  
 
        
 

แผนภาพที ่1 แสดงระบบการเรยีนการสอนกมัมฏัฐานในคมัภีรว์สิทุธิมรรค 
 

 1) คุณสมบัติของตัวแปรน าเข้ากับกระบวนการและเป้าหมาย 
 คัมภีรวิ์สุทธิมรรคไดน้ าเสนอขัน้ตอนการบรรลุมรรคผลนิพพานในพระพทุธศาสนา ซึ่งตอ้งปฏิบติั
ตามหลกัไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ และปัญญา โดยอาจมอง ศีล สมาธิ ปัญญา ได ้2 แง่มมุ คือ  
  1.1) ศีล สมาธิ ปัญญา ในแง่ของวิธีการปฏิบติัเพื่อน าไปสูค่วามหลดุพน้ 

 1.2) ศีล สมาธิ ปัญญา ในแง่ผลที่ตอ้งการท าใหเ้กิดขึน้ อนัจะน าไปสูก่ารหลดุพน้ 
 

 ในคมัภีรว์ิสทุธิมรรค ไดก้ลา่วถึงทัง้ 2 แง่มมุ ดงันี ้คือ  
  (1) ในแง่วิธีการ  การอธิบายศีล ไดอ้ธิบายถึงวิธีการรกัษาศีลที่เป็นปาริสทุธิศีล 4 สมาธิ ได้
อธิบายวิธีการและขัน้ตอนในการปฏิบติัสมาธิทัง้ 40 วิธีอย่างละเอียด  รวมถึงการพัฒนาใหก้า้วหนา้โดย

ผูป้ฏิบตัิกมัมฏัฐาน เจรญิสมถะ บรรลมุรรคผลนิพพาน 

อาจารยท์ี่ให้
กมัมฏัฐาน 

วิธีการสอนกมัมฏัฐาน 

สภาพแวดลอ้มที่
เหมาะสม 

เจรญิวิปัสสนา 

Input Process Output 



184 ธรรมธารา วารสารวิชาการทางพระพุทธศาสนา 
ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (ฉบับรวมที่ 13) ปี 2564

	 1) คุณสมบัติของตัวแปรน�ำเข้ากับกระบวนการและเป้าหมาย
	คัมภีร์วิสุทธิมรรคได้น�ำเสนอขั้นตอนการบรรลุมรรคผลนิพพาน

ในพระพทุธศาสนา ซึง่ต้องปฏบิตัติามหลักไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ และ
ปัญญา โดยอาจมอง ศีล สมาธิ ปัญญา ได้ 2 แง่มุม คือ 

		 1.1) ศีล สมาธิ ปัญญา ในแง่ของวิธีการปฏิบัติเพื่อน�ำไปสู่
ความหลุดพ้น

		 1.2) ศีล สมาธิ ปัญญา ในแง่ผลที่ต้องการท�ำให้เกิดขึ้น อัน
จะน�ำไปสู่การหลุดพ้น

	ในคัมภีร์วิสุทธิมรรค ได้กล่าวถึงทั้ง 2 แง่มุม ดังนี้ คือ 
		 (1) ในแง่วิธกีาร การอธบิายศลี ได้อธบิายถึงวธิกีารรกัษาศลี

ที่เป็นปาริสุทธิศีล 4 สมาธิ ได้อธิบายวิธีการและขั้นตอนในการปฏิบัติ
สมาธิทั้ง 40 วิธีอย่างละเอียด รวมถึงการพัฒนาให้ก้าวหน้าโดยอาศัย 
อัปปนาโกศล 10 ปัญญา ได้อธิบายวิธีการเจริญวิปัสสนา โดยภูมิคือ
ขันธ์ 5 อายตนะ 12 ธาตุ 18 อินทรีย์ 22 อริยสัจ 4 ปฏิจจสมุปบาท 
โดยอาศัยญาณ 16  

		 (2) ในแง่ผล การอธิบายศีลได้อธิบายถึงศีลในสถานะเป็น
คุณสมบัติพื้นฐานของผู้ปฏิบัติ ที่ท�ำให้สะอาดกาย วาจา และเป็นราก
เหง้าของการปฏิบัติสมาธิต่อไป สมาธิได้อธิบายในแง่ผล คือ ฌาน 4 
และอรูปฌาน 4 และการท�ำอภิญญา 5 ให้เกิดขึ้น ในส่วนของปัญญา 
ได้อธิบายถึงผลแห่งปัญญา คือ วิสุทธิ 5 อันเป็นความบริสุทธิ์ที่มากขึ้น
ไปจนถึงระดับของการเป็นพระอริยบุคคล และหมดกิเลสไปในที่สุด

การอธิบายในแง่วิธีการนั้น เป็นการชี้ให้เห็นขั้นตอนของการ
ปฏิบัติไปในตัว นั่นคือต้องเริ่มจากการปฏิบัติศีลก่อน แล้วจึงจะน�ำไปสู่



185ระบบการเรียนการสอนกัมมัฏฐานในคัมภีร์วิสุทธิมรรค
The System of Learning and Teaching Kammathāna in Visuddhimagga

การปฏิบัติสมาธิ และปัญญาเป็นล�ำดับไป ในขณะเดียวกัน การอธิบาย
ในแง่ผล ก็เป็นการชี้ให้เห็นว่า หากผู้ปฏิบัติยังมีศีลไม่บริบูรณ์ ก็ยากที่
จะได้สมาธิ และเม่ือยังไม่ได้สมาธิ ก็ยากที่จะเข้าถึงปัญญาได้ ซึ่งหาก
พิจารณาจากคุณสมบัติของผู้ปฏิบัติกัมมัฏฐานจะพบว่าระบบการเรียน
การสอนกัมมัฏฐานในคัมภีร์วิสุทธิมรรคนั้น เป็นระบบการฝึกปฏิบัติ
กมัมัฏฐานของพระภกิษทุีม่เีป้าหมายอย่างแน่วแน่ต่อการบรรลมุรรคผล
นิพพาน และในการฝึกนั้นก็ต้องรักษาศีล ถือธุดงควัตร และฝึกปฏิบัติ
อย่างมักน้อย สันโดษ หลีกออกจากเมืองหรือชุมชน มุ่งปฏิบัติอย่าง
เดียว จึงจะเกิดผลคือการบรรลุมรรคผลนิพพาน ซึ่งแนวทางการปฏิบัติ
เช่นนี ้หากเทยีบในปัจจบุนักจ็ะสอดคล้องกบัวธิกีารสอน การปฏบิตัติน
ของพระภิกษุสายธุดงค์กัมมัฏฐานอีสาน ซ่ึงเน้นการปฏิบัติธุดงควัตร 
แสวงหาที่วิเวก เพื่อมุ่งสู่ความหลุดพ้นเป็นพระอรหันต์14	

การอธบิายศลี สมาธ ิปัญญา ในแง่ของผลการปฏบิตันิัน้เป็นการ
ช้ีคณุสมบตัใินตวับคุคลผูท้ีป่ฏบิตัว่ิา จะต้องเริม่จากการมศีลีอันบรสิทุธิ์
ก่อน ซึ่งในที่นี้หมายเอาอาชีวปาริสุทธิศีล 4 โดยอาศัยธุดงค์เป็นเครื่อง
ช�ำระให้สะอาดบริสุทธ์ิย่ิงขึ้น แล้วจึงจะสามารถพัฒนาไปสู่การปฏิบัติ
สมาธิ โดยการปฏบิตัใิห้เหมาะสมกบัจรติ ซึง่ได้อธบิายอย่างละเอยีดใน
ขั้นตอนของการปฏิบัติสมถะ 40 วิธีก่อน และพัฒนาด้วยอัปปนาโกศล
จนบังเกิดฌานขึ้น และอาศัยผลแห่งสมาธิที่เกิดขึ้นนั้น พัฒนาความ
ก้าวหน้าแห่งสมาธิเป็นล�ำดับขั้นขึ้นไป จนน�ำไปสู่การเจริญวิปัสสนา 
ดังที่ได้กล่าวไว้ในช่วงของการอธิบายการเจริญวิปัสสนาว่า

14 วริยา ชินวรรโณ และคณะ,  สมาธิในพระไตรปิฎก วิวัฒนาการ

การตีความค�ำสอนเรื่องสมาธิในพระพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทประเทศไทย  

(กรุงเทพมหานคร: ส�ำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย, 2543), 193.



186 ธรรมธารา วารสารวิชาการทางพระพุทธศาสนา 
ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (ฉบับรวมที่ 13) ปี 2564

ปัญญาจะพึงเจริญอย่างไร น้ี มีพรรณาว่าเพราะ
เหตุที่ธรรมทั้งหลาย อันแยกประเภทเป็นขันธ์ อายตนะ 
ธาตุ อินทรีย์ สัจจะ และปฏิจจสมุปบาทเป็นต้น เป็นภูมิ
ของปัญญานี้ วิสุทธิ 2 คือ สีลวิสุทธิและจิตตวิสุทธิเป็น
มูลของปัญญานี้ วิสุทธิ 5 คือ ทิฏฐิวิสุทธิ 1 กังขาวิตรณ- 
วิสุทธิ 1 มัคคามัคคญาณทัสสนวิสุทธิ 1 ปฏิปทาญาณ
ทัสสนวิสุทธิ 1 และญาณทัสสนวิสุทธิ 1 เป็นสรีระของ
ปัญญานี้ เพราะเหตุนั้น ปัญญาอันภิกษุผู้ท�ำความสั่งสม
ความรู้โดยการเล่าเรียนและไต่ถามในธรรมทีเ่ป็นภมูเิหล่า
นั้นแล้ว ยังวิสุทธิ 2 ที่เป็นมูลให้ถึงพร้อมแล้ว ท�ำวิสุทธิ 5 
ที่เป็นสรีระให้ถึงพร้อมอยู่ จะถึงบ�ำเพ็ญได้15 

และเมื่อเจริญวิปัสสนา ย่อมน�ำไปสู่ผลคือการบรรลุมรรคผล
นิพพานอันเป็นเป้าหมายของระบบนี้ ซึ่งหากพิจารณาในแง่หนทาง
แห่งการบรรลุอรหัตต์ ดังที่กล่าวไว้ในคัมภีร์อังคุตตรนิกาย จตุกกนิบาต  
ได้กล่าวถึงลักษณะการบรรลุอรหัตต์ 4 ลักษณะไว้ว่า 

ผูใ้ดกต็ามจะเป็นภกิษุหรือภกิษณุเีปิดเผยการบรรลุ
อรหตัตผลในส�ำนกัของเราด้วยมรรค 4 ประการ คือ ภิกษุ
ในธรรมวินัยนี้เจริญวิปัสสนาอันมีสมถะน�ำหน้า เมื่อเธอ
เจรญิวิปัสสนาอนัมสีมถะน�ำหน้า มรรคย่อมเกดิ เธอเสพ 
เจรญิ ท�ำให้มากซึง่มรรคนัน้อยู ่ย่อมละสงัโยชน์ได้ อนสุยั
ท้ังหลายย่อมสิ้นสุดไป  ภิกษุเจริญสมถะอันมีวิปัสสนา
น�ำหน้า ... ภิกษุเจริญสมถะและวิปัสสนาควบคู่กันไป ... 

15 พระพุทธโฆสเถระ, คัมภีร์วิสุทธิมรรค, 720.



187ระบบการเรียนการสอนกัมมัฏฐานในคัมภีร์วิสุทธิมรรค
The System of Learning and Teaching Kammathāna in Visuddhimagga

ภกิษุมใีจถูกอทุธจัจะในธรรมกัน้ไว้ในเวลาทีจิ่ตตัง้มัน่ สงบ
ภายใน มีภาวะที่จิตเป็นหนึ่งผุดขึ้น ตั้งมั่นอยู่ มรรคก็เกิด
แก่เธอ เธอเสพ เจริญ ท�ำให้มากซึง่มรรคนัน้  เมือ่เธอเสพ 
เจริญ ท�ำให้มาก ซึ่งมรรคนั้น ย่อมละสังโยชน์ได้ อนุสัย
ทั้งหลายย่อมสิ้นสุดไป16

จงึอาจกล่าวได้ว่า การอธบิายระบบการปฏิบัตกิมัมฏัฐานในคัมภีร์
วิสุทธิมรรค เป็นการอธิบายในแบบมรรควิถีที่มีสมถะน�ำหน้าวิปัสสนา 

	2) ความสัมพันธ์ระหว่างอาจารย์ผู้สอนกัมมัฏฐาน วิธีการเรียน
การสอนกับผู้ปฏิบัติกัมมัฏฐาน 

	ในคัมภีร์วิสุทธิมรรคได้กล่าวถึงความสัมพันธ์ระหว่างอาจารย์ผู้
สอนกัมมัฏฐาน วิธีการเรียนการสอน กับผู้ปฏิบัติกัมมัฏฐาน เป็นไปใน
ลกัษณะของการบอกแนวทาง โดยให้ผูป้ฏบิตักิมัมัฏฐานน�ำไปปฏบิตัเิอง 
ในสภาพแวดล้อมที่เป็นสัปปายะ โดยบทบาทของอาจารย์ที่สอน 
กัมมัฏฐานนี้จะไปสัมพันธ์กับระดับของการปฏิบัติ กล่าวคือ  

	บทบาทของอาจารย์ผู้สอนจะมีความส�ำคัญในการปฏิบัติขั้น
สมถะ ในแง่ของการเลือกสอนวิธีการปฏิบัติในสมถะที่หลากหลายให้
เหมาะสมกบัจริตของศิษย์ ซึง่ในคมัภร์ีวสิทุธมิรรค กล่าวให้ความส�ำคญั
กับอาจารย์ที่เป็นพหูสูตมากกว่าพระอรหันต์ เพราะอาจารย์แม้อาจ
ปฏิบัติยังไม่ได้ผลคือการหมดกิเลส แต่ก็สามารถแนะแนวทางให้ศิษย์ 
ที่ก�ำลังเริ่มปฏิบัติได้ 

	ในส่วนของวิปัสสนา อาจารย์ผู้สอนจะมีบทบาทในการสอนภูมิ
ของวิปัสสนา ในแง่ของปริยัติให้แตกฉาน เพื่อเป็นบาทฐานน�ำไปสู่การ

16 อง.ฺจตุกฺก. 238/170/21 (ไทย.มจร)



188 ธรรมธารา วารสารวิชาการทางพระพุทธศาสนา 
ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (ฉบับรวมที่ 13) ปี 2564

ท�ำวิปัสสนา บทบาทของอาจารย์จึงมีความส�ำคัญในการเป็นผู้ชี้ทางที่
ถูกต้องให้ศิษย์ โดยตัวผู้ปฏิบัติซึ่งผ่านกระบวนการฝึกขั้นสมถะมาแล้ว
คือบุคคลส�ำคัญที่จะเรียนรู้และบรรลุผลแห่งการปฏิบัติในขั้นนี้อย่าง
ถ่องแท้ด้วยตนเอง ซึง่ในคมัภร์ีได้มกีารยกตวัอย่างของศษิย์ซึง่หมดกเิลส  
แล้วพจิารณาตรวจดดู้วยญาณทสัสนะ พบว่าอาจารย์ทีส่อนกมัมฏัฐาน 
ยังเป็นปุถุชนอยู่แต่เข้าใจว่าหมดกิเลส ลูกศิษย์จึงได้ไปแนะน�ำการ
ปฏิบัติให้กับอาจารย์17 อันเป็นเครื่องยืนยันว่า ในการเจริญวิปัสสนา  
ตัวผู้ฝึกปฏิบัติจะต้องฝึกฝนด้วยตนเองเป็นส�ำคัญ 

	แม้ว่ากระบวนการเรียนการสอนกัมมัฏฐาน จะมุ่งเน้นไปที่ตัว 
ผู้เรียนที่จะได้ผลแห่งการปฏิบัติด้วยตนเอง ซึ่งอาจจะท�ำให้เข้าใจได้ว่า
แนวคิดของการจัดการเรียนการสอนในคัมภีร์วิสุทธิมรรคเป็นแบบเน้น 
ผู้เรียนเป็นศูนย์กลาง แต่หากพิจารณาดูให้ดี จะเห็นว่าการเรียนการ
สอนในคมัภีร์วสิทุธมิรรค โดยเฉพาะในการปฏิบัตขิัน้สมถะนัน้ อาจารย์ 
ผู ้สอนกัมมัฏฐานจะต้องค�ำนึงถึงความแตกต่างของจริตของผู้เรียน  
แล้วจึงก�ำหนดกัมมัฏฐานให้สอดคล้องกับจริต โดยผู้เรียนอาจจะยังอยู่
ภายใต้การดูแลของอาจารย์ หรอืจะไปปฏิบัตด้ิวยตนเอง แต่ถ้าอาจารย์
ไม่สามารถแนะน�ำกัมมัฏฐานให้เหมาะสมกับจรติ กจ็ะมผีลต่อการปฏิบตัิ
ที่ท�ำให้ไม่สามารถบรรลุธรรมได้ อีกทั้งในคัมภีร์วิสุทธิมรรค ยังเน้นถึง
ความส�ำคัญของการเป็นพหูสูตของผู้สอนท่ีจะต้องมีความสามารถใน
การแนะน�ำการท�ำสมาธิที่มีหลากหลายวิธีให้แก่ผู้เรียน จึงอาจกล่าว 
ได้ว่าระบบการเรยีนการสอนกมัมฏัฐานในคมัภร์ีวสิทุธมิรรค เป็นระบบ
การสอนทีย่ดึครเูป็นศนูย์กลาง  ความส�ำเรจ็ของการปฏบิตัจิะมากน้อย
เพียงไรมีปัจจัยทีเ่กีย่วเนือ่งด้วยอาจารย์ผูส้อน ครบูาอาจารย์ยิง่มคีวามรู้ 
ความสามารถ และมีประสบการณ์ในการปฏิบัติหรือการศึกษามาก 

17 พระพุทธโฆสเถระ, คัมภีร์วิสุทธิมรรค, 1033.



189ระบบการเรียนการสอนกัมมัฏฐานในคัมภีร์วิสุทธิมรรค
The System of Learning and Teaching Kammathāna in Visuddhimagga

เพยีงใด กจ็ะยิง่มีผลต่อการสร้างคณุสมบัตทิีต้่องการให้เกดิข้ึนในผู้เรยีน 
ยิ่งสามารถสร้างคุณสมบัตินั้นได้มากเท่าไร การบรรลุผลของการปฏิบัติ
กจ็ะเกดิขึน้ได้มากและเร็วเท่านัน้ ครจูงึเป็นผูม้ส่ีวนส�ำคัญในการน�ำศิษย์
ไปสูเ่ป้าหมายคือการบรรลธุรรม ดังนัน้ศษิย์จงึต้องทุม่เทกายใจโดยการ
มอบตนเป็นศิษย์ให้กับครูบาอาจารย์ อันเป็นประเพณีในการปฏิบัติ
กัมมัฏฐานที่สืบทอดกันมาว่า ก่อนปฏิบัติกัมมัฏฐานจะต้องกล่าวค�ำ
แสดงตนเป็นศษิย์เพือ่รบัความรูจ้ากครูบาอาจารย์ได้ท้ังหมด ดังทีม่กีาร
กล่าวค�ำถวายตนในการปฏิบัติกัมมัฏฐานในหลายส�ำนักปฏิบัติธรรมใน
ปัจจุบัน และสอดคล้องกับท่ีพระสัมมาสัมพุทธเจ้าตรัสถึงความส�ำคัญ
ของกัลยาณมิตรไว้ในอุปัฑฒสูตรว่า “อานนท์ ที่จริงความเป็นผู้มีมิตรด ี
มีสหายดี มีเพื่อนดี เป็นพรหมจรรย์ท้ังหมด”18 เพราะมิตรดีจะท�ำให้
น�ำไปสู่การหลุดพ้น ดังที่กล่าวในสูตรเดียวกันนั้นว่า “ความเป็นผู้ม ี
มติรด ีมสีหายด ีมเีพือ่นดเีป็นพรหมจรรย์ทัง้หมดทเีดียวนัน้พงึทราบโดย
ปริยายนี้ ด้วยว่าเพราะอาศัยเราผู้เป็นมิตรดี เหล่าสัตว์ผู้มีชาติ (ความ
เกิด) เป็นธรรมดาย่อมพ้นจากชาติ ผู้มีชรา (ความแก่) เป็นธรรมดาย่อม
พ้นจากชรา ผู้มีมรณะ (ความตาย) เป็นธรรมดาย่อมพ้นจากมรณะ ผู้มี
โสกะ (ความเศร้าโศก) ปริเทวะ (ความคร�่ำครวญ) ทุกข์ (ความทุกข์กาย) 
โทมนสั (ความทกุข์ใจ) และอปุายาส (ความคับแค้นใจ) เป็นธรรมดาย่อม
พ้นจากโสกะ ปริเทวะ ทุกข์ โทมนัสและอุปายาส”19

3) ลกัษณะระบบการเรยีนการสอนกมัมฏัฐานในคัมภีร์วสิทุธมิรรค
จะเห็นได้ว่า ในคัมภีร์วิสุทธิมรรคได้น�ำเสนอวิธีการเรียนการ 

สอนกัมมัฏฐานในลักษณะแบบที่ให้รายละเอียดทั้งคุณสมบัติและ

18 ส.ํม. 4/2/19 (ไทย.มจร)
19 สํ.ม. 4/2/19 (ไทย.มจร)



190 ธรรมธารา วารสารวิชาการทางพระพุทธศาสนา 
ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (ฉบับรวมที่ 13) ปี 2564

ลักษณะของอาจารย์ นักเรียน วิธีการเรียน รวมทั้งเป้าหมายที่พึง
ประสงค์แต่ละประการไว้อย่างครบถ้วน เป็นการให้รายละเอียดที่ขยาย
เพิ่มเติมจากพระไตรปิฎกที่น�ำไปสู่ภาคปฏิบัติได้จริง ซึ่งหากปฏิบัติตาม
ได้ท้ังระบบ ย่อมน�ำไปสู่การบรรลุมรรคผลนิพพาน และส่งผลดีแก่ 
ผู้ปฏิบัติได้อย่างแน่นอน แต่ทว่าเมื่อยุคสมัยเปล่ียนไป เราจะพบว่า  
ทั้งสภาพสังคม วิถีชีวิต สภาพแวดล้อมต่างๆ รวมถึงระบบการจัดการ
ในสังคมก็เปลี่ยนแปลงไปด้วย ซึ่งในความเปลี่ยนแปลงเหล่านั้น ย่อมม ี
บริบทบางอย่างที่ท�ำให้นักปฏิบัติธรรมไม่สามารถท่ีจะสร้างคุณสมบัติ
ในแต่ละองค์ประกอบให้ตรงกับรายละเอียดและข้ันตอนตามที่ปรากฏ
ในคมัภร์ีวสิทุธมิรรคได้ ซึง่ย่อมจะมผีลต่อเป้าหมายของการปฏิบัต ิท้ังนี้
ผู้เขียนขอยกตัวอย่างปัจจุบัน เช่น การที่พระภิกษุสงฆ์จะหลีกจาริกไป
ปฏิบัติในอาวาสท่ีเป็นสัปปายะเป็นเวลาแรมปี หรือการปฏิบัติธุดงค์ 
ซึ่งเป็นข้อปฏิบัติประการหนึ่งในคุณสมบัติของผู้เรียนกัมมัฏฐานที่จะ
ขัดเกลากิเลสให้ไปสู่เป้าหมาย อาจจะไม่สามารถท�ำได้อย่างเป็นอิสระ
อย่างทีผู่ป้ฏบิตัติัง้ใจ ด้วยข้อจ�ำกดัทางด้านกฎหมาย กฎคณะสงฆ์ หรือ
วิธีการปฏิบัติบางประการท่ีมีขั้นตอน และรายละเอียดของการปฏิบัติ
ที่มาก เช่น กายคตาสติที่จะต้องใช้เวลาในการศึกษาและท่องจ�ำอาการ 
32 ให้ได้ครบทัง้ลกัษณะอาการ ส ีสณัฐาน ทีต่ัง้อยู ่ใช้เวลาอย่างน้อย 4 
เดือน20 จึงจะจบขั้นตอน อาจจะเป็นการยุ่งยากที่จะปฏิบัติตามให้ครบ
ทกุขัน้ตอน ซึง่ไม่ตอบสนองลกัษณะของคนทีต้่องการเรยีนรูแ้ละปฏบิตัิ
แบบไม่ซับซ้อนในยุคปัจจุบัน ดังนั้นลักษณะของการปฏิบัติในคัมภีร์ 
วิสุทธิมรรคจึงถือเป็นต้นแบบในระบบการเรียนการสอนกัมมัฏฐาน
ส�ำหรับผู้ท่ีจะหลีกเร้น ปลีกออกจากสังคมและมีความตั้งใจจริงในการ
ศึกษาและมุ่งปฏิบัติเพื่อการหลุดพ้นอย่างแท้จริง 

20 พระพุทธโฆสเถระ, คัมภีร์วิสุทธิมรรค, 413.



191ระบบการเรียนการสอนกัมมัฏฐานในคัมภีร์วิสุทธิมรรค
The System of Learning and Teaching Kammathāna in Visuddhimagga

ส�ำหรับการประยุกต์แนวทางการปฏิบัติตามหลักที่กล่าวไว้ใน
คมัภร์ีวสิทุธมิรรคให้เข้ากบัสภาพสงัคมในปัจจุบันควรมแีนวทางอย่างไร 
จะได้วิเคราะห์น�ำมาเสนอในโอกาสต่อไป

6. บทสรุป

คัมภีร์วิสุทธิมรรค เป็นคัมภีร์ในพระพุทธศาสนาที่อธิบายหลัก
ไตรสกิขาอนัเป็นกระบวนการส�ำคญัทีน่�ำผูป้ฏิบัตเิพือ่การบรรลุมรรคผล
นิพพาน ในขณะเดียวกันในคัมภีร์ยังได้อธิบายถึงคุณสมบัติขององค์
ประกอบต่างๆ ที่แสดงถึงความเป็นระบบการเรียนการสอนกัมมัฏฐาน 
ที่สมบูรณ์แบบ ทั้งคุณสมบัติของผู้ปฏิบัติกัมมัฏฐาน คุณสมบัติของ
อาจารย์ผู ้สอนกัมมัฏฐาน วิธีการเรียนการสอนกัมมัฏฐาน รวมถึง 
ข้ันตอนการปฏิบัติ อันน�ำไปสู่การบรรลุมรรคผลนิพพาน ซึ่งระบบ 
ดงักล่าวนี ้เป็นระบบการฝึกปฏิบัตกิมัมฏัฐานของพระภิกษุในพระพทุธ-
ศาสนาท่ีมีความต้ังใจจริงที่จะบรรลุมรรคผลนิพพาน และระบบการ
ปฏิบัติแบบนี้เป็นระบบการปฏิบัติประเภทท�ำสมถะน�ำหน้าวิปัสสนา  
ซึ่งผู้ปฏิบัติต้องใช้ระยะเวลาในการฝึกปฏิบัติอันเป็นไปตามขั้นตอน 
จ�ำเป็นที่จะต้องรู้จริตอัธยาศัยของตนเอง รวมถึงจ�ำต้องหลีกออกเร้น
แสวงหาสถานท่ีสัปปายะ ผู้ปฏิบัติควรมีความพร้อมทั้งร่างกายและ
จิตใจท่ีจะอุทิศตนออกบวชและบ�ำเพ็ญธุดงควัตรตามอย่างปฏิปทา
ของพระเถระในอดีต จึงจะมีโอกาสบรรลุธรรมตามขั้นตอนดังได้ 
กล่าวไว้ในคัมภีร์ได้ อย่างไรก็ตาม หากน�ำระบบการเรียนการสอน 
กัมมัฏฐานในคัมภีร์วิสุทธิมรรคมาเป็นแม่บทในการฝึกปฏิบัติ ในยุค
ปัจจุบันอาจจะหาผู้ที่มีคุณสมบัติตามที่คัมภีร์กล่าวไว้ได้ไม่มากนัก  



192 ธรรมธารา วารสารวิชาการทางพระพุทธศาสนา 
ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (ฉบับรวมที่ 13) ปี 2564

ด้วยสภาพความเปลี่ยนแปลงของบริบทสังคม สภาพแวดล้อมต่างๆ  
รวมถึงการหาอาจารย์ท่ีจะมีความสามารถในการแนะน�ำกัมมัฏฐานได้
หลากหลายก็อาจเป็นข้อจ�ำกัด เพราะโดยส่วนใหญ่ ผู้สอนกัมมัฏฐาน
ที่เรียกว่าวิปัสสนาจารย์จะสอนโดยการยึดแนวปฏิบัติที่ตนเองได้ผล  
แต่กระนัน้ในปัจจบุนักเ็ริม่มกีารเปิดหลักสูตรการอบรมกมัมฏัฐานอย่าง
เป็นระบบเกิดขึ้นมากมาย แม้ระบบเหล่านี้ บางระบบอาจจะไม่มุ่งเน้น
เป้าหมายน�ำผู้ปฏิบัติไปถึงฝั่งแห่งการบรรลุมรรคผลนิพพาน เพราะ
ผู้ปฏิบัติอาจจะมีวัตถุประสงค์ในการปฏิบัติเพียงเพื่อต้องการความ
สุข หรือแก้ปัญหาชีวิตบางประการ แต่อย่างน้อย หลักการปฏิบัติที่ได้
รับสั่งสอนก็ท�ำให้ผู้ปฏิบัติได้เห็นคุณค่าของธรรมะในพระพุทธศาสนา
ที่น�ำประโยชน์และความสุขมาให้แก่ผู้ปฏิบัติได้อย่างดี ผู้ศึกษาเห็นว่า 
คมัภร์ีวสิทุธมิรรคนีเ้ป็นคมัภร์ีท่ียนืยันวถิแีห่งความเอาจรงิเอาจงัในการ
ปฏิบัติในพระพุทธศาสนา ที่ชี้ให้เห็นว่า กว่าจะได้บรรลุผลในพระพุทธ-
ศาสนาต้องมขีัน้ตอนอย่างไร และยนืยนัว่าทางบรรลมุรรคผลนพิพานใน
พระพุทธศาสนานั้นมีจริง ปฏิบัติได้จริง ไม่ใช่ค�ำสอนที่เลื่อนลอยมีหลัก
การแต่ไร้วธีิการ เป็นการแสดงลกัษณะของศาสนาพทุธทีเ่ป็นศาสนาของ
การปฏิบัติ  ที่เมื่อผู้ใดปฏิบัติตามค�ำสอนแล้ว ย่อมบรรลุผลตามสมควร
แก่การปฏิบัติ และรู้ผลแห่งการปฏิบัติอย่างถ่องแท้ด้วยตนเอง อย่างไร
ก็ตาม ผู้ศึกษามีความเชื่อมั่นว่า บุคคลผู้มีธุลีคือกิเลสในดวงตาน้อย  
ที่พร้อมจะปฏิบัติตามค�ำสอนของพระพุทธองค์ยังมีอยู่ หนทางแห่ง
การปฏิบัติในคัมภีร์วิสุทธิมรรคก็ก�ำลังรอการพิสูจน์จากท่านเหล่านั้น
ท่ีจะปฏิบัติตามเพื่อเป็นพยานการตรัสรู ้ธรรมของพระพุทธองค์ว่า 
ธรรมะของพระพุทธองค์นั้นเป็นอกาลิโก ไม่จ�ำกัดด้วยกาล เอหิปสฺสิโก  
ควรเรยีกให้มาดมูาชม โอปนยโิก ควรน้อมเข้ามาในตน ปจจฺตฺต ํเวทติพโฺพ 
วิญฺญูหิ อันวิญญูชนพึงรู้ได้เฉพาะตน



193ระบบการเรียนการสอนกัมมัฏฐานในคัมภีร์วิสุทธิมรรค
The System of Learning and Teaching Kammathāna in Visuddhimagga

บรรณานุกรม

• ภาษาไทย

1. คัมภีร์
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬา- 
	 ลงกรณราชวิทยาลัย.	กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬา- 
	 ลงกรณราชวิทยาลัย, 2539. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับสยามรัฐ. 
 	 กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2525. 
พระพุทธโฆสเถระ. คัมภีร์วิสุทธิมรรค. แปลและเรียบเรียงโดย สมเด็จ 
	 พระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร). พิมพ์ครั้งที่ 5. กรุงเทพ- 
	 มหานคร: ประยูรวงศ์พริ้นท์ติ้ง จ�ำกัด, 2547.
พระพทุธโฆสะเถระ. วสิทุธมิรรค แปล ภาค 1 ตอน 1 ฉบบัของมหามกฏุ- 
	 ราชวทิยาลยั. กรุงเทพมหานคร: โรงพมิพ์มหามกฏุราชวทิยาลยั, 
	 2538.

2. หนังสือ 
ทัศนา แขมมณี. ศาสตร์การสอน องค์ความรู้เพ่ือการจัดกระบวนการ 
	 เรียนรู้ที่มีประสิทธิภาพ. พิมพ์คร้ังท่ี 5. กรุงเทพมหานคร:  
	 ด่านสุธาการพิมพ์, 2550.
มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช บัณฑิตศึกษา สาขาวิชาศึกษาศาสตร์. 
	 ประมวลสาระชุดวิชา การจัดระบบทางการศึกษา หน่วยที่ 1-2. 
	 กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช, 2536.



194 ธรรมธารา วารสารวิชาการทางพระพุทธศาสนา 
ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (ฉบับรวมที่ 13) ปี 2564

วริยา ชินวรรโณ, วารีญา ภสภูตานนท์ ณ มหาสารคาม, พระมหา 
	 สมศักดิ ์จนัทสโีล, สภุทัร ปัญญาทปี และบูรณ์ เกตทุสัสา. สมาธิ 
	 ในพระไตรปิฎก วิวัฒนาการการตีความค�ำสอนเรื่องสมาธิใน 
	 พระพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทประเทศไทย. กรุงเทพมหานคร:   
	 ส�ำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2543. 

3. บทความ
พระมหาพงศ์ศักดิ ์ฐา นโิย. “สมถวปัิสสนาในคมัภร์ีอภธิรรมนกิายสรวา- 
	 สติวาท”, วารสารธรรมธารา, ปีที่ 3, ฉบับที่ 1 (ฉบับรวมที่ 4), 
	 (มกราคม-มิถุนายน 2560): 193-230. 
พระมหาวฒุชิยั วฑุฒฺชิโย. “การศกึษาเปรียบเทียบรูปแบบการพฒันาจิต 
	 ของกรรมฐาน 5 สาย ในสังคมไทย.” วารสารธรรมธารา, ปีที่ 6, 
	 ฉบับที่ 1 (ฉบับรวมที่ 10), (มกราคม-มิถุนายน 2563): 3-50.

4. วิทยานิพนธ์ 
พระมหาพิศิษย์ ธีรปญฺโญ (กังวานวาณิชย์). “การบริการจัดการส�ำนัก 
	 กรรมฐาน: ศึกษาเฉพาะกรณีสัตยา นารายัน โกเอ็นก้า.” 
	 วิทยานพินธ์ปริญญามหาบณัฑติ, มหามกฏุราชวทิยาลยั, 2551.
พระมหาวุฒิชัย วุฑฺฒิชโย (ธีระเผ่าพงษ์). “รูปแบบการพัฒนาจิตของ 
	 ส�ำนกักรรมฐานในสงัคมไทย.” วิทยานพินธ์ปริญญาดุษฎีบัณฑติ, 
	 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2561.



195ระบบการเรียนการสอนกัมมัฏฐานในคัมภีร์วิสุทธิมรรค
The System of Learning and Teaching Kammathāna in Visuddhimagga

• ภาษาต่างประเทศ

1) หนังสือภาษาอังกฤษ
Bhadantácariya Buddhaghosa. The Path of Purification (Visud- 

	 dhimagga). Translated by Bhikkhu Nyanamoli. Buddhist 

	 Publication Society: Kandy, 2011.


