
73

วารสารเอเชียตะวันออกเเละอาเซียนศึกษา

ปีที่ 22 ฉบับที่ 2 (2022) กรกฎาคม - ธันวาคม 2565

การศึกษาวิเคราะห์ถอดรหัส

ความสุข 4 ด้านของ

พระพุทธเจ้า*

วิไลพร สุจริตธรรมกุล**

พงษ์ศิริ ยอดสา***
บทคัดย่อ

	 การวิจัยทางด้านความสุขจากผลการวิจัยจากหน่วยงานต่าง ๆ ได้ข้อสรุปว่า ความสุขมีองค์ประกอบจาก 

4 ด้าน คือ ความสุขทางกาย ด้านการประกอบอาชีพ ความสุขด้านความสัมพันธ์ และความสุขทางจิตวิญญาณ   

	 งานวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ที่จะศึกษาวิเคราะห์ความสุขของพระพุทธเจ้าทั้ง 4 ด้าน   โดยการวิจัยใช้การ

วิจัยทางเอกสาร และการวิเคราะห์ตีความ ซึ่งขอบเขตการวิจัยมุ่งเน้นพระพุทธเจ้าในฐานะมนุษย์ นักบวช ซึ่งไม่ได้

กล่าวถึงความสุขในธรรมะภายในอันสูงสุดของพระองค์หรือในฐานะที่เป็นผู้สูงสุด  

	 จากการวิจัยพบว่า พระพุทธเจ้าเป็นผู้ที่มีความสุขที่สุดในทั้ง 4 ด้านด้วยตนเองและยังส่งแนวทางสร้าง

สุขให้กับสัตว์โลกที่มีความแตกต่างกัน จากพระบริสุทธิคุณ พระปัญญาธิคุณและพระมหากรุณาธิคุณ โดยความสุข

ทั้ง 4 ด้านสามารถสรุปเป็นได้ดังนี้ 1) ความสุขทางกาย จากการดูแลร่างกายการขบฉันภัตตาหารก่อนเพล การเดิน

จงกรม การพักผ่อนและยารักษาโรคตามพุทธวิธี   ได้รับการยืนยันว่าเป็นการดูแลสุขภาพที่ดีจากการวิจัยในปัจจุบัน 

2) ความสุขด้านการประกอบอาชีพ คุณค่าของอาชีพไม่ได้วัดที่ค่าจ้างแต่กลับวัดกันที่การสร้างประโยชน์ให้กับผู้คน 

ซึ่งพระพุทธองค์มีอาชีพที่เป็นประโยชน์สูงสุดต่อทั้งตนเองและสัตว์โลก คือ เป็นครูหรือแพทย์ผู้สอนวิชาการหลุดพ้น

ของชีวิต   ช่วยผู้อื่นพ้นทุกข์ทั้งในปัจจุบันชาติและในวัฏสงสาร 3) ความสุขด้านความสัมพันธ์ พระพุทธองค์สามารถ

รับมือได้กับทุกความสัมพันธ์กับทิศ 6 รอบตัวซึ่งรวมไปถึงศัตรูของพระองค์ ด้วยความเมตตาและเห็นคุณค่าของทุก

ชีวิตที่สามารถพัฒนาและเปลี่ยนแปลงได้ภายใต้กฎแห่งกรรม และ 4) ความสุขทางจิตวิญญาณ คือ ความสุขสูงสุดของ

พระองค์และสัตว์โลกที่มีสติรู้เท่าทันความคิดเพื่อระงับโรคทางใจ และใช้สติฝึกให้เป็นสมาธิในระดับที่สูงขึ้นไปบรรลุ

ธรรมเพื่อลดกิเลสอันเป็นเหตุของโรคทางใจ   ซึ่งทุกคนสามารถมีความสุขเฉกเช่นพระองค์ได้ ด้วยการประกอบเหตุ

อย่างที่พระองค์ปฏิบัติ

คำ�สำ�คัญ: ถอดรหัส, ความสุข 4 ด้าน, พระพุทธเจ้า

* บทความฉบับนี้ได้รับทุนสนับสนุนจากภาควิชาปรัชญาและศาสนา คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์และงานวิจัยมีความเชื่อมโยง
กับบทความวิจัยชื่อ “การวิเคราะห์ความสุขของพระพุทธเจ้าในมุมมองด้านความพอใจและคุณค่า” ซึ่งกำ�ลังอยู่ในระหว่างการตีพิมพ์กับวารสาร
มนุษยศาสตร์สังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น ปีที่ 40 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2566)
** หัวหน้าโครงการวิจัย ผู้ช่วยศาสตราจารย์, ภาควิชาปรัชญาและศาสนา คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์
*** ผู้ช่วยนักวิจัย, ศูนย์พุทธศาสตร์ศึกษา DCI

ได
้รับ

บท
คว

าม
 2

2 
กัน

ยา
ยน

 2
56

5;
 เเ

ก้ไ
ขป

รับ
ปร

ุง 
20

 ธ
ันว

าค
ม 

25
65

; อ
นุม

ัติใ
ห้จ

ัดพ
ิมพ

์ 2
1 

ธัน
วา

คม
 2

56
5



74

วารสารเอเชียตะวันออกเเละอาเซียนศึกษา

ปีที่ 22 ฉบับที่ 2 (2022) กรกฎาคม - ธันวาคม 2565

A Study and Analysis on the 

Four Aspects of Happiness 

of the Buddha’s Life

Wilaiporn Sucharitthammakul*

Pongsiri Yodsa**

Abstract
	 The research on happiness from the results of various institutes can conclude 
that happiness is composed of four aspects: physical happiness, occupational happiness, 
relationship happiness and spiritual happiness.
	 The objective of this research was to study and analyze the four aspects of 
happiness through the Buddha’s life. This research uses documentary research and inter-
pretation analysis. The scope of the research focuses on the Buddha as a human being or a 
priest, which does not mention his happiness in the supreme inner Dharma or as a supreme 
being. 
	 The research found that the Lord Buddha was a person who was happiest in 
all four aspects by himself through the greatest purity, compassion and wisdom. He also 
sent the way to create happiness in four aspects to others. His four aspects of happiness 
can be summarized as follows: 1) Physical happiness: he had been taking care of his body, 
eating food before noon, practicing walking meditation and consumed natural medicine by 
Buddha’s healthy methods, which can be confirmed as acceptable health care by current 
research. 2) Occupational happiness: the value of a career is not measured by wages, but 
rather on how it benefits people. The Buddha had a career that was beneficial to both 
himself and others.  Just as a teacher and/or a doctor, he taught the subject of liberation 
of life and helped others to be free from suffering both in the present life and in the life 
cycle.) 3) Relationship happiness: the Buddha was able to deal with all relationships in the 
six directions, including his enemies with his kindness and appreciation of every life that 
can be developed and changed under the law of karma. 4) Spiritual happiness: the Buddha 
makes oneself and others accept happiness through the consciously awareness of thoughts 
in order to quell mental illnesses. Moreover, he taught himself and others used mindful 
practice to concentrate at a higher level to attain Dharma. The higher level of Dharma 
achieved, the less defilements that cause mental illnesses in the mind. Finally, everyone 
can be as happy as the Buddha with practicing the cause as he did.

Keywords: four aspects of Happiness, Buddha, life

* Corresponding author, Asst. Ph.D., Philosophy and Religion Department, Faculty of Hu-
manities, Kasetsart University
** Research Assistant, DCI Center for Buddhist Studies

Recieved Septem
ber 22, 2022; Revised Decem

ber 20, 2022; Accepted Decem
ber 21, 2022



วารสารเอเชียตะวันออกเเละอาเซียนศึกษา

ปีที่ 22 ฉบับที่ 2 (2022) กรกฎาคม - ธันวาคม 2565

75

1. บทนำ�

	 การวิจัยด้านความสุขในมนุษย์มีหลากหลายหน่วยงานได้ดำ�เนินการหาคำ�

นิยามให้กับความสุขของมนุษย์ เช่น องค์กรอนามัยโลก (World Health Organiza-

tion: WHO) (Neera Dhar, SK Chaturvedi, and Deoki Nandan. 2011) สถาบัน

การวิจัยเชิงนโยบาย (Policy Research Associates: PRA) (Rocco Farano. 

2021) และการวิจัยตัวชี้วัดความสุขในประเทศไทย โดยสำ�นักงานกองทุนสนับสนุน

การสร้างเสริมสุขภาพ (สสส.) ร่วมกับสถาบันวิจัยประชากรและสังคม มหาวิทยาลัย

มหิดล และศูนย์เทคโนโลยีอิเล็กทรอนิกส์และคอมพิวเตอร์แห่งชาติ (NECTEC) ที่ได้

สร้างตัวชี้วัดความสุขของคนทำ�งานในภาคอุตสาหกรรม ข้าราชการพลเรือน ตั้งแต่ปี 

พ.ศ. 2551 และพัฒนาให้เป็นแบบสำ�รวจความสุขด้วยตนเอง (Self-Assessment) 

(ศิรินันท์ กิตติสุขสถิต และคณะ. 2555) และ World Happiness Research In-

stitute ที่จัดตั้งในปี พ.ศ. 2554 โดย Meik Wiking ได้สรุปจากการวิจัยถึงปัจจัยที่

ทำ�ให้คนในประเทศที่มีดัชนีความสุขสูง เช่น ฟินแลนด์ เดนมาร์ก สวิตเซอร์แลนด์ 

นอร์เวย์ ไอซ์แลนด์1   ยิ่งไปกว่านั้นในทางจิตวิทยาหรือประสาทวิทยาจากการศึกษา

วิจัยฮอร์โมนและสารสื่อความสุขตัวสำ�คัญ ฮอร์โมนสำ�คัญในการทำ�ให้มีความสุขนั้น 

มี 3 ตัว คือ ฮอร์โมนเซโรโทนิน คือ ความสุขที่ได้จากสุขภาพดี ฮอร์โมนออกซิโตซิน 

คือ ความสุขที่ได้จากความผูกพัน และฮอร์โมนโดพามีน คือ ความสุขที่ได้จากความ

สำ�เร็จหรือเงินทอง (ชิอน คาบาซาวะ. 2565 : 25)

	 ซึ่งเมื่อจัดหมวดหมู่ความสุขแล้วพบว่า สามารถจัดได้ 4 หมวดหมู่ คือ 

ความสุขทางกาย ด้านการประกอบอาชีพ ความสุขด้านความสัมพันธ์ และความสุข

ทางจิตวิญญาณ เป็นความสุขสากลที่มนุษย์โดยทั่วไปเห็นตรงกันจากงานวิจัยทั้งใน

และต่างประเทศ (ดูรายละเอียดของแต่ละที่ได้จากตารางที่ 1)

	 ในมิติของคำ�สอนในพระพุทธศาสนา พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงได้อธิบาย

เรื่องความสุขไว้ในหลายพระสูตร เช่น สุขวรรค กล่าวถึงความสุข 13 คู่ (องฺ.

เอก. 20/65-71/102-105 (ไทย.มจร)2 พหุเวทนิยสูตร ที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้า

1	 5 ประเทศ ในยุโรป สลับเปลี่ยนหมุนเวียนมาเป็นประเทศที่มีคนมีความสุขที่สุดในโลก  โดยศึกษาจากรายงานความสุขระดับโลก 

(Word Happiness Report) ในปี ค.ศ. 2013-2017 โดย 6  อันดับแรกได้แก่ เดนมาร์ก สวิตเซอร์แลนด์ นอร์เวย์ ไอซ์แลนด์ ฟินแลนด์ แคนนาดา 

เนเธอร์แลนด์ สวีเดน และในปี 2017-2019 ที่ได้ 6 อันดับแรกได้แก่ ฟินแลนด์ เดนมาร์ก สวิตเซอร์แลนด์ ไอซ์แลนด์ นอร์เวย์ เนเธอร์แลนด์ สวีเดน 

ในปี 2022  โดย 6 อันดับแรกได้แก่ ฟินแลนด์ เดนมาร์ก สวิตเซอร์แลนด์ ไอซ์แลนด์ เนเธอร์แลนด์ นอร์เวย์ (Meik Wiking, 2017, หน้า 29-260)

2	 การใช้หมายเลขย่อพระไตรปิฎกจะแจ้ง เล่ม/ข้อ/หน้า เช่น องฺ.เอก. 20/65-71/102-105 (ไทย.มจร) หมายถึง พระสุตตันตปิฎก 

อังคุตตรนิกาย เอกนิบาต เล่มที่ 20 ข้อที่ 65 ถึง 71 หน้าที่ 102 ถึง 105 (ฉบับ แปลภาษาไทย มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย)



วารสารเอเชียตะวันออกเเละอาเซียนศึกษา

ปีที่ 22 ฉบับที่ 2 (2022) กรกฎาคม - ธันวาคม 2565

76

ยอมรับว่า กามสุข คือความสุขแบบทางโลกที่ประกอบด้วย การเห็นรูป ได้ยิน ได้

กลิ่น ได้รับรสชาติ และสัมผัสอันน่าพอใจเป็นความสุขประเภทหนึ่งที่คนทั่วไป

ต้องการ และอธิบายความสุขที่อยู่ในระดับสูงขึ้นไปตั้งแต่ รูปฌาน จนถึงความสุข

ที่ล่วงอากิญจัญญายตนะ หรือ สุขอิงอามิสและไม่อิงอามิสในคัมภีร์อังคุตตรนิกาย 

ทุกนิบาต (องฺ.ทุก. 20/69/103 (ไทย.มจร) เป็นต้น 

	 จากพระสูตรข้างต้นล้วนกล่าวถึงเรื่อง “ความสุข” ในประเด็นที่ตรงและ

ชัดเจน แต่หากมองในอีกมุมหนึ่ง ยังมีบางพระสูตรที่กล่าวถึงความสุขผ่านแนวคิดคู่

ตรงข้าม (Binary opposition) อันเป็นการสื่อสารความหมายหรือคุณค่าใหม่ผ่าน

หน่วยภาษาผ่านการกำ�หนดตัดสินกัน 2 ฝ่ายที่เป็นคู่ตรงข้ามทั้งด้านภาษาและความ

คิดมาพิจารณาได้ (อภิญวัฒน์ โพธิ์สาน. 2561) ซึ่งคู่ตรงข้ามของ “สุข” ก็คือ “ทุกข์” 

นั่นก็หมายความว่า เราสามารถใช้พระสูตรที่กล่าวถึงทุกข์มองให้เป็นสุขได้เช่นกัน

	 ใน สรีรัฏฐธรรมสูตร (องฺ.ทสก. 38/49/162 (ไทย.มมร) มีการกล่าวถึงธรรม

ที่ตั้งอยู่บนสรีระ 10 ประการ คือ 1) ความหนาว 2) ความร้อน 3) ความหิว 4) ความ

กระหาย 5) ความปวดอุจจาระ 6) ความปวดปัสสาวะ 7) ความสำ�รวมกาย 8) ความ

สำ�รวมวาจา 9) ความสำ�รวมอาชีพ 10) ธรรมอันเป็นเครื่องปรุงแต่งภพต่อไป ทั้ง 10 

ประการข้างต้น หากพิจารณาและตีความจะพบว่า ความทุกข์ที่เกิดจากกายเป็นทุกข์

ประจำ�วันที่เห็นได้อย่างชัดเจน คือ ความหนาว ความร้อน ความหิว ความกระหาย 

ความปวดอุจจาระ และความปวดปัสสาวะ ส่วนการสำ�รวมกาย สำ�รวมวาจา และ

สำ�รวมอาชีพ 

	 พระเผด็จ ทตฺตชีโว (2560) ให้ความเห็นว่า ทั้ง 3 ด้านนี้เป็นทุกข์จากสังคม

ที่หากไม่สร้างหรือฝึกก็จะก่อให้เกิดเป็นกิเลสกับตัวผู้กระทำ� กล่าวคือ 1) การสำ�รวม

กาย คือ การควบคุมการกระทำ�ต่าง ๆ ให้อยู่เหนืออำ�นาจกิเลส ไม่พลั้งพลาดไปผิด

ศีลทั้งการฆ่า การลักขโมย การประพฤติผิดในกาม และการหมกหมุ่นในอบายมุข 

รวมถึงการรักษามารยาทต่าง ๆ ในให้มีความสำ�รวม มีสัมมาคารวะ และมีระเบียบ

วินัย 2) การสำ�รวมวาจา คือ การควบคุมการพูดให้อยู่เหนืออำ�นาจกิเลส โดยรวมคือ

การไม่พูดในสิ่งที่เป็นวจีทุจริต พูดแต่สิ่งที่เป็นวจีสุจริต คือ ไม่พูดเท็จ ให้เกิดความ

เข้าใจผิด ไม่พูดส่อเสียดให้เกิดความแตกแยก ไม่พูดคำ�หยาบให้เกิดความระคายใจ 

และไม่พูดเพ้อเจ้อให้เสียเวลา 3) การสำ�รวมอาชีพ คือ การไม่หลงไปประกอบอาชีพ



วารสารเอเชียตะวันออกเเละอาเซียนศึกษา

ปีที่ 22 ฉบับที่ 2 (2022) กรกฎาคม - ธันวาคม 2565

77

ที่ไม่สุจริต (มิจฉาวณิชา) เพื่อไม่ให้ตนเองประสบทุกข์จากการเลี้ยงชีพ หากมนุษย์ไม่

พิจารณาถึงอาชีพที่ทำ�แล้วเกิดความสุจริต อาจพลาดพลั้งไปทำ�อาชีพที่เกิดบาปกับ

ตนเองได้เพียงเพื่อหวังเอาชีวิตรอดอย่างเดียว 

	 การสำ�รวมกาย วาจา และอาชีพ นอกจากจะมีวัตถุประสงค์เพื่อควบคุม

พฤติกรรมของตนเองไม่ให้พลาดพลั้งไปกระทำ�ในสิ่งที่ไม่ได้ ไม่เป็นประโยชน์ ไม่

เป็นที่ชอบแก่คนผู้คนรอบข้างแล้ว ยังจะส่งผลต่อเนื่องไปยังสภาพจิตใจของผู้ปฏิบัติ

ด้วยเช่นกัน กล่าวคือ เมื่อได้กระทำ�ในสิ่งที่ดี เป็นประโยชน์ ผู้คนรอบข้างเห็นดีเห็น

งาม และไม่ขัดต่อหลักศีลธรรม ความรู้สึกของผู้ปฏิบัติจะเกิดความแช่มชื่นแก่หัวใจ 

ไม่ขุ่นมัวเศร้าหมอง และจุดนี้เองจะเป็นจุดเริ่มต้นทำ�ให้สามารถรักษาใจเพื่อใช้ใน

การปฏิบัติธรรมตามแนวทางพระพุทธศาสนาอันจะนำ�ไปสู่การหลุดพ้นได้ แม้จะ

ทราบดีว่า การเกิดมาเป็นมนุษย์ในทุกภพทุกชาตินั้นยังคงเป็นทุกข์อยู่ก็ตาม (ขุ.อุ. 

25/30/229-230 (ไทย.มจร) แต่ก็จะสามารถสร้างสุขได้ผ่านการกระทำ�ต่าง ๆ คำ�พูด 

และอาชีพที่ไม่ข้องเกี่ยวกับบาปอกุศล ก็จะทำ�ให้ใจไม่ขุ่นมัว เศร้าหมอง ก็จะเป็นทาง

นำ�ไปสู่สุคติต่อไป ดังพุทธพจน์ที่ว่า “จิตฺเต อสงฺกิลิฏฺเฐ สุคติ ปาฏิกงฺขาฯ – เมื่อจิต

ผ่องใสไม่เศร้าหมองก็มีสุคติเป็นที่ไป” (ม.มู. 12/70/63 (ไทย.มจร)	  

	 ดังนั้น ทุกข์ 4 หมวด คือ ทุกข์ทางกาย ทุกข์จากการเข้าสังคม ทุกข์จาก

การประกอบอาชีพ และทุกข์จากกิเลส จึงเป็นสิ่งที่มนุษย์ไม่สามารถหลีกเลี่ยงได้หลัง

จากเกิดมาบนโลก แต่ทั้งนี้เราสามารถที่จะเปลี่ยนมุมกลับ ปรับมุมมองจากทุกข์ให้

เป็นสุขได้ด้วยการปฏิบัติตนตามแนวทางแห่งความสุจริตได้ และถ้าหากมองความสุข

จากการปรับแนวทางการปฏิบัติเหล่าน้ีให้เป็นไปตามการวิจัยความสุขที่ได้รวบรวม

ไว้ข้างต้น ก็จะพบว่า แนวทางการสร้างโลกิยสุขทางพระพุทธศาสนานั้นตรงกันกับ

งานวิจัยความสุขอย่างเห็นได้ชัด 

 



วารสารเอเชียตะวันออกเเละอาเซียนศึกษา

ปีที่ 22 ฉบับที่ 2 (2022) กรกฎาคม - ธันวาคม 2565

78

ตารางที่ 1 การสังเคราะห์ความสุขสากล 4 ด้านกับสรีรฏฐธรรมสูตร

หมวดหมู่ องค์การ 
อนามัย
โลก

สถาบันการ
วิจัยเชิง
นโยบาย

W o r l d 
H a p p i -
ness 
R e -
s e a r c h 
Institute

HAPPY 
NOMETER

จิตเเพทย ์
ปิรามิด 
ความสุข

สรีรัฏฐธรรม
สูตร

1. ด้าน
สุขภาพทาง
กาย

สุ ข ภ า ว ะ
ท า ง ด้ า น
กายภาพ

- กายภาพ
- สิ่งเเวดล้อม

สุขภาพดี - สุขภาพดี
- ผ่อน
คลายดี

ฮอร์โมน
เซโรโท
นิน

- ความหนาว 
- ความร้อน 
- ความหิว 
- ความ
กระหาย 
- ความปวด
อุจจาระ 
- ความปวด
ปัสสาวะ

2. ด้านการ
ประกอบ
อาชีพ

- อาชีพ
- การเงิน

การเงิน 
(Money) 

- สุขภาพ
เงินดี 
- การงานดี 
- ใฝ่รู้ดี 

ฮอร์โมน
โดพามีน

- การสำ�รวม
อาชีพ

3. ด้าน
ความ
สัมพันธ์

สุขภาวะ
ด้านทักษะ
ทางสังคม

- สังคม การอยู่
ด้วยกัน
(Togeth-
erness)

- น้ำ�ใจดี 
- ครอบครัวดี 
- สังคมดี 

ฮอร์โมน
ออกซิโต
ซิน

- การสำ�รวม
กาย
- การสำ�รวม
วาจา

4. ด้านจิต

วิญญาณ

สุขภาวะ
ด้าน
จิตใจ,สุข
ภาวะทาง
ด้านจิต
วิญญาณ

- อารมณ์
- จิต
วิญญาณ   
- สติปัญญา

- ความ
อิสระ 
(Free-
dom)
- สัจจะ
ความเชื่อ
ใจ (Trust)
- ความ
เมตตาโอบ
อ้อมอารี 
(Kind-
ness)

- จิตวิญญาณ
ดี

- ธรรมอันเป็น
เครื่องปรุงแต่ง
ภพต่อไป

	 ดังนั้น ความสุขในพระพุทธศาสนาที่มองผ่านกระจกอีกด้านของความทุกข์

สากลได้ฉายออกมาให้เห็นถึงบุคคลผู้จะมีโลกิยสุขแบบไม่ให้ตนพลั้งพลาดในการ



วารสารเอเชียตะวันออกเเละอาเซียนศึกษา

ปีที่ 22 ฉบับที่ 2 (2022) กรกฎาคม - ธันวาคม 2565

79

สร้างอกุศลจะประกอบไปด้วย 4 องค์ประกอบใหญ่ ๆ คือ 1) ความสุขทางกาย 2) 

ความสุขด้านความสัมพันธ์ต่อผู้คนในสังคม 3) ความสุขจากการประกอบอาชีพ และ 

4) ความสุขด้านจิตวิญญาณ 

	 ต่อไปจะได้นำ�เสนอตัวอย่างความสุขของพระพุทธเจ้าทั้ง 4 ด้านจากคัมภีร์

พระพุทธศาสนาเพื่อให้เห็นว่า นอกเหนือจากความสุขในระดับโลกุตตระที่พระพุทธ

องค์ได้มาจากการบรรลุธรรมแล้ว ความสุขในระดับโลกิยะ 4 ด้านนั้น พระพุทธ

องค์สร้างความพอใจและความสุขอย่างไร   และทรงส่งต่อความสุขให้เป็นคุณค่าได้

อย่างไร

2. ความสุขทางกายของพระพุทธเจ้า

	 แม้พระพุทธเจ้าจะอยู่ในฐานะของผู้นำ�ทางด้านจิตวิญญาณและมีความ

สุขแบบโลกุตตระแล้ว แต่พระพระพุทธองค์ก็ยังคงต้องเผชิญหน้ากับสังขารมารที่

ปรากฏผ่านเป็นความเจ็บปวดรูปแบบต่าง ๆ ซึ ่งจะพบข้อความที่ยืนยันในมหา

ปรินิพพานสูตรตอนหนึ่งพระพุทธองค์ตรัสด้วยพระองค์เองว่า “เราเป็นผู้ชรา  

แก่ เฒ่า ล่วงกาลมานานผ่านวัยมามาก เรามีวัย 80 ปี ร่างกายของตถาคตประหนึ่ง

แซมด้วยไม้ไผ่ ยังเป็นไปได้ก็เหมือนกับเกวียนเก่าที่ซ่อมแซมด้วยไม้ไผ่...” (ที.ม. 

10/165/110 (ไทย.มจร) 

	 พระพุทธองค์จึงย้ำ�เตือนให้พิจารณาเสมอว ่า “ความไม่มีโรคเป็นลาภ

อันประเสริฐ” แต่ภายใต้หลักไตรลักษณ์ที่ทำ�ให้สังขารเสื่อมไปเรื่อย มนุษย์จึงต้อง

พิจารณาความจริงของสังขาร และค่อย ๆ ประคับประคองรักษาร่างกายให้สบาย

และมีความสุขโดยปราศจากทุกข์ทั้งที่เป็นทุกข์ประจำ�และทุกข์จรดังที่กล่าวไว้ในสรีรั

ฏฐธรรมสูตรในข้างตน

 	 วิธีการสร้างความสบายให้เกิดเป็นความสุขทางกายของพระพุทธเจ้าที่

ปรากฏให้เห็นผ่านเรื่องราวในคัมภีร์พระพุทธศาสนามีอยู่จำ�นวนหน่ึงท่ีน่าสนใจและ

สามารถเชื่อมโยงกับองค์ความรู้ทางวิทยาศาสตร์ที่ได้มีการพิสูจน์แล้วว่า สามารถ

ช่วยรักษาสุขภาพให้อยู่ในสภาวะสบายได้โดยมุ่งเน้นหลักฐานท่ีปรากฏในคัมภีร์

พระพุทธศาสนา 4 เรื่อง คือ การขบฉันภัตตาหาร การออกกำ�ลังกาย การพักผ่อน 

และยารักษาโรค



วารสารเอเชียตะวันออกเเละอาเซียนศึกษา

ปีที่ 22 ฉบับที่ 2 (2022) กรกฎาคม - ธันวาคม 2565

80

	 2.1 การขบฉันภัตตาหาร

	 “ภัตกาล ภัตกิจ” คือ เวลาประกอบภัต หรือเวลาขบฉันภัตตาหาร ในภัท

ทาลิสูตรแห่งคัมภีร์มัชฌิมนิกาย มีท่าทีทีจะยืนยันว่า พระภิกษุฉันภัตตาหารเพียงมื้อ

เดียวคือ มื้อเช้าตั้งแต่ตะวันขึ้นจนถึงยามวิกาล (เมื่อกาลเที่ยงวันล่วงเลยไปแล้วจนถึง

อรุณขึ้น) (วิ.มหา.อ. 4/530 (ไทย.มมร) เรื่องดังกล่าวเป็นสิ่งที่พระพุทธเจ้าทรงปฏิบัติ

และตรัสกับพระภิกษุถึงประโยชน์ของการฉันภัตตาหารมื้อเดียวด้วย คือ จะทำ�ให้

รู้สึกว่ามีโรคน้อย กระปรี้กระเปร่า มีพลานามัยสมบูรณ์ อยู่สำ�ราญ จะไม่ส่งผลให้เกิด

ความร้อนในร่างกายอันเกิดจากการสันดาปที่กระเพาะอาหาร ร่างกายจึงได้พักและ

ส่งผลทำ�ให้กายเบามากขึ้น (ม.ม. 13/134/150 (ไทย.มจร) ; นวลนภา ยคันตพรพงษ์ 

และพระมหาอดิเช สติวโร. 2565 : 216-218)

	 ปัจจุบันนักวิจัยชาวญ่ีปุ่นได้ผลวิจัยเก่ียวกับการรับประทานอาหารโดย

ปล่อยให้ท้องว่างว่า การปล่อยให้ท้องหิวบ้างจักทำ�ให้สุขภาพแข็งแรง เพราะความ

หิวเป็นกระบวนการที่ทำ�ให้ร่างกายซ่อมแซมส่วนที่สึกหรอด้วยยีนที่ชื่อ เซอร์ทูอิน 

(Sirtuin) ในขณะเดียวกันร่างกายก็จะผลิต Growth Hormone ออกมา นอกจาก

นั้นแล้ว การอดอาหารแบบกำ�หนดเวลา (Intermittent fasting) จะทำ�ให้การทำ�งาน

ของสมองดีและมีผลดีต่อสุขภาพ ซึ่งมีสูตรการอดอาหารมีแบบ 24 หรือ 48 ชั่วโมง 

หรือ 8/16 คือทาน 8 ชั่วโมงและไม่ทาน 16 ชั่วโมง หมายความว่า หากมื้อเช้า คือ 7 

ชั่วโมงนับจากอาหารมื้อเช้าไป 8 ชั่วโมง คือ จะงดอาหารหลังจาก 15 นาฬิกา จนถึง 

7 นาฬิกาของอีกวัน ซึ่งก็ล้วนมีผลการวิจัยที่คล้ายคลึงกันว่า การอดอาหารมื้อเย็น

หรือไม่ทานอะไรเลยหลังบ่ายไป จะทำ�ให้สุขภาพดี สมองปลอดโปร่งเหมาะแก่การ

ทำ�งานอย่างมีประสิทธิภาพ (นาวิน วรรณเวช. 2558 : 198-205)

	 ในเสขิยวัตรพระองค์ยังทรงเน้นย้ำ�เรื่องการฉันอย่างพอประมาณและถูก

สุขลักษณะ โดยฉันไม่ให้อิ่มเกินไป เพื่อให้เหมาะต่อชีวิตสมณะที่ต้องทำ�ความเพียร

ด้วยการเจริญสมาธิภาวนา และเพราะหากฉันมากไป ความง่วงอันเกิดจากการใช้

พลังงานในการย่อยจะเป็นอุปสรรคขัดขวางในการเข้าถึงธรรม ซึ่งจัดเป็น 1 ในนิวรณ์ 

5 ดังนั้น การไม่ฉันหลังเพลและฉันอย่างพอประมาณของพระพุทธองค์จึงเป็นสูตร

สำ�เร็จแห่งความแข็งแรงที่พระองค์ทรงกระทำ�เองและให้ไว้กับภิกษุทั้งหลาย 



วารสารเอเชียตะวันออกเเละอาเซียนศึกษา

ปีที่ 22 ฉบับที่ 2 (2022) กรกฎาคม - ธันวาคม 2565

81

	 2.2 การออกกำ�ลังกาย

	 การออกกำ�ลังในปัจจุบันมีหลากหลายรูปแบบ บางอย่างก็ไม่เหมาะกับ

สมณะสารูป แต่ถึงกระนั้น การออกกำ�ลังกายก็ยังเป็นสิ่งที่จำ�เป็น การออกกำ�ลังกาย

ในชีวิตสมณะส่วนใหญ่จะทำ�ควบคู่กับกิจวัตรสงฆ์ เช่น การเดินบิณฑบาต และเดิน

จงกรม เป็นต้น ซึ่งในจังกมสูตร ได้กล่าวถึงผลดีของการเดินจงกรมไว้ 5 ประการ 

คือ 1) เป็นผู้มีความอดทนต่อการเดินทางไกล 2) มีความอดทนต่อการบำ�เพ็ญเพียร  

3) เป็นผู้มีอาพาธน้อย 4) อาหารที่กินจะย่อยได้ง่าย และ 5) สมาธิที่ได้จากการจงกรม

จะตั้งได้อยู่นาน (องฺ.ปญฺจก. 22/30/81 (ไทย.มจร)

	 หากพิจารณาในข้อที่ 3 และ 4 ควบคู่กับการการดูแลสุขภาพในยุคปัจจุบัน 

ก็จะเห็นได้อย่างชัดเจนว่า การจงกรมสามารถช่วยให้เกิดอาพาธที่น้อยลงได้เพราะ

ร่างกายได้ฝึกระบบหายใจและระบบไหลเวียนโลหิต ซึ่งสามารถป้องกันโรคอ้วน โรค

ความดันโลหิตสูง ภูมิแพ้ โรคเครียดได้ และยิ่งไปกว่านั้น หากเดินได้มากกว่า 10,000 

ก้าวต่อวันจะทำ�ให้ร่างกายดึงไขมันส่วนเกินไปเผาผลาญเพื่อลดน้ำ�หนักได้ (สมบัติ 

อ่อนศิริ. 2559 : 47) นอกจากนั้น การเดินจงกรม (เดินช้า เดินย่อย) เป็นเวลา 2-5 

นาที จะช่วยลดความเสี่ยงต่อโรคเบาหวาน โรคหัวใจ จากระดับน้ำ�ตาลในเลือดและ

ระดับอินซูลินที่ผลิตขึ้นมาหลังรับประทานอาหาร นอกจากนั้นก็ยังเพิ่มความแข็งแรง

ให้กับกล้ามเนื้อขาจากการเดินอีกด้วย (Carolyn Crist. 2021)

	 2.3 การพักผ่อน

	 นิยามของการพักผ่อน ส่วนมากมุ่งเน้นด้านการนอนหลับให้เพียงพอใน

ช่วงกลางคืนเนื่องจากเป็นกระบวนการที่เกิดขึ้นตามธรรมชาติ (ธิติมา ณรงค์ศักดิ์, 

ฐิติมา สงวนวิชัยกุล และวรพงศ์ ตรีสิทธิวนิช. 2563 : 71) มีผลดีที่จะทำ�ให้ร่างกาย 

เช่น ช่วยผ่อนคลายจากความเหนื่อยล้า การปรับสมดุลของฮอร์โมนต่าง ๆ ที่จำ�เป็น

ต่อร่างกาย การปรับคลื่นสมองให้ช้าลง สังเคราะห์เส้นประสาทใหม่ในสมองที่มีผลอ

ย่างยิ่งต่อการจดจำ� เรียนรู้ ฯลฯ (Chin Moi Chow (Ed.). 2020 : 2) ซึ่งพบหลาย

สูตรการนอนแบบตามนาฬิกาชีวิตที่ตอบสนองกับแสงสว่าง และวงจรการนอนหลับ 

(Sleeping Cycle) หากได้รับการนอนพักผ่อนที่เพียงพอก็จะเกิดผลดีกับร่างกาย (สุ

รีรัตน์ ณ วิเชียร. 2564 : 21) ซึ่งอาจเทียบได้เท่ากับ 7-9 ชั่วโมง

	 เวลาการนอนจำ�วัดของพระพุทธเจ้าและพระภิกษุอาจไม่เห็นข้อมูลที่



วารสารเอเชียตะวันออกเเละอาเซียนศึกษา

ปีที่ 22 ฉบับที่ 2 (2022) กรกฎาคม - ธันวาคม 2565

82

ชัดเจนนัก แต่หากเทียบเคียงเวลาการจำ�วัดของพระพุทธเจ้าจาก พุทธกิจ 5 ประการ

ในช่วงที่ 3 คือ ปโทเส ภิกฺขุโอวาทํ  - เวลาค่ำ�ทรงประทานโอวาทแก่พระภิกษุ และ

ช่วงที่ 4 คือ อฑฺฒรตฺเต เทวปญฺหนํ  – เที่ยงคืนทรงตอบคำ�ถามเทวดา และศัพท์ที่

ว่า “ปจฺจูสสมยํ” ในประโยคที่ว่า “ครั้นเวลาใกล้รุ่ง  ภิกษุหลายรูปลุกขึ้นนั่งสนทนา

กันในหอนั่ง” ซึ่งขณะที่พระภิกษุกำ�ลังสนทนากันสักพัก พระพุทธเจ้าก็เสด็จมา 

สนทนาด้วย (ที.สี. 9/3/2 (ไทย.มจร) นั่นหมายความว่า พระพุทธเจ้ากับพระภิกษุ

ส่วนใหญ่ตื่นจำ�วัดตั้งแต่เช้ามืด ซึ่งเราอาจกำ�หนดเวลาแบบปัจจุบันเป็นเวลาตี 5 ได้ 

ซึ่งถ้าหากจะสามารถตื่นเช้าได้อย่างสดชื่น ตามสูตรการนอนปัจจุบันก็ควรจะนอนให้

ได้อยู่ระหว่างค่าเฉลี่ย 7-9 ชั่วโมง ดังนั้น ถ้าพระภิกษุตื่นจำ�วัดที่ตี 5 ก็ควรจะเข้านอน

ตั้งแต่สองทุ่มถึงสี่ทุ่มเพื่อให้เกิดประสิทธิภาพดีที่สุด

	 อย่างไรก็ดี ในกรณีของพระพุทธเจ้า หากพิจารณาประกอบไปกับพุทธกิจ 

5 ประการ เราอาจตีความไปได้ว่า พระพุทธเจ้าอาจไม่ได้จำ�วัดเลยเพราะเมื่อตอบ

ปัญหาเทวดาเสร็จก็เข้าสู่ช่วง “ปจฺจุสฺเสว คเต กาเล ภพฺพาภพฺเพ วิโลกนํ  - จวน

สว่าง ทรงตรวจพิจารณาสัตว์” ผู้เขียนสันนิฐานเรื่องการพักผ่อนเอาไว้ 2 ทาง คือ 

1) ด้วยสมาธิในระดับลึกของพระพุทธเจ้าที่มีอาจทำ�ให้พระพุทธองค์อยู่ในสภาวะพัก

ผ่อนตลอดเวลา จากงานวิจัยของ The Norwegian University of Science and 

Technology ที่ว่าด้วยคลื่นสมองของผู้ปฏิบัติธรรมจะส่งคลื่นได้ 2 แบบ คือ ธีตา 

(Theta) ที่อยู่ในสภาวะของความผ่อนคลาย และคลื่นเดลตา (Delta) ที่อยู่ในสภาวะ

หลับสนิท ซึ่งงานวิจัยชี้ให้เห็นว่าการปฏิบัติสมาธิแบบ nondirective meditation 

(สมาธิแบบปล่อยให้ความคิด ภาพ ความรู้สึก ความทรงจำ�เกิดขึ้นเองอย่างอิสระ) 

โดยทั่วไปสมองจะส่งคลื่นเดลตาออกมาเล็กน้อย (The Norwegian University 

of Science and Technology. 2010) ซึ่งผู้เขียนเชื่อว่า หากเป็นการปฏิบัติตาม

แนวทางพระพุทธศาสนาและเป็นสมาธิอย่างต่อเนื่อง สมองจะส่งคลื่นเดลตาออกมา

ตลอดเวลาและหมายความว่า สภาวะของร่างกายจะอยู่ในการพักผ่อนตลอดเวลา 

และ 2) ช่วงเวลาของพุทธกิจทั้ง 5 อาจถูกกำ�หนดไว้เป็นเพียงช่วงเวลาแต่ผู้มาเข้า

เฝ้าอาจไม่ได้มาตลอดเวลา พระพุทธองค์อาจมีเวลาพักผ่อนในช่วงกลางคืนในคราวที่

ไม่มีแขกประจำ�ช่วงมาฟังเทศนา 

	 ดังนั้น การพักผ่อนที่ดีอันจะนำ�มาสู่การฟื้นฟูร่างกายสามาถมาได้ 2 ทาง 



วารสารเอเชียตะวันออกเเละอาเซียนศึกษา

ปีที่ 22 ฉบับที่ 2 (2022) กรกฎาคม - ธันวาคม 2565

83

คือ การนอนหลับพักผ่อนที่เพียงพอ และการปฏิบัติธรรมเพื่อให้ร่างกายเข้าสู่สภาวะ

การพักผ่อนเพื่อฟื้นฟูอย่างเต็มที่

	 2.4 ยารักษาโรค

	 ชีวิตมนุษย์หลีกเลี่ยงไม่ได้กับความเจ็บป่วย แต่ก็สามารถรักษาได้ 2 ทาง 

คือ การใช้ยาบรรเทาโรคและการพบแพทย์ ในกรณีแรกพระพุทธเจ้าจึงทรงประทาน

แนวทางการรักษาโรคด้วยตนเองสำ�หรับพระภิกษุให้ได้ถือปฏิบัติ ปรากฏให้เห็นใน

นิสสัย 4 คือ น้ำ�มูตรเน่า (ปูติมุตฺตเภสชฺชํ) (วิ.ม. 4/74/101-102 (ไทย.มจร) ซึ่งพระ

มหาอดิเรก สติวโร (2560) ได้สืบค้นความหมายของบาลีคำ�นี้พบว่า น้ำ�มูตรเน่าเป็น

ได้ทั้งปัสสาวะของมนุษย์และโคใช้เป็นยาในการ “ระงับทุกขเวทนา” โดยตามนัยยะ

ของคัมภีร์พระพุทธศาสนานี้ น้ำ�มูตรเน่าจำ�เป็นต้องใช้ดองร่วมกับสมุนไพร เช่น สมอ 

มะขามป้อม เพื่อเห็นได้ฤทธิ์ของยาเพื่อระงับทุกขเวทนาช่วยประกอบการรักษาโรค

ดีซ่าน โรคผอมเหลืองได้ และน้ำ�มูตรเน่าที่ดีก็ควรจะต้องเป็นปัสสาวะของตนเอง 

(พระมหาอดิเรก สติวโร. 2560 : 13-15) และหากพิจารณาร่วมกับนิสสัย 4 ในข้อ

อื่น โดยเฉพาะเรื่องการอยู่อาศัยที่โคนไม้เป็นเสนาสนะ ทำ�ให้เราเห็นภาพว่า น้ำ�มูตร

เน่าถูกใช้เพื่อระงับทุกขเวทนาอย่างเดียวเพราะพระภิกษุสมัยต้นพุทธกาลยังหลีก

เร้นในป่าที่สงัดจากผู้คน การแสวงหาเภสัชเพื่อรักษาโรคอาจยาก แต่เมื่อใดที่เกิด

ทุกขเวทนา เช่น มีไข้ ก็สามารถใช้น้ำ�มูตรเน่าเพื่อบรรเทาทุกขเวทนาในเบื้องต้น

	 ในปัจจุบัน กระแสของการรักษาโรคด้วยปัสสาวะเป็นอีกหนึ่งทางเลือก

ด้านสุขภาพที่ใช้แทนการรักษาแบบแพทย์แผนปัจจุบัน ซึ่งนายแพทย์เรียวอิจิ นา

กาโอะ เจ้าของโรงพยาบาลนากาโอะ เป็นแพทย์ผู้เชี่ยวชาญด้านการรักษาโรคต่าง 

ๆ ด้วยน้ำ�ปัสสาวะ ได้ยืนยันว่ามีผู้ป่วยมากมายได้รับผลดีและหายจากโรคด้วยน้ำ�

ปัสสาวะ นอกจากนี้ยังมีการทดลองในคนไข้ในอีกหลายโรคจากการทดลองของนัก

วิทยาศาสตร์ เช่น ดร. อัลเบิร์ต เซนต์ กีออร์กี ที่ทดลองให้ผู้ป่วยโรคมะเร็งได้ดื่ม

ปัสสาวะรักษาโรคจนพบว่า ปัสสาวะสามารถต่อต้านแบคทีเรียและไวรัส ต่อต้าน

มะเร็งได้ งานของนายแพทย์ธรรมธิกรี ที่ทดสอบกับผู้ป่วยด้วยการดื่มปัสสาวะและ

ติดตามผลก็พบว่า ร่างกายได้รับออกซิเจนมากขึ้น อัตราการเผาผลาญสูงขึ้น และ

ช่วยให้ร่างกายสร้างเม็ดเลือดแดงเพิ่มปริมาณฮีโมโกลบินในเลือด (พระมหาอดิเรก 

สติวโร. 2560 : 16-17) 



วารสารเอเชียตะวันออกเเละอาเซียนศึกษา

ปีที่ 22 ฉบับที่ 2 (2022) กรกฎาคม - ธันวาคม 2565

84

	 ตัวอย่างดังกล่าว ได้ยืนยันแนวทางการใช้น้ำ�มูตรเน่าเพื่อบรรเทาและรักษา

โรคผ่านวิธีการสมัยใหม่ให้เห็นว่า สิ ่งที ่พระองค์บัญญัติให้กับพระภิกษุเพื่อใช้ใน

การดูแลตัวเองนั้นมีผลดีเชิงประจักษ์และเป็นที่ยอมรับในวงการแพทย์เพื่อรักษาโรค 

แต่หากน้ำ�มูตรเน่าไม่สามารถช่วยระงับทุกขเวทนาได้ก็จำ�เป็นต้องพึ่งเภสัชอื่นหรือ

แพทย์ช่วยรักษาเพื่อรักษาโรคที่ต้นเหตุ เฉกเช่นที่หมอชีวก ได้รักษาพระพุทธเจ้า และ

ถ้าหากยารักษาโรคไม่มีผลต่อการรักษา ดังเช่นคราวก่อนปรินิพพานของพระพุทธเจ้า

ที่ถูกทุกขเวทนารุมเร้าอย่างรุนแรง พระพุทธองค์ได้ใช้ความเพียรในการระงับความ

เจ็บป่วย ซึ่งทำ�ให้พระองค์ดำ�รงสติเจริญสมาธิภาวนาได้แม้อยู่ในกายที่ป่วยอาพาธ 

(ที.ม. 10/164/ 109 (ไทย.มจร) 

	 จากการศึกษาข้างต้น ทำ�ให้ทราบว่าความรู้ที่พระองค์ดูแลสุขภาพของ

พระองค์และภิกษุนั้น ได้มาจากพระปัญญาธิคุณของพระพุทธองค์ที่ทรงทราบว่า วิธี

การใดเหมาะแก่การดูแลสังขารให้ยังคงอัตภาพแห่งความเป็นมนุษย์ได้ดี และมีวิธี

ใดในการแก้ไขทุกขเวทนาในเบื้องต้นได้ แม้ปัจจุบันจะเพิ่งได้ผลการวิจัยที่สอดคล้อง

กับคำ�สอนของพระองค์ก็ตาม เพราะฉะนั้นการดูแลสุขภาพ ต้องอยู่บนพื้นฐานของ

ความรู้ที่แท้จริง ซึ่ีงพระพุทธองค์ได้ใช้แนวทางนี้กับพระองค์เพื่อสร้างความสุขทาง

กายและส่งต่อไปยังผู้อื่นเพื่อให้ได้ใช้แนวทางเดียวกันกับพระพุทธองค์

3. สุขในหน้าที่การงานอาชีพของพระพุทธองค์ 

	 คำ�กล่าวขานของพุทธบริษัท 4 ในบทสรรเสริญพระพุทธคุณที่ว่า “สตฺถา 

เทวมนุสฺสานํ-เป็นครูของทั้งมนุษย์และเทวดา” (ที.สี. 9/157/50 (ไทย.มจร) ทำ�ให้

เห็นหน้าที่อย่างหนึ่งของพระพุทธองค์ คือ การเป็นครูสั่งสอนสัตว์โลกโดยมุ่งเน้น

การสอนอันเป็นเอกังสิกธรรม คือ ให้เป็นไปเพื่อการบรรลุมรรคผลนิพพาน (ที.สี. 

9/424/186 (ไทย.มจร) นี่คือหน้าที่ของพระพุทธองค์ ส่วนอีกอย่างหนึ่งหากพิจารณา

ด้วยบทสนทนาที่ว่าด้วยการแก้ไขปัญหาที่เกิดขึ้นในสังคม เช่น ในกูฏทันตสูตรที่แก้

ปัญหาเศรษฐศาสตร์ในระดับมหภาคด้วยการให้ทุนเลี้ยงชีพกับบุคคลระดับล่างให้

มีรายได้ (ที.สี. 9/323-358/125-150 (ไทย.มจร) ในอปริยหาริยธรรมที่ให้แนวทาง

แห่งความไม่เสื่อม (ที.ม. 10/135/81-82 (ไทย.มจร) 

	 ดังนั้น หากจะนิยามสิ่งที่พระพุทธองค์ทำ�ให้เป็นคำ�สมัยใหม่ ก็อาจมองได้



วารสารเอเชียตะวันออกเเละอาเซียนศึกษา

ปีที่ 22 ฉบับที่ 2 (2022) กรกฎาคม - ธันวาคม 2565

85

ว่า พระพุทธเจ้าทรงเป็นทั้งครูผู้สอนทางสู่หนทางพระนิพพานและผู้ให้คำ�ปรึกษา

เยียวยาจิตใจ

	 3.1 เหตุผลของการเลือกเป็นสมณะ

	 ด้วยแรงผลักดันในการหาคำ�ตอบของการพ้นทุกข์ในชีวิต อันเป็นเป้า

หมายของพระพุทธองค์  พระองค์มองเห็น ทางออกที่ดีที่สุด คือ การเป็นสมณะ ฝึก

ปฏิบัติจนให้เข้าถึงสภาวะของการไม่เกิดอีก พระองค์จึงตัดสินใจออกบวชด้วยความ

เด็ดเดียวที่กล้าจะออกจากสภาวะที่คุ้นเคย (comfort zone) อันเต็มไปด้วยความ

สะดวกสบายในพระราชวัง ด้วยความหวังที่จะให้ตนเองพ้นทุกข์และยังเมตตาต่อ

บุคคลอื่น ๆ ให้ผู้อื่นพ้นทุกข์ด้วยเช่นกัน

	 ท่านมุ่งม่ันในการวิจัยหาคำ�ตอบแม้การออกบวชเป็นสมณะในป่าใหญ่จะ

เต็มไปด้วยความยากลำ�บาก แต่ด้วยความเป็นคนจริงในเป้าหมาย จึงตั้งใจแสวงหา

สัจธรรมผ่านทั้งครูและการทดลองด้วยตนเอง จนเมื่อค้นพบทางสว่างไปสู่การบรรลุ

มรรคผลนิพพาน คือ พ้นทุกข์จากกิเลส ก็เริ่มส่งคุณค่าที่ได้จากการบรรลุธรรมไปสู่

คนหมู่มากทั้งครอบครัวของตนเอง และบุคคลอื่น ๆ ให้ได้รับความสุขเช่นเดียวกัน

พระพุทธองค์ได้

	 ในปัจจุบันความสุขในการประกอบอาชีพ เงินไม่ได้เป็นเพียงปัจจัยเดียวที่

ทำ�ให้มีความสุข แต่ควรจะมีปัจจัยด้านคุณค่าที่มีประโยชน์ต่อผู้อื่นและเป็นอาชีพที่

ตนเองรัก ซึ่งจะทำ�ให้ผลงานที่ปรากฏออกมานั้นสื่อสารกับผู้ที่ได้รับว่า ผู้ปฏิบัติงานมี

ความสุขและส่งคุณค่าที่ตนเองได้ทำ�ให้กับโลก 

	 ความสุขมักจะแปรผันตรงตามประโยชน์และคุณค่า เมื่อสิ่งใดมีคุณค่ามาก

มีประโยชน์มากก็จะทำ�ให้มีความสุขทางใจมากตามไปด้วย และยิ่งเป็นประโยชน์มาก

ก็จะมีผู้ต้องการมากหากทำ�ธุรกิจก็จะมีลูกค้ามากรวยง่าย ขอแค่อาชีพนั้นเป็นอาชีพ

ที่ช่วยแก้ปัญหาคน ทรัพย์และความสุขจะมาพร้อม ๆ กัน พระองค์จึงเลือกอาชีพ

ที่เป็นประโยชน์และทำ�ให้ผู้คนมีความสุขที่สุด โดยมิได้เลือกอาชีพที่ทำ�ให้พระองค์

รวยและสุขสบายมากที่สุด ดังนั้นจึงอาจกล่าวได้ว่าอาชีพที่ทำ�ให้มีความสุขคืออาชีพ

ที่เป็นประโยชน์มากต่อผู้คน มิได้เป็นอาชีพที่ได้เงินมากจากผู้คน แต่ด้วยโลกแห่ง

วัตถุนิยมจึงยากนักที่ใครจะมองอาชีพชีวิตสมณะเป็นอาชีพที่ทำ�ให้มีความสุขและมี

คุณค่า เพราะคนปัจจุบันไม่ได้วัดคุณค่าที่ความสุข แต่วัดคุณค่าที่ทรัพย์สินเงินทอง 



วารสารเอเชียตะวันออกเเละอาเซียนศึกษา

ปีที่ 22 ฉบับที่ 2 (2022) กรกฎาคม - ธันวาคม 2565

86

หากวันนึงความสุขถูกเป็นตัวชี้วัดคุณค่า อาชีพนี้ก็อาจจะเป็นอาชีพที่มีคุณค่ามาก

อาชีพหนึ่งเลยทีเดียว

	 3.2 ความสุขจากการเป็นครูและผู้ให้คำ�ปรึกษา

	 “สัตว์โลกผู้มีธุลีในนัยน์ตาน้อยยังมีอยู่” (วิ.ม. 4/8/12 (ไทย.มจร) จาก

คำ�ทูลเชิญดังกล่าวกอปรกับการเห็นเหล่าสรรพสัตว์ที่ยังเป็นทุกข์ในวัฏสงสารที่เห็น

ผ่านพระปัญญา พระพุทธองค์จึงออกทำ�หน้าที่เป็นครูให้กับสัตว์โลกเหล่านี้ให้ได้

บรรลุธรรมตามพระพุทธองค์ แม้จะมีเพียง 1 ใน 4 พระพุทธองค์ก็ตั้งใจด้วยพระ

มหากรุณาธิคุณ 

	 การสอนของพระพุทธองค์โดยมากใช้ว ิธ ีการเทศนาเป็นหลัก โดยจะ

พิจารณาไปตามบุญบารมีของสัตว์โลกในแต่ละคนผ่านการพิจารณาสัตว์โลกอันเป็น

หนึ่งในพุทธกิจ 5 ประการในช่วงก่อนอรุณขึ้นว่า สัตว์โลกใดมีบุญมากพร้อมที่จะ

บรรลุ พระพุทธองค์ก็จะเลือกเสด็จไปโปรดก่อน และแต่ละคนที่พระพุทธองค์เสด็จ

ไปก็จะมีวิธีในการสอนที่ต่างรูปแบบกัน เนื่องจากอัธยาศัย ทิฐิ ปัญญา ความเข้าใจ

ที่เกิดจากบุญในตัวของแต่ละคนแตกต่างกันซึ่งมีการเปรียบเทียบไว้เป็นบัว 3 เหล่า 

แต่อย่างไรก็ดี แม้วิธีทางที่แตกต่างกันแต่เป้าหมายก็ยังคงเป็นเหมือนกันในทุกวิธี คือ 

สร้างให้เกิดศรัทธา มีจิตควร อ่อน ปราศจากนิวรณ์ เบิกบานผ่องใสแล้วจึงตรัสพระ

ธรรมเทศนาให้บรรลุธรรมไปตามลำ�ดับ แต่จะไม่ใช้แนวทางมิจฉาอาชีวะในการสร้าง

ศรัทธา ดังเช่นที่ปรากฏในพรหมชาลสูตรและสามัญญผลสูตรแห่งคัมภีร์ทีฆนิกาย

กล่าวไว้ คือ พระพุทธองค์ทรงเว้นขาดจากการเลี้ยงชีพในทางที่เป็นมิจฉาอาชีวะต่าง 

ๆ อันเป็นเดรัชฉานวิชา (ที.สี. 9/21-27/8-10 (ไทย.มจร) ; 9/205-211/69-72 (ไทย.

มจร) เนื่องจากวิชาเหล่านี้ไม่ใช่หนทางที่จะทำ�ให้พ้นกิเลส แม้สร้างศรัทธาได้แต่ยัง

เป็นสิ่งที่ข้องเกี่ยวกับโลก และผูกพันกับความโลภ โกรธ หลงอยู่ 

	 กว่า 45 พรรษาของการเผยแผ่พระพุทธศาสนาเพื่อให้คนทุกหมู่เล่าได้

รับสุขจากการหลุดพ้นจากกิเลสอาสวะอันเป็นโลกุตตรสุข ความปีติสุขจากการเป็น

ครูและผู้ให้คำ�ปรึกษาคงคล้ายกันที่การได้เห็นความก้าวหน้าของศิษย์ ได้เห็นความ

สุขจากผู้ที่เคยเป็นทุกข์มาก่อน ความสุขเหล่านี้ก็อาจยากที่จะเทียบกับความสุขที่

พระองค์ได้จากการช่วยเหลือเพื่อนมนุษย์ให้พ้นจากภัยในวัฏสงสาร แต่ก็อาจกล่าว

โดยรวมได้ว่า สุขในอาชีพของพระพุทธเจ้า คือ การเห็นคุณค่าที่เป็นประโยชน์ต่อ



วารสารเอเชียตะวันออกเเละอาเซียนศึกษา

ปีที่ 22 ฉบับที่ 2 (2022) กรกฎาคม - ธันวาคม 2565

87

ตนเองและสามารถสสร้างความสุขให้กับผู้อื่นด้วยการขจัดทุกข์ในด้านต่าง ๆ โดย

เฉพาะอย่างยิ่งทุกข์ทางใจท่ีผูกรั้งไว้ในวัฏสงสารให้หลุดพ้นจากบ่วงกรรมบ่วงมาร

เข้าสู่พระนิพพานในที่สุด หากพระพุทธองค์ไม่เลือกเส้นทางสายสมณะนี้ มรรคผล

นิพพานคงยังไม่เกิดให้เป็นองค์ความรู้และแนวทางปฏิบัติที่ส่งต่อมาถึงคนยุคปัจจุบัน

ให้ได้ศึกษาและเรียนรู้ 

	 การเลือกทำ�ในสิ่งที่ตนศรัทธา แม้หลายคนไม่เข้าใจแต่เมื่อทำ�จนสำ�เร็จแล้ว 

ผลงานที่สร้างจะเป็นเครื่องพิสูจน์และประจักษ์พยานให้คนอื่น ๆ ที่ไม่เข้าใจได้เข้าใจ

ว่า สิ่งที่พระพุทธองค์ทรงอุทิศตนกว่า 6 ปี เพื่อแสวงหาสัจธรรม และกว่า 45 ปีใน

การเผยแผ่ก็ได้สร้างเครื่องพิสูจน์ผ่านชีวิตของสรรพสัตว์ที่บรรลุมรรคผลนิพพานให้

เห็นว่า ชีวิตในเพศสมณะของพระพุทธเจ้ามีคุณค่าอย่างมหาศาล 

4. ความสุขที่มีต่อความสัมพันธ์ในสังคมของพระพุทธเจ้า

	 มิติด้านความสัมพันธ์ในทางพระพุทธศาสนา หลักที ่สามารถจะนำ�มา

พิจารณาได้อย่างชัดเจน คือ ทิศ 6 ในสิงคาลกสูตร ประกอบด้วย 1) ทิศเบื้องหน้า 

คือ บิดามารดา 2) ทิศเบื้องขวา คือ ครูอาจารย์ 3) ทิศเบื้องหลัง คือ บุตรและภรรยา 

4) ทิศเบื้องซ้าย คือ มิตร 5) ทิศเบื้องล่าง คือ ลูกน้อง และ 6) ทิศเบื้องบนคือสมณ

พราหมณ์ (ที.ปา. 11/244/200 (ไทย.มจร) ต่อจากนี้จะพิจารณากันไปทีละทิศเพื่อให้

เห็นภาพของความสัมพันธ์ที่พระพุทธเจ้ามีต่อบุคคลเหล่านั้น

	 4.1 ความสัมพันธ์ระหว่างบิดามารดา (ทิศเบื้องหน้า)

	 ในฐานะที่พระองค์เป็นเจ้าชายแห่งกรุงกบิลพัสดุ์ ว่าที่กษัตริย์องค์ต่อไปที่

พระบิดาปรารถนาที่จะให้ครองราชสมบัติแทนพระองค์ แต่ดูเหมือนการออกบวชจะ

ทำ�ให้สิ่งที่คาดหวังสูญไป แต่อย่างไรก็ดีความสัมพันธ์ระหว่างพระพุทธองค์และพระ

บิดาก็ไม่ได้ถูกตัดขาดเยื่อไย 

	 คราวพระพุทธองค์บรรลุธรรมแล้วไปโปรดพระบิดา ณ กรุงกบิลพัสดุ์ 

พระพุทธองค์ก็ยังทรงอาศัยพระมหากรุณาธิคุณนำ�หน้าตั้งใจโปรดพระบิดาให้ได้รับ

ความสุขที่แท้จริงเฉกเช่นเดียวกับพระพุทธองค์ นอกจากนั้นก็ยังต้องใช้พระปัญญาธิ

คุณอีกประการเพื่อสร้างความเข้าใจว่า เส้นทางสายสมณะที่พระพุทธองค์เลือกเดิน

นั้นมีความดีงามอย่างไร เพราะภาพที่ปรากฏออกมานั้นขัดกับความเป็นกษัตริย์ที่



วารสารเอเชียตะวันออกเเละอาเซียนศึกษา

ปีที่ 22 ฉบับที่ 2 (2022) กรกฎาคม - ธันวาคม 2565

88

ตนเองได้รับการสถาปนาตั้งแต่แรกเกิด เช่น การบิณฑบาต อาศัยโคนไม้เป็นที่จำ�วัด

นั้นดูไม่ต่างจากยาจกวนิพกหรือขอทาน ซึ่งการกระทำ�นี้สร้างความละอายใจให้พระ

บิดาเป็นอย่างมาก แต่ด้วยความรักและความเมตตาพระบิดา พระพุทธองค์ก็ยังคง

มุ่งมั่นในการสร้างความเข้าใจในรูปแบบต่าง ๆ เช่น โปรดชฎิล 3 พี่น้องให้ละทิ้งทิฐิ

เดิมและอุปสมบทในพระพุทธศาสนากับพระพุทธองค์ ทำ�ให้ผู้คนเล่าลือในชื่อเสียง

ของพระพุทธองค์ว่า แม้ชฎิล 3 พี่น้องยังอุปสมบทในพระพุทธศาสนาก็หมายความ

ว่า พระพุทธองค์มีดีกว่าอย่างเห็นได้ชัด ด้วยชื่อเสียงนี้ก็ทำ�ให้พระเจ้าพิมพิสารผู้ที่

แต่เดิมเคารพนับถือชฎิล 3 พี่น้องก็ศรัทธาในพระพุทธองค์ตามไปด้วย แต่ถึงอย่างไร

ก็ตาม พระบิดาที่ยังถือว่า มีศักดิ์ที่ใหญ่กว่าบุตรยังไม่สามารถจะละทิฐินี้ได้โดยถึง

กับตรัสว่า “บุตรเราไม่มาสู่เรือนของเรา จักไปไหน ?” (ขุ.ธ.อ. 42/232 (ไทย.มมร) 

และแม้จะอยากฟังธรรมจากพระลูกชายก็ยังให้ทูตพร้อมบริวารไปอาราธนาแต่ก็

ไม่สามารถทำ�ได้ ด้วยว่าทูตทั้งหลายกลับออกบวชตามพระองค์ ซึ่งในเวลาต่อมา 

พระพุทธองค์ก็เสด็จมากรุงกบิลพัสดุ์ด้วยพระองค์เองพร้อมพระขีณาสพสองหมื่นรูป

ประทับ ณ นิโคธาราม รุ่งเช้าได้บิณฑบาตโปรดพระบิดาให้ดำ�รงอยู่ในสกทาคามิ รวม

ถึงเหล่าประยูรญาติอื่น ๆ ด้วยเช่นกัน (ขุ.ธ.อ. 40/155 (ไทย.มมร) จึงทำ�ให้ทั้งพระ

บิดาและพระประยูรญาติได้รับความสุขและเข้าใจเหตุผลของการออกบวชจากส่ิงที่

พระพุทธองค์ได้มอบให้

	 ในส่วนของพระมารดา แม้สวรรคตไปหลังจากประสูติพระพุทธองค์ได้ 7 

วัน ก็บังเกิดเป็นเทวดา พระพุทธองค์ก็ทำ�หน้าด้วยการเสด็จไปจำ�พรรษา ณ สวรรค์

ชั้นดาวดึงส์ แสดงธรรมต่าง ๆ เพื่อโปรดเทวดารวมถึงเทวดาผู้เป็นอดีตพระราช

มารดาให้บรรลุโสดาบันด้วย และยังประโยชน์ให้เกิดเป็นความสุข และการบรรลุ

มรรคผลนิพพานแก่เหล่าเทวดาเช่นกัน (ขุ.ธ.อ. 42/309 (ไทย.มมร)

	 จะเห็นได้ว่า ความสัมพันธ์ระหว่างบิดามารดาที่มีต่อพระพุทธองค์ก็ไม่ได้

เสื่อมสลายไป แม้ต่างคนจะมีความแตกต่างกัน พระพุทธองค์ก็ทำ�หน้าที่ของการเป็น

บุตรที่ดี ตอบแทนพระคุณด้วยการทำ�ให้ท่านปลอดภัยในวัฏสงสาร บุคคลผู้เป็นลูก

ก็ย่อมได้รับความสุขจากการเห็นบุพการีอันเป็นที่รักได้ความปลอดภัยในวัฎสงสาร

และได้รับความสุขอันเป็นอริยะที่เหนือกว่าสิ่งอื่นใด  



วารสารเอเชียตะวันออกเเละอาเซียนศึกษา

ปีที่ 22 ฉบับที่ 2 (2022) กรกฎาคม - ธันวาคม 2565

89

	 4.2 ความสัมพันธ์ระหว่างครูอาจารย์ (ทิศเบื้องขวา)

	 ครูอาจารยที่เห็นภาพชัดเจนที่สุดในครั้งพุทธกาลของพระพุทธเจ้า คงเป็น

อาฬารดาบสและอุทกดาบส ครูผู้สอนให้พระพุทธองค์ทรงเข้าถึงเนวสัญญานาสัญญา

ยตนะ แม้การบรรลุเหล่านี้จะไม่สามารถตอบโจทย์ในสิ่งที่พระพุทธองค์ตามหาได้ แต่

เมื่อถึงคราวเข้าถึงอนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณ บุคคลกลุ่มแรกที่นึกถึงและอยากให้ได้

บรรลุธรรมตามพระพุทธองค์ก็คือ อาจารย์ทั้ง 2 ท่านนี้ เพราะเนื่องจากเป็นผู้ที่จะ

สามารถต่อยอดการเข้าถึงจากญาณที่ท่านมีได้ แต่เป็นที่น่าเสียดายว่า อาฬารดาบส

ได้เสียชีวิตไปก่อนหน้า 7 วัน ส่วนอุททกดาบสได้เสียชีวิตไปเพียงหนึ่งวันก่อนการ

บรรลุธรรม (วิ.ม. 4/10/15-16 (ไทย.มจร)

	 เรื่องราวนี้ ทำ�ให้เราได้เห็นถึงพระมหากรุณาธิคุณที่มีต่อผู้เป็นอาจารย์ของ

พระพุทธองค์ที่เห็นในคุณค่าและความทุ่มเทของครูอาจารย์ และนำ�องค์ความรู้ไป

ต่อยอดให้ตนเองประสบความสำ�เร็จในระดับที่สูงขึ้นและกลับมาเพื่อตั้งใจจะนำ�สิ่ง

ที่ดีมาตอบแทนคุณให้ครูอาจารย์ได้รับผลที่ดี เป็นสุข และพ้นทุกข์เฉกเช่นเดียวกับ

พระพุทธองค์

	 4.3 ความสัมพันธ์ระหว่างบุตรและภรรยา (ทิศเบื้องหลัง)

	 พระนางยโสธราพิมพาผู้เป็นภรรยา และพระราหุลผู้เป็นบุตรของพระพุทธ

องค์ ณ วันที่พระองค์ขี่ม้ากันธกะ ละทิ้งบุคคลทั้ง 2 ออกจากวัง ใครหลายคนก็

คงมองดูแล้วเป็นความล้มเหลวแห่งครอบครัว แต่หากมองอีกมุมหนึ่งจากการเห็น

ความทุกข์ในตนและมองสู่คนรอบข้าง ก็จะพบความรักความเมตตาที่แฝงอยู่ในการ

ออกบวชครั้งนั้น เพื่อที่จะตามหาสิ่งที่เป็นสุขที่แท้จริงเพื่อนำ�มามอบให้กับบุตรและ

ภรรยา

	 ในครั้งที่พระพุทธองค์ตรัสรู้ธรรมและกลับมาโปรดพระบิดาและประยูร

ญาติทั้งหลาย ณ กรุงกบิลพัสดุ์ ท่าทีของความสัมพันธ์ระหว่างภรรยาและบุตรก็ไม่

ได้ขาดออกจากกัน เห็นได้จาก การที่พระพุทธองค์ได้บอกพระอัครสาวกที่ติดตาม

พระพุทธองค์ไปยังปราสาทของพระนางพิมพาว่า หากนางจะเข้ามากราบแทบเบื้อง

พระบาท อย่าได้ห้ามมิเช่นนั้นหัวใจของนางจะสลาย ความบริสุทธิ์ในดวงใจของ

พระองค์กอปรด้วยความเมตตายังคงตั้งมั่นแม้พระนางจะเข้ามาสัมผัสกาย ดังนั้น จึง

ต้องปล่อยให้บุคคลอีกฝ่ายเกิดความสบายใจ แม้จะต้องแลกบางอย่าง แต่ทั้งนี้ พระ



วารสารเอเชียตะวันออกเเละอาเซียนศึกษา

ปีที่ 22 ฉบับที่ 2 (2022) กรกฎาคม - ธันวาคม 2565

90

มหากรุณาธิคุณ ความปรารถนาดีและความห่วงใยของพระองค์นั้นที่มีต่อพระนางที่

หวังอย่างยิ่งที่จะให้ได้เห็นธรรมที่ไม่ใช่ชาตินี้แต่ทุกภพทุกชาติ 

	 แม้บุตรของพระพุทธองค์ คือพระราหุล ผู้ที่ประสูติมาตั้งแต่วันแรกก็ไม่ได้

พบหน้าพระบิดาของตน จนกระทั่ง 7 ปีให้หลังที่พระบิดาของตน คือ พระพุทธเจ้า

ได้เสด็จกลับมายังกรุงกบิลพัสดุ ์ พระนางพิมพาผู้เป็นมารดาได้แนะนำ�ให้รู้ว่า  

พระสมณะซึ่งมีพระสมณะ 20,000 แวดล้อม ที่มีวรรณะประดุจสีทองคำ�  มีพระรูป

ประดุจพรหมนั่น ผู้นั้นเป็นพระบิดาของเจ้า มีทรัพย์มากมายตั้งแต่เกิด ... เจ้าจงไป

ทูลขอทรัพย์จากพระองค์ท่านด้วยเป็นบุตรเถิด ซึ่งพระพุทธองค์ก็ทรงประทานแง่คิด

แก่ราหุลผู้เป็นบุตรว่า “ทรัพย์นั้นไปตามวัฏฏะ มีความคับแคบ แต่ไม่เป็นไร เราจักให้

อริยทรัพย์ 7 ประการ ที่ได้จากการบรรลุธรรมใต้ควงไม้พระศรีมหาโพธิ์จะทำ�ให้เป็น

ของมรดกอันเป็นโลกุตตระ” (ขุ.ธ.อ. 40/157 (ไทย.มมร)

	 ในบางครั้ง การที่เราให้คนที่เรารักมีความสุข ก็ต้องยอมอดทนเห็นเขา

ไม่มีความสุขบ้างในช่วงแรก อย่างเช่นการที่พ่อแม่อยากให้ลูกเรียนดี กีฬาเด่นแข็ง

แรง ก็ต้องอดทนดูการซ้อมหนักและเรียนหนักของลูก เพื่อสุดท้ายจะได้เห็นวันที่เขา

แข็งแรงและมีอาชีพที่ดีดูแลตัวเองได้ พระองค์ก็เช่นกันพระองค์ต้องอดทนต่อความ

ผูกพัน และอดทนกับน้ำ�ตาของพระนางยโสธราและความโหยหาการใกล้ชิดของลูก

น้อย เป็นการเสียสละและอดทนเพื่อความสุขที่ยิ่งใหญ่กว่า คือ สุขแห่งการหลุดพ้นที่

มิใช่แค่สุขเพียงชาตินี้

	 4.4 ความสัมพันธ์ระหว่างมิตร (ทิศเบื้องซ้าย) 

	 ปัญจวัคคีย์ทั้ง 5 ที่คอยเป็นเพื่อนร่วมทุกข์ร่วมสุขมาตลอดการทำ�

ทุกรกิริยา 6 ปี ที่เชื่อมั่นว่าพระองค์จะสำ�เร็จในวันใดสักวันหนึ่ง แม้ว่าจะถอดใจ

หนีห่างไม่ยุ่งเกี่ยวกับพระองค์เมื่อทรงเลิกทำ�ทุกขกิริยา ก็ตกลงว่าหากพระพุทธเจ้า

มาจะไม่ลุกรับ ไม่ต้อนรับ แต่พระพุทธเจ้าได้ใช้ความจริงใจ ความบริสุทธิ์ใจของ

พระองค์ละลายความคลางแคลงใจของเหล่าเพื่อนปัญจวัคคีย์ทั้ง 5 พระองค์นำ�ความ

บริสุทธิ์จริงใจของพระองค์เป็นที่ตั้ง เป็นผู้ให้อย่างไม่ย่อท้อ แม้พระองค์จะทราบดี

ว่า ธรรมที่พระองค์ค้นพบเป็นเรื่องยากที่มนุษย์จะเข้าใจ ด้วยพระมหากรุณาธิคุณ

นี้ทำ�ให้ปัญจวัคคีย์ทั้ง 5 มีโอกาสได้พบเจอกับพระพุทธองค์ และพระองค์เมตตา

นำ�ธรรมที่ตรัสรู้ นำ�สิ่งที่ยากมาสอนให้ง่าย ความรู้ที่พระองค์ตรัสรู้มีมากมายแต่



วารสารเอเชียตะวันออกเเละอาเซียนศึกษา

ปีที่ 22 ฉบับที่ 2 (2022) กรกฎาคม - ธันวาคม 2565

91

พระองค์ย่อลงเหลือเพียงเนื้อความในธัมมจักกัปปวัตนสูตร เพื่อให้เพื่อนได้เข้าใจง่าย 

บรรลุตามได้ไว ซึ่งการแบ่งปันครั้งนั้นทำ�ให้พระอัญญาโกณฑัญญะได้บรรลุธรรมเป็น

โสดาบันในค่ำ�คืนนั้น และคงเป็นอีกค่ำ�คืนนึงที่บังเกิดความสุขกันทั้งพระพุทธองค์

และปัญจวัคคีย์ ทั้ง 5 เพราะเพื่อนก็ได้รับความสุขจากคำ�สอนของพระองค์ พระองค์

ได้ตอบแทนคุณเพื่อน ทำ�ให้เพื่อนไม่เสียแรงที่อยู่เป็นเพื่อนและรอคอยรวมถึงรอลุ้น

ความสำ�เร็จมาเป็นแรมปี  แต่ได้สิ่งที่รอคอยและสมหวัง ปรีดา

	 4.5 ความสัมพันธ์ระหว่างลูกน้อง (ทิศเบื้องล่าง)

	 ลูกน้อง อาจหมายถึงผู้ใต้บังคับบัญชาของพระพุทธองค์ ซึ่งนั่นคือ พระ

ภิกษุในพระพุทธศาสนาทั้งหมด เราจะพบเหตุการณ์บางอย่างที่แสดงถึงความ

สัมพันธ์อันดีงามที่พระพุทธเจ้าให้เกียรติพระภิกษุเหล่านี้ เช่น พระอานนท์ จะสังเกต

ได้ว่า พระพุทธองค์ให้เกียรติพระอานนท์ จากที่พระองค์ยอมรับข้อตกลงหรือพรที่

พระอานนท์ขอเพื่อสะดวกในการทำ�หน้าที่อุปัฏฐากพระพุทธเจ้าทั้ง 8 ประการ (ที.ม.

13/56/85–87 (ไทย.มมร) พระองค์เห็นคุณค่าของพระอานนท์เสมอมาและทรง

ยกย่องสรรเสริญพระอานนท์ ซึ่งในมหาปรินิพพานสูตรแห่งคัมภีร์ทีฆนิกาย เมื่อยาม

ที่พระอานนท์เสียใจเมื่อทราบว่าพระพุทธองค์จะปรินิพพาน พระองค์ได้สรรเสริญ

พระอานนท์ท่ามกลางหมู่สงฆ์ว่า ไม่ว่าพุทธอุปัฏฐากในกาลก่อนหรือในอนาคตก็ไม่

ยิ่งไปกว่าพระอานนท์ (ที.ม. 10/208/155 (ไทย.มจร) พระองค์มีมหากรุณาธิคุณเป็น

ล้นพ้นให้เกียรติ ไม่ดูเบา เห็นคุณค่า และชื่นชมแม้กับอุปัฏฐากที่รับใช้พระองค์ 

	 กรณีของภิกษุสูงวัยผู้อาพาธเรือนร่างเต็มไปด้วยสิ่งปฏิกูล แต่พระองค์ไม่

ถือตัว ด้วยพระมหากรุณาธิคุณพระองค์ทำ�ความสะอาดร่างกายให้ภิกษุอาพาธที่เป็น

โรคท้องเดิน นอนจมกองคูถและมูตร (อุจจาระและปัสสาวะ) ด้วยพระองค์เอง และ

ยังทรงบัญญัติพระวินัยเพื่อให้ภิกษุด้วยกันช่วยกันดูแลภิกษุอาพาธ และใครที่อยาก

อุปัฏฐากพระองค์ ก็พึงพยาบาลภิกษุอาพาธเถิด (วิ.ม. 5 /365/239-241 (ไทย.มจร) 

เพราะด้วยทุกคนต่างมีคุณค่าในตัวเอง ไม่มีใครในโลกที่ได้รับการให้เกียรติและเห็น

คุณค่าแล้วไม่มีความสุขเอิบอิ่มใจ ยิ่งการได้เห็นค่านั้นมาจากครูบาอาจารย์หรือผู้

บังคับบัญชายิ่งอิ่มเอมใจไม่มีประมาณ

	 4.6 ความสัมพันธ์ระหว่างสมณพราหมณ์ (ทิศเบื้องบน)

	 บาลีในสิงคาลกสูตรใช้คำ�ว่า “สมณพฺราหฺมณา” ซึ่งตรงตัว คือ เป็น



วารสารเอเชียตะวันออกเเละอาเซียนศึกษา

ปีที่ 22 ฉบับที่ 2 (2022) กรกฎาคม - ธันวาคม 2565

92

นักบวชในสายสมณะและนักบวชในฝ่ายพราหมณ์ ในจุดนี้จะมุ่งเน้นที่ในบริบทของ

พระพุทธเจ้ากับนักบวชสายอื่นในฐานะเพื่อนต่างศาสนา ทำ�ให้เห็นถึงความใจกว้าง

ในตัวของพระพุทธเจ้าว่า ให้รักษาความสัมพันธ์อันดีงามกับคนที่มีแนวคิดการใช้ชีวิต

ต่างกัน มีความเชื่อแตกต่างกัน ให้เกื้อกูลและเคารพในการตัดสินใจเลือกเส้นทาง

ตามหาสัจธรรมในทางของตนเอง และหากสามารถทำ�ให้สมณพราหมณ์เหล่านั้นได้

เห็นสัจธรรมตามสิ่งที่พระพุทธองค์เห็นก็จะยินดีที่จะถ่ายทอด

	 ในงานของพระนิพ์พิชน์ โสภโณ (2559) กล่าวถึง ท่าทีของพระพุทธศาสนา

ที่ปฏิบัติต่อความเชื่ออื่นในยุคพุทธกาลไว้ 2 ทาง คือ 1) การยอมรับคำ�สอนบางอย่าง

ที่เห็นตรงกัน เช่น ชีวิตเป็นของน้อย มีทุกข์ มีความคับแค้น จึงควรสร้างกุศล ประพฤติ

พรหมจรรย์ และปฏิเสธแนวคิดอื่น เช่น แนวคิดของลัทธิครูทั้ง 6 เป็นต้น และ 2) วิธี

การปฏิบัติต่อความเชื่อ เช่น การไม่ลักทรัพย์ ไม่ฆ่าสัตว์ตัดชีวิต ฯลฯ อันตรงกับศีล

ของพราหมณ์ เป็นต้น และท้ายที่สุดคือ การเคารพในความเชื่อของบุคคลต่างศาสนา 

แม้ว่าคนต่างศาสนาจะนำ�คำ�สอนมาอธิบาย สาธยายให้ฟังถึงข้อดี พระพุทธองค์ก็รับ

ฟังและยังอนุเคราะห์ด้วยการสนทนาจนทำ�ให้อีกฝ่ายเกิดความเส่ือมใสในพระพุทธ

องค์ เช่น ตัวอย่างของสีหะเสนาบดีที่แต่ก่อนนับถือศาสดาวีระแห่งศาสนาเชนแต่เมื่อ

ได้มาสนทนาธรรมกับพระพุทธเจ้า เสนาบดีผู้นี้ก็เสื่อมใสและยกตนขึ้นเป็นอุบาสกใน

พระพุทธศาสนา

	 นี้เองจึงทำ�ให้เราเห็นว่า พระพุทธศาสนาสามารถเข้าได้กับทุกศาสนาด้วย

การรับฟังสิ่งที่ดีที่มีร่วมกัน และเข้าใจจุดประสงค์ของการมีศาสนาที่ต้องการให้

มนุษย์ได้มีคุณธรรมและศีลธรรมตามแนวของตนเองเพื่อให้เดินทางไปสู่การบรรลุ

ธรรมตามแนวทางของศาสนานั้น ๆ

	 ในด้านของความสัมพันธ์ต่อสังคมน้ียังมีกรณีศึกษาอีกจำ�นวนมากที่ปรากฏ

ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาท่ีพระพุทธเจ้าทรงเมตตาโปรดเหล่าสรรพสัตว์ทั้งหลายให้

ได้มองเห็นสัจธรรมที่แท้จริงของชีวิต สิ่งเหล่านี้เกิดภายใต้การเห็นว่า ชีวิตของมนุษย์

ทุกคนล้วนตกอยู่ภายใต้กฎแห่งกรรมและกฎไตรลักษณ์ และเนื่องจากพระพุทธองค์ 

คือ ผู้รู้แจ้งโลกด้วยพระปัญญาธิคุณจึงทำ�ให้พระพุทธองค์มุ่งไปสู่การเป็นครูที่ดีต่อ

สัตว์โลกทั้งหลายด้วยการสร้างความสัมพันธ์ในรูปแบบต่าง ๆ ที่ตรงไปตามจริตและ

อัธยาศัยของบุคคลนั้น ๆ ให้ได้รับความสุข แม้ในบางครั้งความสัมพันธ์ที่ไม่เป็นมิตร



วารสารเอเชียตะวันออกเเละอาเซียนศึกษา

ปีที่ 22 ฉบับที่ 2 (2022) กรกฎาคม - ธันวาคม 2565

93

ที่เกิดจากกรรมที่ผูกกันไว้ เช่น นางจิญจมาณวิกาที่ใส่ความว่าตั้งครรภ์กับพระพุทธ

องค์ (ขุ.ธ. 42/23/255 (ไทย.มมร) พระเทวทัตที่ทำ�อนันตริกรรมกับพระพุทธองค์ 

ฯลฯ พระพุทธองค์ก็แผ่เมตตา วางอุเบกขาและมุ่งหาหนทางให้คนเหล่านั้นได้บรรลุ

มรรคผลนิพพานในท่ีสุดเพราะพระองค์เห็นคุณค่าแห่งความเป็นคนในมนุษย์ทุกชีวิต

ไม่เว้นแม้สัตว์ ดังนั้น การเชื่อมสายสัมพันธ์ของพระองค์ คือ การให้ความปรารถนาดี

กับบุคคลอื่น และพร้อมที่ช่วยให้เขาเหล่านั้นข้ามฝั่งวัฏสงสารไปได้ 

5. ความสุขด้านจิตวิญญาณของพระพุทธเจ้า

	 ความเครียด เบื่อ กลุ้ม เป็นภาวะวิสัยของมนุษย์ทั่วไป จึงไม่ผิดอะไรที่

พระพุทธองค์จะกล่าวว่า ไม่มีมนุษย์คนใดไม่มีโรคทางใจ เว้นเสียแต่ผู้หมดกิเลสแล้ว 

(องฺ.จตุกฺก. 21/157/217 (ไทย.มจร) ซึ่งสิ่งที่พระพุทธองค์ค้นพบไม่ว่าจะเป็นกฎ

ความจริงของชีวิตต่าง ๆ หรือของโลกและจักรวาล หรือวิธีการทำ�ให้พ้นทุกข์ที่ไม่

ต้องกลับมาเวียนว่ายตายเกิดอีก ก็ล้วนแต่ต้องเริ่มต้นจากการขจัดโรคในใจ ทำ�จิตให้

ผ่องใสมีพลัง มีพลังมากพอที่จะข้ามกฎเหล่านั้นไปได้ 

	 โรคทางใจ (โรโค เจตสิโก) คำ�บาลีทำ�ให้เห็นว่า โรคทางใจมาจากจิตใจ

ภายในตัว แต่เนื่องจากความผิดปกติของใจจากอุปกิเลสทำ�ให้เศร้าหมองจึงทำ�ให้

เกิดเป็นโรคทางใจได้ (ม.มู.อ. 17/429 (ไทย.มมร) จัดเป็นความทุกข์ประเภทหนึ่งที่

เกิดขึ้นภายในจิตใจ ซึ่งมีหลากหลายสาเหตุ ในจุดนี้ขอยกในกรณีในบทสวดมนต์ที่

ว่า “โสกปริเทวฺทุกฺขโทมนสฺสุปายาสาปิ ทุกขา - ความโศก ความร่ำ�ไรรำ�พัน ความ

ไม่สบายกาย ความไม่สบายใจ ความคับแค้นใจ ก็เป็นทุกข์” ในปัจจุบันโรคทางใจใน

วงการจิตเวชมีการแบ่งประเภทเป็น 3 อย่าง คือ 1) กลุ่มวิตกกังวล 2) กลุ่มซึมเศร้า 

และ 3) กลุ่มโรคจิต ซึ่งทั้ง 3 กลุ่มมีการรักษาทั้งกินยาและบำ�บัด (ณภัทร เพชรวีรชู

วงศ์. 2565) 

 	 กลุ่มวิตกกังวล ผู้คนมักตกอยู่ในภาวะความเครียด ความกลุ้มใจมักมาจาก

ความกังวลกับสิ่งที่จะเกิดในอนาคตและอดีตที่ทำ�ไปแล้ว เช่น ทำ�การบ้านไม่ทันกลัว

สอบได้คะแนนไม่ดี พ่อแม่ไม่พอใจ ทำ�งานไม่ทันกลัวเจ้านายดุ ลูกค้าบ่น จึงเครียด 

ส่วนภาวะกลุ้มใจ ก็มักจะกลุ้มกับสิ่งที่ผ่านมาในอดีตและมีคำ�ถามว่า ทำ�ไมเป็นอย่าง

นี้ ทำ�ไมโชคชะตาไม่ช่วย หรือโทษตัวเอง ตอนนั้นทำ�ไมไม่ทำ�ให้ดีกว่านี้ ซึ่งก็ล้วน



วารสารเอเชียตะวันออกเเละอาเซียนศึกษา

ปีที่ 22 ฉบับที่ 2 (2022) กรกฎาคม - ธันวาคม 2565

94

เป็นความไม่พอใจในอดีต ซึ่งความไม่พอใจเหล่านี้ก็อาจเชื่อมโยงได้กับความกลัวว่า 

คุณค่าของตนจะลดลงด้วยเหตุการณ์ที่ผ่านมา 

	 กลุ่มซึมเศร้า เกิดจากการมีสิ่งกระตุ้นที่เข้ามารุมเร้าชีวิต อาจทำ�ให้เกิด

ความรู้สึกเบื่อจนไปถึงเศร้า ส่วนใหญ่เกิดจากความไม่พอใจกับปัจจุบัน ก็อาจจะ

เชื่อมโยงกับความกลัวว่า ตนเองจะไม่ได้พัฒนาหรือเจอในสิ่งใหม่ 

	 กลุ่มโรคจิต กลุ่มนี้จะมีอาการที่รุนแรงกว่า 2 กลุ่ม คือ ประสาทหลอน หลง

ผิดอย่างรุนแรง และมีพฤติกรรมที่เปลี่ยนไป อาจเกิดจากความรุนแรงของสภาวะ

จากทั้ง 2 กลุ่มที่ทวีคูณขึ้นจนกระทบกระเทือนจิตใจ กลุ่มนี้จัดเป็นผู้ป่วยกลุ่มจิตเวช

ต้องได้รับการรักษาอย่างใกล้ชิด การรักษาจำ�เป็นต้องใช้ยา การบำ�บัด และเปลี่ยน

สภาพแวดล้อมความเป็นอยู่ใหม่

	 อาจกล่าวได้ว่าทั้ง 3 กลุ่ม มีสาเหตุเชื่อมโยงกับความไม่พอใจและความ

กลัว โดยเฉพาะ 2 กลุ่มแรกที่ยังเยียวยาได้ไม่ยากหรืออยู่ในภาวะที่จิตไม่ได้เสียแค่

ผิดปกติ ในปัจจุบันมีการให้ยาสื่อประสาทช่วยบรรเทาอาการเหล่านี้ได้แต่ในสมัย

พุทธกาลที่ไม่มียารักษาโรคเหล่านี้ 

	 พระพุทธองค์ได้ให้วิธีกับคน 2 กลุ่มแรกที่จิตยังปกติ ในการแก้ความกลัว

ที่มาจากความไม่รู้ด้วยความรู้ หรือแก้อวิชชาด้วยวิชชา เพราะไม่รู้จึงกลัว แต่หากรู้ 

ผลจะเป็นอย่างไรก็ไม่ต้องคาดเดาให้เครียดหรือกลุ้ม และจะทำ�ใจได้รับได้ทำ�ใจพอใจ

กับมัน แล้วความสุขก็เกิดขึ้นเป็นอัตโนมัติ ยิ่งไปกว่านั้น โรคเหล่านี้มักทำ�ให้ใจไม่อยู่

กับปัจจุบัน พระองค์จึงทรงใช้ยาขนานหนึ่งที่ชื่อว่า “สติ” ที่หมายเอาการระลึกรู้ถึง

ปัจจุบันทุกขณะจิต ที่ใจอยู่กับตัวเองอย่างปัจจุบัน 100 เปอร์เซ็นต์ มาช่วยแก้โรค

ทางใจเหล่านี้ 

	 ในพระไตรปิฎก พระพุทธองค์ได้ทรงเน้นย้ำ�การมีสติอยู่กับปัจจุบัน เพราะ

การมีสติอยู่กับปัจจุบัน เป็นเหมือนนายทวารหรือยามเฝ้าประตูที่คอยจะกันข้าศึก

ด่านแรก (สํ.สฬา.อ. 28/482 (ไทย.มมร) เนื่องจากความคิดในอดีตที่นำ�มาซึ่งความ

กลุ้มก็เป็นศัตรูหมายเลขหนึ่งที่จะพาไปสู่โรคซึมเศร้า ความคิดกังวลในอนาคตก็เป็น

ศัตรูหมายเลขสองที่จะนำ�ไปสู่โรคเครียดและโรคซึมเศร้าได้เช่นกัน ภาวะทั้ง 2 นี้อาจ

พูดโดยรวมได้ว่า “การคิดมาก” ตามสภาวธรรมก็คือ ดวงจิตในส่วนที่เรียกว่า สังขาร

ขันธ์ได้ทำ�การปรุงแต่ง เพิ่มสีสันจินตนาการได้ทั้งด้านลบและด้านบวก ซึ่งส่วนใหญ่



วารสารเอเชียตะวันออกเเละอาเซียนศึกษา

ปีที่ 22 ฉบับที่ 2 (2022) กรกฎาคม - ธันวาคม 2565

95

มนุษย์จะคุ้นชินกับการแต่งด้านลบ หากไม่รู้จักวิธีการจัดการ ปล่อยให้เรื้อรังก็อาจ

เข้าสู่ภาวะของการเป็นโรคทางจิตเวชได้ ดังนั้น พระพุทธองค์จึงให้ “สติ” ให้รู้เท่าทัน 

มาคอยจับดักผู้ร้ายศัตรูหมายเลขหนึ่งและสอง เมื่อใดก็ตามที่รู้ว่าเกิดขึ้นก็ให้หยุดมัน

ไว้ด้วยสติ พระองค์จึงให้อุบายด้วยการให้คิดสิ่งที่เป็นกลางหรือสิ่งที่ดีและไม่ต้องปรุง

แต่งต่อ อย่างเช่นมนต์คาถาสั้น ๆ ที่ให้กับภิกษุ (พระจูฬปันถกเถระ) ที่คิดจะลาสิกขา 

ทำ�ให้จิตสงบพบความสว่างภายใน (ขุ.เถร 26/557-576/436-439 (ไทย.มจร) เหล่า

นี้คือการฝึกจิตให้มีสติ

	 วิธีการฝึกให้จิตมีสติอยู่กับตัว ประการแรกนอกจากจะเป็นการป้องกัน

ความคิดที่จะเข้ามาสร้างความกลุ้มและความเครียดแล้ว หากพัฒนาจิตให้ดียิ่งขึ้น

ด้วยการฝึกสมถะวิธีใดวิธีหนึ่งที่ถูกจริตกับผู้ปฏิบัติก็จะทำ�ให้เกิดความสุขทางใจไป

ตามลำ�ดับ ตั้งแต่ 1) ปราโมทย์ (ความชื่นบานใจ ร่าเริงสดใส)  2) ปีติ (ความอิ่มใจ, 

ความปลื้มใจ) 3) ปัสสัทธิ (ความสงบเย็นกายใจ ความผ่อนคลายรื่นสบาย) 4) สุข 

(ความรื่นใจไร้ความข้องขัด) และ 5) สมาธิ (ความสงบอยู่ตัวมั่นสนิทของจิตใจ ไม่มีสิ่ง

รบกวนเร้าระคาย) (องฺ.ทสก. 24/1/1-2 (ไทย.มจร)

	 ระดับความสุขทั้ง 5 แม้จะเป็นเพียงความสุขระดับต้นที่ยังไม่สามารถละ

กิเลสได้ หรือยังไม่ถึงยถาภูตญาณทัศนะ แต่ก็ถือว่าเป็นจุดเริ่มต้นที่ดีของการพัฒนา

จิตให้อยู่ในระดับที่สูงขึ้นจากการป้องกันความคิดร้าย ๆ ให้จิตมีเกราะป้องกันและ

มีความสุขไปด้วยในตัว แต่อย่างไรก็ตาม มีผู้เปรียบเทียบการฝึกสมาธิแบบสมถะว่า

เป็นเพียง “ก้อนหินทับหญ้า” หากไม่มีสติควบคุมอยู่ อุปกิเลสอาจเข้าครอบงำ�ใจได้

เช่นเดิม ประหนึ่งตอนที่นำ�ก้อนหินออกจากหญ้า หญ้าก็กลับมาเติบโตต่อไป แต่หาก

เป็นนักปฏิบัติธรรม ดังเช่นพระอรหันต์ที่หมดกิเลสแล้ว ท่านเหล่านี้ได้ฝึกสมาธิจน

เกิดวิชชาที่สามารถทำ�ลายกิเลสได้ คือ อาสวักขยญาณ ที่ไม่ใช่เพียงนำ�ก้อนหินมา

ทับหญ้า แต่เป็นการถอนหญ้าออกทั้งราก ซึ่งเมื่อเป็นอย่างนี้ ใจก็จะกลับสู่สภาวะ

เดิมที่เป็นประภัสสร ปราศจากกิเลส สว่างไสว และไม่เกิดโรคทางใจดังพุทธพจน์ใน

โรคสูตร และทำ�ให้พระพุทธองค์ทรงตรัสว่า “นตฺถิ สนฺติปรํ สุขํ” ความสุขอื่น ยิ่งกว่า

ความสงบไม่มี” ในที่นี้คือ ทั้งสงบระงับจากกิเลสทั้งชั่วเวลาขณะหนึ่งด้วยสมถะ และ

หมดจากกิเลสตลอดไปด้วยวิปัสสนานั่นเอง

	 ดังนั้น ความสุขด้านจิตวิญญาณของพระพุทธเจ้าจึงอยู่ที่ พระองค์ขจัด



วารสารเอเชียตะวันออกเเละอาเซียนศึกษา

ปีที่ 22 ฉบับที่ 2 (2022) กรกฎาคม - ธันวาคม 2565

96

กิเลสให้หมดไปจึงทำ�ให้ไม่มีโรคทางใจ โดยมีจุดเริ่มต้นที่การมี “สติ” ระลึกในสิ่งที่

เป็นปัจจุบันขณะ นอกจากนั้น มีความสุขจากการทำ�หน้าที่เป็นกัลยาณมิตรประกอบ

ด้วยจิตเมตตาที่ให้คำ�ปรึกษาเยียวยาจิตใจด้วยการใช้ “สติ” เป็นเครื่องดึงความคิด

ของผู้ตกหลุมพราง คือ โรคทางใจให้ขึ้นมาอยู่กับปัจจุบันเช่นกัน โดยสอนให้ฝึกสติ

ตามแนวทางการปฏิบัติที่ถูกกับจริตและอัธยาศัยในแต่ละบุคคลให้ได้เข้าถึงธรรม

และขจัดกิเลสจนพ้นทุกข์ด้วยตนเองได้ในที่สุด

	  

6. สรุป

	 การถอดรหัสความสุขของพระพุทธเจ้าทั้ง 4 ด้าน คือ สุขทางกาย สุขจาก

การประกอบอาชีพ สุขจากความสัมพันธ์ และสุขด้านจิตวิญญาณ ทำ�ให้ได้สรุปดังนี้

	 1) ความสุขทางกาย เนื่องจากร่างกายเป็นรังแห่งโรค และจิตมีกายเป็น

เรือนเป็นคูหา พระพุทธองค์จึงต้องให้ความสำ�คัญกับร่างกายด้วยการดูแลรักษาทั้ง

การขบฉันอย่างพอดี ออกกำ�ลังกาย พักผ่อน เพื่อให้ร่างกายแข็งแรง และการเห็น

คุณค่าของร่างกายว่า มีจิตอยู่ภายในตัว หากทุกขเวทนาปรากฏกับกายก็คงยาก

ในการทำ�ความดีใดใดและประคับประคองใจให้เป็นสมาธิ ดังนั้น การดูแลร่างกาย

ให้สบาย เป็นสุขจึงเป็นสิ่งสำ�คัญอย่างหนึ่งที่พระพุทธองค์ทรงเห็นคุณค่าจากพระ

ปัญญาธิคุณในการหาวิธีดูแลรักษาและเมตตาต่อตนเอง

	 2) สุขจากการประกอบอาชีพ พระพุทธองค์ทรงเลือกในสิ่งที่พระพุทธ

องค์เห็นคุณค่าต่อตนเองที่จะให้หลุดพ้นจากกรรมกิเลสในวัฏสงสาร ซึ่งพระพุทธองค์

ได้มาด้วยพระปัญญาธิคุณและความบริสุทธิ์ที่ได้สั่งสมมามากกว่า 20 อสงไขยเศษ

มหากัป นอกจากที่จะหลุดพ้นด้วยตนเองแล้วก็ยังสามารถที่จะส่งต่อความสุขจาก

การหลุดพ้นไปเป็นคุณค่าแก่ผู้อื่นในการช่วยเหลือสรรพสัตว์ให้พ้นจากความทุกข์ให้

ได้รับความสุขอันเป็นนิรันดร์ด้วยเช่นกัน แม้จะต้องสละความสุขส่วนตัวครั้งเป็นพระ

ราชโอรสมาเป็นสมณะแสวงหาสัจธรรมก็ตาม นี่คือพระมหากรุณาธิคุณอันล้นพ้นที่

หาที่สุดไม่ได้

	 3) สุขจากความสัมพันธ์ แม้ในสังคมยุคนั้นมีหลายคนหลายฝ่าย ต่าง

คนต่างความคิด ทั้งที่เป็นมิตรและศัตรู ผู้ที่ไม่เข้าใจ ไม่ชอบ แต่ด้วยพระกรุณาธิคุณ

ความปรารถนาดีของพระพุทธเจ้าที่เห็นผ่านพระปัญญาว่า สัตว์โลกย่อมเป็นไปตาม



วารสารเอเชียตะวันออกเเละอาเซียนศึกษา

ปีที่ 22 ฉบับที่ 2 (2022) กรกฎาคม - ธันวาคม 2565

97

กรรม ดังนั้นไม่ว่ามิตรหรือศัตรูพระพุทธองค์ก็มองว่า ต้องตกอยู่ในสภาพเดียวกัน

แต่ก็สามารถคุณค่าให้ตนเองจากการบรรลุธรรมได้ พระพุทธองค์จึงให้เกียรติ รับฟัง

ด้วยใจอันมีเมตตาเพื่อให้เขาเหล่านั้นได้เปิดใจไปสู่ความศรัทธาและเข้ามาเป็นหนึ่งใน

พระพุทธศาสนาเพื่อศึกษาหนทางบรรลุธรรมต่อไป

	 4) สุขด้านจิตวิญญาณ ในฐานะของผู้ไม่มีโรคทางใจอย่างพระพุทธองค์

ที่หมดจากกิเลสที่มองเห็นผู้ที่ยังมีโรคทางใจด้วยพระเมตตาอันล้นพ้น พระพุทธองค์

ผู้ค้นพบทางขจัดกิเลสจึงหาวิธีการสอนให้ได้รับความสุขต้ังแต่ในระดับพื้นฐานด้วย

การมีสติ และการฝึกสติให้เป็นสมาธิในระดับที่สูงยิ่ง ๆ ขึ้นไปทั้งห่างจากอุปกิเลสจน

ไปถึงสามารถขจัดกิเลสให้หมดไปได้

	 ในฐานะของผู้ได้รับความสุขทั้ง 4 ด้านนี้ ล้วนเกิดจากการสั่งสมบารมีใน

ระดับอสงไขยจนได้มาซึ่งคุณสมบัติ 3 คือ พระปัญญาธิคุณ พระบริสุทธิคุณ และพระ

มหากรุณาธิคุณ และเหล่านี้ก็นำ�ความสุขมาให้แก่ตัวของพระพุทธองค์เอง ยิ่งไปกว่า

นั้น จากการเห็นว่า สัตว์โลกย่อมเป็นไปตามกรรมและการเห็นว่ายังมีผู้ที่สามารถ

บรรลุธรรมได้อยู่จำ�นวนหนึ่ง จึงตั้งพระมหากรุณาและใช้พระปัญญาที่เกิดจากความ

บริสุทธิ์ให้เป็นไปเพื่อการส่งต่อความสุขไปยังสรรพสัตว์บนโลกต่อไป ดังนั้นจึงกล่าว

ได้ว่า หากต้องการความสุขทั้ง 4 ด้านอย่างพระพุทธองค์ พึงเริ่มต้นจากการฝึกพัฒนา

ตนเองประกอบเหตุให้ได้มาซึ่งคุณลักษณะ 3 ประการ คือ ความบริสุทธิ์ทั้งกายและ

ใจ ความเมตตากรุณา และสติปัญญา

	 นอกจากความสุขทั้ง 4 ด้าน ความสุขที่ยิ่งกว่าในฐานะของผู้สูงสุด ความ

สุขของพระองค์ไม่ได้เกิดจาการเป็นผู้รับ แต่เป็นผู้ให้ คือ ให้ในสิ่งที่เป็นอริยทรัพย์ที่

ทำ�ให้ไม่ต้องกลับมาเกิดอีก ไม่ต้องกลับมาเป็นทุกข์อีก ไม่ต้องกลับมาเป็นโรคทางใจ

อีก จึงเป็นความสุขอันสูงสุดที่ขยายส่งต่ออย่างไม่มีที่สิ้นสุดที่พระพุทธองค์ได้มอบให้

กับมวลมนุษยชาติได้รับ



วารสารเอเชียตะวันออกเเละอาเซียนศึกษา

ปีที่ 22 ฉบับที่ 2 (2022) กรกฎาคม - ธันวาคม 2565

98

บรรณานุกรม

ชิอน คาบาซาวะ, นิพดา เขียวอุไร (แปล). (2565). สู่จุดสูงสุดของชีวิตด้วย  

	 “พีระมิดความสุข”. กรุงเทพมหานคร: อมรินทร์ฮาวทู อมรินทร์พริ้นติ้ง  

	 แอนด์พับลิชชิ่ง. 

นวลนภา ยุคันตพรพงษ์ และพระมหาอดิเดช สติวโร. (2565). การทานอาหารมื้อ 

	 เดียวที่ปรากฏในกกจูปมสูตร, วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระ 

	 วิทยากร, 5(2),  211-221.

นาวิน วรรณเวช. (2558). ยิ่งหิว ยิ่งสุขภาพดี?. วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร ์

	 และสังคมศาสตร์, 11(2), 197-205.

ณภัทร เพชรวีรชูวงศ์. (2559). โรคทางจิต… โรคทางใจ เข้าถึงเมื่อ 7 กันยายน  

	 2565, https://zeekdoc.com/post/โรงทางจิต...-โรคทางใจ-540.

ธิติมา ณรงค์ศักดิ์, ฐิติมา สงวนวิชัยกุล และวรพงศ์ ตรีสิทธิวนิช. (2563). การ 

	 นอนหลับและสุขอนามัยการนอนหลับ: บทความฟื้นฟูวิชาการ. วารสาร 

	 สถาบันจิตเวชศาสตร์สมเด็จเจ้าพระยา, 14(2), 69-85.

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬา	

	 ลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราช 

	 วิทยาลัย.

มหามกุฎราชวิทยาลัย. (2555). พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปล ชุด 91 เล่ม.  

	 พิมพ์ครั้งที่ 6. กรุงเทพมหานคร: มหามกุฎราชวิทยาลัย ในพระบรม 

	 ราชูปถัมภ์.

พระมหาอดิเรก สติวโร. (2560). น้ำ�ปัสสาวะบำ�บัดโรคกับน้ำ�มูตรเน่า : ความเหมือน 

	 และความแตกต่าง. วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน,์ 13(2), 10-22.

สมบัติ อ่อนศิริ. (2559). ผลของการเดินโดยกำ�หนดเป้าหมายที่มีต่อน้ำ�หนักตัว  

	 เปอร์เซ็นต์ไขมัน และสมรรถภาพทางกายของนิสิตหญิงมหาวิทยาลัย 

	 เกษตรศาสตร์, วารสารพยาบาลทหารบก, 17(1)} 45-53.

สุรีรัตน์ ณ วิเชียร. (2564). การนอนหลับของผู้สูงอายุในชุมชน. วารสารสภาการ 

	 พยาบาล, 36(2), 18-31

ศิรินันท์ กิตติสุขสถิต และคณะ. (2555) คู่มือการวัดความสุขด้วยตัวเอง  



วารสารเอเชียตะวันออกเเละอาเซียนศึกษา

ปีที่ 22 ฉบับที่ 2 (2022) กรกฎาคม - ธันวาคม 2565

99

	 (HAPPINOMETER; The Happiness Self Assessment). นครปฐม:  

	 สถาบันวิจัยประชากรและสังคม มหาวิทยาลัยมหิดล.

อภิญวัฒน์ โพธิ์สาน. (2561). แนวคิดคู่ตรงข้ามในยมกวรรคแห่งอรรถกถาธรรมบท.  

	 วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์, 5(3), 597.

Carolyn Crist. (2021). Short Walks After Meals Can Cut Diabetes,  

	 Heart Risks: Study. Retrieved September 8, 2021, https:// 

	 www.webmd.com/diabetes/news/20220809/short-walks-after- 

	 meals-cut-diabetes-heart-risk-study.

Meik Wiking. (2017). The Key to Happiness: How to Find Purpose  

	 by Unlocking the Secrets of the World’s Happiest People.  

	 United Kingdom: Penguin Random house.

Rocco Farano. (2021). Writing for Wellness: Eight Dimensions, Eight  

	 Experiences. Retrieved May 26, 2021, https://www.prainc. 

	 com/ww-2021-8dimensions-8experiences/.

The Norwegian University of Science and Technology (NTNU). (2010).  

	 Brain waves and meditation. Retrieved September 8, 2021,  

	 https://www.sciencedaily.com/releas 

	 es/2010/03/100319210631.htm. 


