
1
วารสารช่อพะยอม ปีที่ 35 ฉบับที่ 1 มกราคม-เมษายน พ.ศ. 2567

วัฒนธรรมผ้าไหมของชาวกูยโบราณ สู่การสร้างสรรค์
การแสดงนาฏศิลป์พื้นเมือง ชุดแกลมอกูยตะเคียน

From Silk Traditions of Ancient Kui People to Creation 
of Folk Dances Performance: 'Klaemor Kui Takhian

ยุวดี พลศิริ1*, อัชราพร  สุขทอง2,  ภูมิ  สาทสินธุ์3 และ สุภาวดี  หลวงกลาง4  
Yuwadee Ponsiri1*,  Autcharapron Suktong2,  Poom Sartsin3 and

Supawadee Luangklan4

Received: January 11, 2024
Revised: April 24, 2024

Accepted: April 27, 2024

12สาขาวิชานาฏศิลป์ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์

12Program in Dance Arts Faculty of Humanities and Social Sciences 
Surindra Rajabhat university

*1(Email:  yuwadee@srru.ac.th)
*Corresponding Author 

2(Email: autcharapron2510@gmail.com)
3สาขาวิชาสังคมศึกษา คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

มหาวทิยาลยัราชภฏัสรุนิทร์
3Bachelor of Education Social Studies Faculty of Humanities and 

Social Sciences Surindra Rajabhat university
 3(Email: poonst9@hotmail.com)

4สาขาวิชานาฏศิลป์ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์

4Program in Dance Arts Faculty of Humanities and Social Sciences 
Surindra Rajabhat university

 4(Email: Supawadeeluangklang@gmail.com)



2
วารสารช่อพะยอม ปีที่ 35 ฉบับที่ 1 มกราคม-เมษายน พ.ศ. 2567

บทคัดย่อ

	 การศึกษานี้มีวัตถุประสงค์ คือ เพื่อศึกษาความเป็นมาของวัฒนธรรม

ผ้าไหมของชาวกยูโบราณและเพือ่สร้างสรรค์การแสดงนาฏศิลป์พืน้เมอืง บ้านตะเคยีน 

ต�ำบลส�ำโรงทาบ อ�ำเภอส�ำโรงทาบ จังหวัดสุรินทร์ ซึ่งเป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ 

เกบ็รวบรวมข้อมลูด้วยการสงัเกตแบบไม่มส่ีวนร่วม การสมัภาษณ์ แบบมีโครงสร้าง

และไม่มีโครงสร้าง และการสนทนากลุ่ม วิเคราะห์ข้อมูลเชิงพรรณนา 

	 ผลการศึกษาพบว่า  วัฒนธรรมผ้าไหมของชาวกุยโบราณ คือภูมิปัญญา

การย้อมผ้าไหมจากมะเกลอืม ี8 ข้ันตอน เดิมนิยมใส่เฉพาะการประกอบพธิกีรรม 

ปัจจุบนัได้ท�ำผ้าลายลกูแก้วย้อมมะเกลอื มาแซวในเสือ้และกระโปรง ซ่ึงเป็นการ 

บูรณาการด้านการแซวแบบดั้งเดิมกับความรู้สมัยใหม่ด้านการออกแบบลายที่

ทนัสมยั เพือ่ใช้สวมใส่ในงานบญุประเพณีของหมู่บ้าน ดงันัน้เพือ่เป็นการยกระดบั

ภูมิปัญญาท้องถิ่น จึงน�ำลวดลายการแซวผ้าไหมมาใช้ในเครื่องแต่งกายการ

แสดงนาฏศิลป์พื้นเมืองชุด แกลมอกูยตะเคียน โดยสร้างสรรค์การแสดงตามขั้น

ตอนนาฏยประดิษฐ์ มีแรงบันดาลใจจากการศึกษาพิธีกรรมแกลมอบ้านตะเคียน 

ที่กระท�ำขึ้นเพื่อการรักษา ตาขั้นตอนการประกอบพิธีกรรม 7 ขั้นตอน ในการ

ออกแบบท่าร�ำ ซึ่งลักษณะท่าทางเป็นการแสดงเลียนแบบอากัปกิริยา ท่าทาง

ของผีบรรพบุรุษที่อัญเชิญลงมายังร่าง “แม่หมอ” และการเลียนแบบท่าทาง

ของช้าง ม้า ที่จ�ำลองสถานการณ์การเข้าป่าตามหาเพื่อเสี่ยงทาย มีท่าร�ำทั้งสิ้น 

55 กระบวนท่า โดยก�ำหนดการแสดงออกเป็น 3 ช่วง ได้แก่ ช่วงที่ 1 การแสดง

จ�ำลองสถานการณ์ของผู้ป่วย ที่มาขอความช่วยเหลือจากแม่หมอ เพื่อหาอาการ

และหาวิธีการรักษา มีท่าร�ำหลักทั้งสิ้น 33 กระบวนท่า ช่วงที่ 2 การจ�ำลอง

สถานการณ์ เป็นการสื่อสารระหว่างแม่หมอและเทพเทวดา ผีบรรพบุรุษ ที่อัน

เชิญลงมาร่ายร�ำในสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ ท่าร�ำหลักทั้งสิ้น 6 กระบวนท่า และช่วงที่ 

3 แสดงวิธีการปัดเป่า การรักษาผู้ป่วย ท่าร�ำหลักทั้งสิ้น 16 กระบวนท่า 

ค�ำส�ำคัญ: นาฏศิลป์พื้นเมือง, แกลมอกูยตะเคียน, การแซวลาย, การสร้างสรรค์



3
วารสารช่อพะยอม ปีที่ 35 ฉบับที่ 1 มกราคม-เมษายน พ.ศ. 2567

Abstract

	 The objective of this research was to study the background 

of Kui people silk culture and the creating of traditional dance 

performance at Ban Takhian, Samrong Thap, Subdistrict Samrong, 

Thap District Surin Province. This was a qualitative research. 

Collecting data by non-participant observation, structured and non-

structured interview, and focus group. The data was analyzed by 

descriptive. 

	 The results of the study found that Kui people silk culture 

was the wisdom of dyeing fabric from ebony. There were 8 steps in 

this process. Originally, it was only worn for rituals.  Nowadays, we 

have made ebony-dyed fabric into shirts and skirts which integrated 

from traditional embroidery with modern knowledge in modern 

pattern design. Embroidery was added to clothings to be worn 

during traditional merit-making ceremonies in the village. In order to 

enhance the level of local wisdom, clothings with embroidered 

patterns in silk was used in traditional dancing performances which 

was called Galmoguitakhian. Galmoguitakhian created the dancing 

performance inspired by the study of the Ban Takhian Gale rituals. 

It was created for treatment. The ritual was consisted of 7 steps. 

The dancing were designed from the manners of the ancestor ghost 

which invited into the medium and also imitated the manners of 

elephants and horses in the forest. There were 55 dancing patterns 

that divided into 3 phases. The first phase was the situation of the 

patient who asked the medium to consider the symptoms and the 



4
วารสารช่อพะยอม ปีที่ 35 ฉบับที่ 1 มกราคม-เมษายน พ.ศ. 2567

treatment which consisted of 33 dancing patterns. The second 

phase was about the communication between the medium, the 

deities and the ancestor ghost that invited to dance in the holy 

place which consisted of 6 dancing patterns. The third phase 

showed the methods of treatment which consisted of 16 dancing 

patterns.

Keywords: Folk Dance, Klaemor Kui Takhian, Embroidering, Creativity

บทน�ำ

         	 ผ้าไหมย้อมมะเกลือเป็นศิลปหัตถกรรมที่ชาวบ้านรังสรรค์ขึ้นจากฝีมือ 

โดยใช้วัตถุดิบท่ีมีอยู่ในท้องถิ่นเป็นเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรมท่ีสามารถสะท้อน

ให้เหน็ถงึวฒันธรรมวถีิชวีติความเป็นอยู ่ ขนบธรรมเนียมประเพณี อจัฉรยิะภาพ 

และระบบสังคมได้เป็นอย่างดี โดยผลงานดังกล่าวเกิดจากช่างฝีมือพื้นบ้าน

ที่สร้างสรรค์ผลงานอันทรงคุณค่า จากแรงงานและฝีมือด้วยกรรมวิธี ผสมผสาน

กับความคิดสร้างสรรค์ ศิลปหัตถกรรมพื้นบ้านจึงมีความส�ำคัญและมีคุณค่า

อย่างยิ่ง กล่าวคือ นอกจากจะเป็นสิ่งส�ำคัญและจ�ำเป็นต้องใช้เป็นประโยชน์ใน

ชวีติประจ�ำวนัของคนในท้องถิน่แล้ว แสดงให้เห็นถงึภมูปัิญญาความคดิสร้างสรรค์

ค่านิยม ความเชื่อ ประเพณี ระดับจิตใจ ฐานะเศรษฐกิจและสังคม แต่ชาวกูย

บ้านตะเคียนที่กล่าวมานี้ยังคงรักษาความเป็นอัตลักษณ์ของความเป็นกูย อยู่ได้

โดยไม่มีการเปลี่ยนแปลงทั้งนี้เกิดจากความศรัทธาท่ีมีข้ึนในสายเลือดของพวก

เขาหรือเกิดจากพฤติกรรมที่บรรพบุรุษปฏิบัติเป็นตัวอย่างสืบทอดทําอย่างไร

เยาวชนรุ่นใหม่จะเห็นความสําคัญ และรักษาสืบทอดให้คงอยู่ตลอดไปได้ ทั้งนี้

เราต้องช่วยกันรักษาไว้โดยการบันทึกเป็นลายลักษณ์อักษร แล้วถ้าไม่มีใคร

ศึกษาไว้จะมีอะไรเกิดขึ้นบ้าง ความเป็นอัตลักษณ์จะเสื่อมหรือหมดไปหรือไม่

อย่างไร (ธรีะพรรณ  มีกุศล, 2559)



5
วารสารช่อพะยอม ปีที่ 35 ฉบับที่ 1 มกราคม-เมษายน พ.ศ. 2567

	 ปัจจุบนัผลจากการส�ำรวจพืน้ทีส่มัภาษณ์ผูน้�ำชุมชน และชาวบ้าน พบว่า 

ชุมชนบ้านตะเคียนเป็นชุมชนที่มีศักยภาพความสามารถ ที่มีจุดแข็งเป็นทุนเดิม

ในการทอผ้า การแสดงพื้นบ้านซึ่งเป็นวิถีปฏิบัติกันเป็นประจ�ำ แต่ยังไม่สามารถ

ยกระดับภูมิปัญญาได้ ซึ่งคุณค่าเหล่านี้อาจหมายรวมถึง ทรัพยากรในรูปแบบ

ของสินทรัพย์ ผลิตภัณฑ์ ภูมิปัญญา หรือ องค์ความรู้ต่าง ๆ ที่เป็นอัตลักษณ์รวม

ถึงการถ่ายทอดการย้อมผ้าภูมิปัญญาจากคนรุ่นเก่าสู่กลุ่มคนรุ่นใหม่ ก็นับว่าเป็น

สิ่งจ�ำเป็นอย่างยิ่งเช่นเดียวกัน เพื่อเป็นการสืบทอดและต่อลมหายใจของชุมชน

บ้านตะเคียนไม่ให้สูญหาย จึงควรได้รับการส่งเสริมและต่อยอดในเรื่องการย้อม 

การผสมสี การแซวผ้าน�ำไปสู่การยกระดับจากวัฒนธรรมเดิมเป็นทุน สู่การ

สร้างสรรค์การแสดงนาฏศิลป์พื้นเมือง น�ำไปสู่นวัตกรรมเศรษฐกิจเชิงสร้างสรรค์

ของชุมชน  โดยอาศัยความร่วมมือระหว่างชุมชนกับหน่วยงานภาครัฐ เพื่อสร้าง

คุณค่า ยกระดับคุณภาพของชุมชนให้เจริญงอกงาม โดยน�ำองค์ความรู้ที่ได้จาก

การเรียนการสอน ทั้ง 3 หลักสูตรบูรณาการร่วมกัน ได้แก่ นาฏศิลป์ ดนตรีศึกษา 

และสังคมศึกษา เป็นกรอบในการพัฒนาชุมชน  

วัตถุประสงค์ 

	 1. เพือ่ศกึษาความเป็นมาของวฒันธรรมผ้าไหมของชาวกยูโบราณบ้านตะเคียน 

ต�ำบลส�ำโรงทาบ อ�ำเภอส�ำโรงทาบ จังหวัดสุรินทร์

	 2. เพ่ือสร้างสรรค์การแสดงนาฏศลิป์พืน้เมอืง บ้านตะเคยีน ต�ำบลส�ำโรงทาบ 

อ�ำเภอส�ำโรงทาบ จังหวัดสุรินทร์

วิธีการศึกษา

	  ใช้เทคนิคการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ศึกษาด้าน

เนื้อหา และเชิงปริมาณ (quantitative research) ใช้วิธีศึกษาเอกสาร 

(Documentary) การลงภาคสนาม (Field Study) ด้วยวธิกีารสงัเกต  การสัมภาษณ์ 



6
วารสารช่อพะยอม ปีที่ 35 ฉบับที่ 1 มกราคม-เมษายน พ.ศ. 2567

การใช้แบบสอบถาม และการสนทนากลุ่ม ซึ่งทีมผู้วิจัยได้ส�ำรวจข้อมูลภาค

เอกสารและการลงพื้นที่จัดกิจกรรมภายใต้โครงการยุทธศาสตร์เพื่อการพัฒนา

ท้องถิ่น พื้นที่บ้านตะเคียน ต�ำบลส�ำโรงทาบ อ�ำเภอส�ำโรงทาบ จังหวัดสุรินทร์ใน

การด�ำเนินการวิจัย  น�ำข้อมูลที่ได้จากการศึกษาขั้นปฐมภูมิ และทุติยภูมิ ด�ำเนิน

การรวบรวม  จัดหมวดหมู่ วิเคราะห์เรียบเรียง และน�ำเสนอในรูปแบบพรรณนา

วิเคราะห์ ตามวิธีการด�ำเนินการวิจัยดังนี้

	 1. กลุ่มเป้าหมาย

	 ประชากรและกลุ่มตัวอย่าง ประชากรประกอบด้วยผู้รู้จ�ำนวน ในเรื่อง

ความเชื่อ ประเพณี วิถีวัฒนธรรม ผ้าไหมชาวไทยกูย และการสร้างสรรค์การ

แสดง จไนวน 5 ท่าน ผู้ปฏิบัติ หรือบุคคลที่ให้การสนับสนุนข้อมูลเรื่องทอผ้าและ

ผู้น�ำหมู่บ้าน จ�ำนวน 2 ท่าน และกลุ่มผู้ที่เกี่ยวข้อง จ�ำนวน 30 คน 

	 2. ระยะเวลาในการวิจัย 12 เดือน แบ่งขั้นตอนการวิจัย 4 ขั้น ประกอบ

ด้วย 1) ขั้นตอนการเตรียมการ 2) ขั้นตอนการเก็บข้อมูล 3) ขั้นตอนการประมวล

ผลข้อมูลและการวิเคราะห์ข้อมูล 4) การเขียนรายงานและการเผยแพร่ชิ้นงาน

	 3. เครื่องมือที่ใช้ในการเก็บรวบรวมข้อมูล

		  3.1. แบบสงัเกต ใช้วธิกีารสงัเกตแบบไม่มส่ีวนร่วม (Non - Participant 

Observation) ใช้วิธีการสังเกต จากพื้นที่ สังเกตสภาพแวดล้อม วัฒนธรรม และ

ชุมชน โดยใช้วิธีการบันทึกภาพ บันทึกเสียง และการจดบันทึกข้อมูล ซ่ึงมี

อปุกรณ์ทีใ่ช้ในการเกบ็ข้อมลู ประกอบด้วย กล้องถ่ายภาพ เครือ่งบันทึกเสยีง เป็นต้น

		  3.2. แบบสัมภาษณ์ แบ่งเป็น 2 แบบ ได้แก่ 1) การสัมภาษณ์

แบบมีโครงสร้าง (Structured Interview) เป็นแบบสัมภาษณ์ที่ก�ำหนดประเด็น

ค�ำถามไว้อย่างแน่นอน เพื่อใช้สัมภาษณ์กลุ่มผู้ที่เกี่ยวข้อง โดยใช้สัมภาษณ์กลุ่ม

เป้าหมายทั้งหมดสัมภาษณ์แบบเจาะลึก แล้วน�ำข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์มา

จัดหมวดหมู่ข้อมูลและวิเคราะห์ให้ครอบคลุมในประเด็นต่าง ๆ 2) การสัมภาษณ์

แบบไม่มีโครงสร้าง (non-structured Interview) เป็นการสัมภาษณ์ปลายเปิด 



7
วารสารช่อพะยอม ปีที่ 35 ฉบับที่ 1 มกราคม-เมษายน พ.ศ. 2567

เพื่อใช้สัมภาษณ์เจาะลึกไม่จ�ำกัดค�ำตอบ เครื่องมือนี้จะใช้กับกลุ่มผู้รู้ เพื่อให้ได้

ข้อมูลที่กว้างและหลากหลายด้าน

		  3.3. การสนทนากลุ่ม Focus Group Discussing) เป็นการ

จัดกลุ่มสนทนา กับกลุ่มสนทนาที่อยู่ในต�ำแหน่งระดับเดียวกัน  เพื่อให้ได้ข้อมูล

ในประเดน็ปัญหาทีเ่ฉพาะเจาะจงด้านการแสดง ซึง่เคร่ืองมอืท่ีผูว้จิยัใช้เมือ่มปัีญหา

ในการเก็บข้อมูล มีประเด็นท่ีสงสัย เป็นการช่วยให้ผู้วิจัยสามารถศึกษาและ

สังเกตพฤติกรรมของการแสดง และสามารถประเมินทัศนคติต่อการแสดง ได้

อย่างละเอียดลึกซึ้ง

	 4. การเก็บรวบรวมข้อมูล

		  4.1. การเก็บรวบรวมข้อมูลจากเอกสาร ด้วยการลงพื้นที่วิจัย

จากการสมัภาษณ์ และการศึกษาจากเอกสาร วรรณกรรมและงานวิจยัท่ีเก่ียวข้อง

		  4.2. การเก็บรวบรวมข้อมูลภาคสนาม โดยใช้เครื่องมือวิจัยที่

สอดคล้องกับกลุ่มเป้าหมาย

	 5. การจัดกระท�ำข้อมูลและการวิเคราะห์ข้อมูล

		  5.1. จัดหมวดหมู่ข้อมูล

		  5.2. ทบทวนความสมบูรณ์ของข้อมูล

		  5.3. การตรวจสอบข้อมูล

		  5.4. การวิเคราะห์ข้อมูล

	 6. การน�ำเสนอผลการวิเคราะห์ข้อมูล ผู้วิจัยใช้วิธีการน�ำเสนองานวิจัย

เชงิคณุภาพเขยีนรายงานในลกัษณะการพรรณนาวเิคราะห์ (Descriptive Analysis) 

น�ำเสนอผลจากการวิจัยภาคเอกสารด้วยการน�ำเสนอบทความในงานประชุม

วิชาการระดับชาติ

									       



8
วารสารช่อพะยอม ปีที่ 35 ฉบับที่ 1 มกราคม-เมษายน พ.ศ. 2567

ผลการศึกษา

         	 1. ความเป็นมาของวฒันธรรมผ้าไหมของชาวกยูโบราณบ้านตะเคยีน ต�ำบล

ส�ำโรงทาบ อ�ำเภอส�ำโรงทาบ จังหวัดสุรินทร์

	 วัฒนธรรมการผลิตและสวมใส่ผ้าไหมของชาวกูยมีมาตั้งแต่โบราณ โดย

เฉพาะการย้อมสีด้วยมะเกลือและเทคนิกการแซวเสือ้ของชาวกยู (ชาวส่วย) ซ่ึงเป็น

ลักษณะเฉพาะที่ชาวบ้านนิยมน�ำมาใส่กับผ้าถุง ที่เรียกว่า ผ้ากะวี เป็นผ้าที่ทอ

จากไหม ในการแต่งกายทั้งชุดจะประกอบด้วยผ้าถุงลายเข็น (กะวี) ที่ต่อหัวซิ่น 

(เอวผ้าถุง) ชายผ้าถุง (ตีนซิ่น) บางครั้งอาจมีสไบพาดบ่าด้วย ซึ่งการประยุกต์ใช้

เสื้อแซว เพื่อเป็นการอนุรักษ์ภูมิปัญญาท้องถิ่น การแซวผ้าให้อยู่สืบทอดถึงลูก

หลาน ของชาวบ้านตะเคียน ต�ำบลส�ำโรงทาบ อ�ำเภอส�ำโรงทาบ จังหวัดสุรินทร์

ได้เล็งเห็นความส�ำคัญของการแซวผ้า จึงได้ประยุกต์สร้างสรรค์ออกแบบเครื่อง

แต่งกายให้ทันสมัยตรงตามความต้องการของผู้บริโภค จากเดิมนิยมใส่เฉพาะ

การประกอบพิธีกรรม ปัจจุบันได้ท�ำผ้าลายลูกแก้วย้อมมะเกลือ มาแซวทั้งเสื้อ

และกระโปรง เป็นการบูรณาการความรู้แบบดั้งเดิมกับความรู้สมัยใหม่ แต่ยังคง

อนุรักษ์วัฒนธรรมดั้งเดิมไว้ด้วย เช่น การสวมใส่ผ้าแซวมาท�ำงานของข้าราชการ

ในอ�ำเภอส�ำโรงทาบ สวมใส่ในงานบุญประเพณีของหมู่บ้าน ต�ำบล และระดับ

อ�ำเภอ ซึ่งการแซวผ้าโดยจะแซวเป็นลวดลายต่าง ๆ คิดชื่อลายจากวิถีการด�ำเนิน

ชีวิตของชาวกูย เช่น ลายขามดแดง ลายตัวตะขาบ ลายดอกพิกุล ลายดาว

กระจาย เป็นต้น โดยในการแซวจะใช้ด้ายไหมที่คนในชุมชนเลี้ยงเองเริ่มจากการ

เลี้ยงไหม สาวไหม แล้วน�ำมาย้อมสีต่าง ๆ จากธรรมชาติ แล้วน�ำด้ายไหมมาควั่น

ให้เป็นเกลยีวเพือ่จะได้ด้ายแซวท่ีมลีวดลาย น�ำด้ายทีค่วัน่แล้วมาแซวตกแต่งเส้ือผ้า 

เช่น ตกแต่งรอบคอเสื้อรอยผ่าข้าง ชายเสื้อ กลางตัวเสื้อ ท�ำชายผ้าสไบ เป็นต้น 

ท�ำให้เสื้อแซวของชาวกูยมีเอกลักษณ์เฉพาะตัวที่สวยงาม

	 2. การสร้างสรรค์การแสดงนาฏศลิป์พืน้เมอืง บ้านตะเคยีน ต�ำบลส�ำโรงทาบ 

อ�ำเภอส�ำโรงทาบ จังหวัดสุรินทร์



9
วารสารช่อพะยอม ปีที่ 35 ฉบับที่ 1 มกราคม-เมษายน พ.ศ. 2567

	 จากแนวคิดว่าด้วยเร่ือง หลกัการสร้างสรรค์การแสดงนาฏยองค์กร ของ 

สรุพล  วิรุฬห์รักษ์  สูก่ารด�ำเนนิงานครัง้นี ้ได้ด�ำเนนิกจิกรรมตามทศิทางดงักล่าว พบว่า 

ผลการศึกษาด้านการสร้างสรรค์การแสดงนาฏศิลป์พื้นเมือง มีการวางแผนดังนี้ 

	 2.1 การแบ่งบทบาทหน้าที่ในการด�ำเนินกิจกรรมสร้างสรรค์การแสดง

จากโครงการยุทธศาสตร์ฯ ประกอบด้วย ส่วนสนับสนุนการแสดง ท�ำหน้าที่ดูแล

งานปาระชาสัมพันธ์และสวัสดิการ โดยคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

มหาวทิยาลยัราชภัฏสุรินทร์ น�ำโดย ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.อัชราพร สุขทอง 

และ ส่วนอ�ำนวยการ ท�ำหน้าที่ให้ค�ำปรึกษา ดูแล ประกอบด้วยคณาจารย์และ

นักศึกษา 3 หลักสูตร ได้แก่ หลักสูตรครุศาสตรบัณฑิต สาขาวิชานาฏศิลป์ 

หลักสูตรครุศาสตรบัณฑิต สาขาวิชาสังคมศึกษา หลักสูตรครุศาสตรบัณฑิต 

สาขาวิชาดนตรีศึกษา และในส่วนการแสดง ผู้วิจัยแบ่งส่วนการแสดง 5 ฝ่าย 

ประกอบด้วย 1) ฝ่ายการแสดง 2) ฝ่ายฉากและอุปกรณ์ 3) ฝ่ายเครื่องแต่งกาย 

4) ฝ่ายดนตรี 5) ฝ่ายเทคนิค

	 2.2 การด�ำเนนิกจิกรรมสู่การสร้างสรรค์การแสดงนาฏศลิป์พืน้เมอืง ผูว้จัิย

ก�ำหนดหัวข้อตามขั้นตอนนาฏยประดิษฐ์ ดังนี้

		  2.2.1 แรงบนัดาลใจ จากการศกึษาพธิกีรรมแกลมอบ้านตะเคยีน 

เป็นพิธีกรรมที่กระท�ำขึ้นเพื่อการรักษา และสืบสานศิลปวัฒนธรรม มีขั้นตอน

การประกอบพิธีกรรม 7 ข้ันตอน จากขั้นตอนดังกล่าว เพื่อเป็นการสืบสาน   

ศลิปวัฒนธรรมพืน้บ้าน จึงเกดิแนวคิดในการอนุรักษ์การแสดงในรูปแบบนาฏศิลป์

พื้นบ้านชุด เรือมแกลมอตะเคียนกูย 

		  2.2.3 การออกแบบท่าร�ำ การประกอบพธิแีกลมอ พบว่า ลกัษณะ

ท่าทางเป็นการแสดงเลียนแบบอากัปกิริยา ท่าทางของผีบรรพบุรุษที่อัญเชิญลง

มายังร่าง “แม่หมอ” และการเลียนแบบท่าทางของช้าง ม้า ที่จ�ำลองสถานการณ์

การเข้าป่าตามหาเพื่อเสี่ยงทาย 



10
วารสารช่อพะยอม ปีที่ 35 ฉบับที่ 1 มกราคม-เมษายน พ.ศ. 2567

ภาพที่ 1 การอธิบายท่าร�ำ

ที่มา : ยุวดี  พลศิริ (2566)



11
วารสารช่อพะยอม ปีที่ 35 ฉบับที่ 1 มกราคม-เมษายน พ.ศ. 2567

	 จากตารางสรุปได้ว่า ลักษณะท่าร�ำจ�ำแนกได้   3  บทบาท ดังนี้ 

	 1) ท่าร�ำของแม่หมอ (ผู้ประกอบพิธีกรรม)  

	 2) ท่าร�ำของผู้เข้าร่วมพิธี

	 3) ท่าร�ำของผู้ป่วย

	 จากท่าทางของนักแสดงทั้ง 3 กลุ่ม พบว่าลักษณะท่าทางเกิดจาการ

เคล่ือนไหวท่าทางไปตามบทร้องในแต่ละช่วง และจังหวะท�ำนองเพลง ซึ่งเป็น

ท่าทางที่ไม่ตายตัว แต่สามารถจัดระเบียบของท่าร�ำดังกล่าวให้อยู่สวยงามตาม

รูปแบบ และแนวทางการสร้างสรรค์โดยอาศัย ภาษาท่า และนาฏยศัพท์ 

ของการแสดงนาฏศิลป์ไทยในการประดิษฐ์คิดค้นให้เกิดความสวยงาม 

	 การแปรแถว ผู้วิจัยมีแนวคิดในการเพิ่มมิติของแถว โดยอาศัยการจัด

วางท่าทางให้มีความเหมาะสมและสัมพันธ์กับทิศทางการเคลื่อนไหว โดยใช้หลัก

การจัดองค์ประกอบศิลป์ ว่าด้วยเรื่อง ทิศทาง เส้น และรูปทรง ในการก�ำหนดรูป

แบบแถว ต�ำแหน่ง  ขนาด  และทิศทางในการแสดงไว้ 3 ทิศทาง โดยยึดรูปแบบ

ลักษณะการประกอบพิธีกรรมแกลมอบ้านตะเคียนที่มีอยู ่เดิมผสมผสานกับ

แนวคิดของผู้สร้างสรรค์ เกิดเป็นรูปแบบแถวทั้งสิ้น 4 ลักษณะ ได้แก่ การขนาน

กับคนดู การทแยงมุมกับคนดู การวนเป็นวงกลม ซึ่งการแปรแถวในแต่ละทิศทาง

ส่งผลต่อท่าทางการแสดง และสามารถสื่อสารให้ผู้ชมได้รับรู้ถึงอารมณ์ความรู้สึก

ขณะท�ำการแสดง โดยให้สัญลักษณ์ในการออกแบบแถวดังนี้

   		  หมายถึง แม่หมอ

		  หมายถึง ผู้เข้าร่วมพิธี

		  หมายถึง ผู้ป่วย



12
วารสารช่อพะยอม ปีที่ 35 ฉบับที่ 1 มกราคม-เมษายน พ.ศ. 2567

ภาพที่ 2 การอธิบายท่าร�ำ

ที่มา : ยุวดี  พลศิริ (2566)



13
วารสารช่อพะยอม ปีที่ 35 ฉบับที่ 1 มกราคม-เมษายน พ.ศ. 2567

	 การออกแบบดนตรี จากการสัมภาษณ์ นายบาน บุญมาก อายุ 82 ปี 

นักดนตรีที่ประกอบพิธีแกลมอ บ้านตะเคียนพบว่า พิธีแกลมอในบ้านตะเคียนมี

มาตั้งแต่สมัยโบราณ สืบต่อมาทางสายเลือด โดยในสมัยแรก มีเพียงแคน 

บรรเลงลายออ กับผู้ประกอบพิธี ในสมัยต่อมาจึงน�ำ ผลิ (พิณ) กลองโถน (กลอง

โทน) ฉิ่ง และฉาบ เข้ามาประกอบพิธีให้มีความสมบูรณ์ยิ่งขึ้นตามล�ำดับ เพลงที่

ใช้บรรเลงประกอบพิธีแกลมอ นายบาน บุญมาก ได้ให้สัมภาษณ์ว่า เพลงที่ใช้

บรรเลงแคน พิณ จะเรียกว่า “ลายแกลมอ หรือ ลายมอ” ค�ำว่า “ลาย” เป็นชื่อ

เรียกของบทเพลง โดยการบรรเลงแคน จะต้องใช้ขี้สูด หรือชันโรง อุดไปที่ตัวโป้

ซ้าย ของลูกแคน ซึ่งจะเป็นเอกลักษณ์ ของลายแกลมอ โดยพิณจะตั้งเสียง สาย

ที่ 1 ให้ตรงกับเสียงเร สายที่ 2 และสายที่ 3 จะตั้งให้ตรงกับเสียง โด จังหวะ

กลองตเีป็นจงัหวะเฉพาะ เรยีกว่าจังหวะมอ ฉ่ิง และฉาบ ตจีงัหวะช้ันเดยีว  ดังท่ี 

สุรพล วิรุฬห์รักษ์, (2541) กล่าวว่า ขั้นตอนการสร้างสรรค์ดนตรีส�ำหรับการ

แสดงนาฏประดิษฐ์ มีดังนี้

		  1) พูดคุยค้นหาแนวความคิดหลักของนักออกแบบท่าเต้นร�ำ 

(Consult)

		  2) ท�ำความรู้จักกับประเภทของศิลปะการแสดง (The Kids 

of Performing Arts)

		  3) แนวความคิดของการแสดง (Conceptions)

		  4) ค้นหาอารมณ์หลัก (Emotions)

		  5) ก�ำหนดระยะเวลาของการแสดง (Timing)

		  6) ค้นคว้าข้อมลูทีเ่กีย่วข้องกบังานทีจ่ะประพันธ์ (Information)

		  7) สร้างสรรค์งาน (Compose)



14
วารสารช่อพะยอม ปีที่ 35 ฉบับที่ 1 มกราคม-เมษายน พ.ศ. 2567

ภาพที่ 3 นายบาน บุญมาก อายุ 82 ปี นักดนตรีที่ประกอบพิธีแกลมอ 

บ้านตะเคียน และผู้สืบทอด ที่มา : ยุวดี  พลศิริ (2566)

	 โน้ตเพลง ลายแกลมอ บ้านตะเคียน อ�ำเภอส�ำโรงทาบ จังหวัดสุรินทร์

เกริ่น... ซัง ปี่ แคน

ภาพที่ 4  โน้ตเพลง ลายแกลมอ 

บ้านตะเคียน อ�ำเภอส�ำโรงทาบ จังหวัดสุรินทร์  ที่มา : ยุวดี  พลศิริ (2566)



15
วารสารช่อพะยอม ปีที่ 35 ฉบับที่ 1 มกราคม-เมษายน พ.ศ. 2567

	 จากการประพันธ์เพลงจังหวะท�ำนองเพลงทีบ่รรเลงในแต่ละช่วงสามารถ

สื่ออารมณ์ ได้ดังนี้

	 1. จังหวะและท�ำนองเพลงช่วงที ่1 วถิชีีวติใช้ท�ำนอง “เกริน่” ท่ีมลีกัษณะ

จังหวะที่ให้ความรู้สึกเกี่ยวกับการด�ำรงชีวิตของชาวบ้านตะเคียน

	 2. จงัหวะและท�ำนองเพลงช่วงที ่2 พธิกีรรมการเข้าทรง  ใช้ท�ำนอง มอช้า

และมอเร็ว ให้ความรู้สึก การเรียกเชิญสิ่งศักดิ์สิทธิ์เข้ามาในบริเวณพิธีการ

ประกอบการเข้ามอและอันเชิญผีตายายเชิญผีตาผียายมาร้องร�ำท�ำเพลงแล้วกิน

เครื่องเซน เปลี่ยนเสื้อผ้า เปลี่ยนเครื่องแต่กาย ผ้าไหม ชุดแต่กายที่สวยงาม

	 3. จังหวะและท�ำนองเพลงช่วงที่ 3 การลาจาก ใช้ท�ำนอง  ลา  ให้ความ

รู้สึก เพลงช้ารู้สึกจากลากัน

	 การออกแบบเครื่องแต่งกาย

	 ศึกษาจากรูปแบบการแต่งกายในชีวิตประจ�ำวันของชาวบ้านตะเคียน 

ต�ำบลส�ำโรงทาบ อ�ำเภอส�ำโรงทาบ จังหวัดสุรินทร์  ผสมผสานกับจินตนาการ

ของผู้สร้างสรรค์ออกแบบให้มีความเหมาะสม กลมกลืน สวยงาม  และสอดคล้อง

กับแรงบันดาลใจ โดยใช้หลักองค์ประกอบศิลป์ในการออกแบบเครื่องแต่งกาย 

ดังที่ผู้เชี่ยวชาญ สุรพล  วิรุฬห์รักษ์. (2547) กล่าวไว้ในหลักนาฏยประดิษฐ์ข้อที่ 

7.1 เร่ืองหลักทางทัศนศิลป์ว่า องค์ประกอบทางศิลปะที่สามารถน�ำมาเป็น

แนวทางในการออกแบบเครื่องแต่งกายประกอบด้วย เส้น รูปร่าง ลวดลาย  สี

เป็นส่วนใหญ่ เพ่ือให้ผู้ชมสามารถรบัรู ้ เข้าใจความเป็นมาของเรือ่งราว ของพธิกีรรม

การบูชา และรักษาผู้ป่วย โดยใช้หลักการออกแบบเครื่องแต่งกาย 6 ประการ ดัง

ที่ กรมศิลปากร, (2547) ได้อธิบายว่า หลักในการออกแบบเครื่องแต่งกาย มี 6 

ขั้นตอนได้แก่ 1) หน้าที่ใช้สอย 2) ออกแบบให้สัมพันธ์กับเรื่อวราว 3) เหมาะสม

กับบุคลิกของนักแสดง 4) วัสดุและน�้ำหนักต้องไม่เป็นอุปสรรคต่อการแสดง 5) 

ถอดเปลี่ยนได้สะดวกหากต้องมีการสลับฉาก 6) ประหยัด การแต่งกายประยุกต์ 

ออกเป็น 2 กลุ่ม ได้แก่ เครื่องแต่งกายของนักแสดงที่รับบทเป็น แม่หมอ ผู้ป่วย 



16
วารสารช่อพะยอม ปีที่ 35 ฉบับที่ 1 มกราคม-เมษายน พ.ศ. 2567

และผู้เข้าร่วมในพิธีกรรมดังภาพประกอบ

ภาพที่ 5 การออกแบบเครื่องแต่งกายของ “แม่หมอ” และ “ผู้เข้าร่วมพิธี”

ที่มา : ยุวดี  พลศิริ (2566)

	 2. นักแสดงที่รับบทเป็นผู้ป่วย “ชาย” นิยมใช้เครื่องแต่งกายและเครื่อง

ประดับ ประกอบด้วย เสื้อแขนสั้น ผ้าโสร่ง ผ้าไหมผูกเอว สวมสร้อยคอสีเงิน ดัง

ภาพประกอบ

ภาพที่ 6 การออกแบบเครื่องแต่งกายของนักแสดงที่รับทเป็น “ผู้ป่วย”

ที่มา : ยุวดี  พลศิริ (2566)



17
วารสารช่อพะยอม ปีที่ 35 ฉบับที่ 1 มกราคม-เมษายน พ.ศ. 2567

	 อุปกรณ์ประกอบการแสดงเรือม แกลมอบ้านตะเคียน

	 จ�ำแนกออกเป็น 2 ลักษณะ ได้แก่ 1) เป็นอุปกรณ์ประกอบการแสดง 

(จ�ำลองการประกอบพิธีกรรม) และ 2) อุปกรณ์ที่ใช้ในการแสดงพิธีกรรม  

ภาพที่ 7 ขันเงิน / กิ่งไม้ /พานบูชาตายาย (บรรพบุรุษ)

ที่มา : ยุวดี  พลศิริ (2566)

ภาพที่ 8 ขันตักน�้ำ/ สร้อย/ไข่ดิบเสี่ยงทาย

ที่มา : ยุวดี  พลศิริ (2566)

ภาพที่ 9 การจัดวางอุปกรณ์ในพิธีกรรม /ต้นกล้วยดอกไม้/ต้นกล้วยเสี่ยงทาย

ที่มา : ยุวดี  พลศิริ (2566)



18
วารสารช่อพะยอม ปีที่ 35 ฉบับที่ 1 มกราคม-เมษายน พ.ศ. 2567

ภาพที่ 10 การแสดงนาฏศิลป์พื้นเมือง ชุด แกลมอกูยตะเคียน

ที่มา : ยุวดี  พลศิริ (2566)

สรุปผล 

	 การสร้างสรรค์นาฏศิลป์พื้นเมือง ชุด แกลมอกูยตะเคียน พบว่า 

       	 1. ความเป็นมาของวัฒนธรรมผ้าไหมของชาวกูยโบราณบ้านตะเคียน 

ต�ำบลส�ำโรงทาบ อ�ำเภอส�ำโรงทาบ จังหวัดสุรินทร ์มีวัฒนธรรมการผลิตและการ

สวมใส่ผ้าไหมของชาวกูยมีมาตั้งแต่โบราณ โดยเฉพาะการย้อมสีด้วยมะเกลือ

และเทคนคิการแซวเสือ้ของชาวกยู ซึง่เป็นลักษณะเฉพาะที่ชาวบ้านนิยมน�ำมาใส่

กับผ้าถุงในการแต่งกาย ซึ่งการประยุกต์ใช้เสื้อแซว เพื่อเป็นการอนุรักษ์

ภูมิปัญญาท้องถิ่น การแซวผ้าให้อยู่สืบทอดถึงลูกหลาน ของชาวบ้านตะเคียน 

ต�ำบลส�ำโรงทาบ อ�ำเภอส�ำโรงทาบ จังหวดัสุรนิทร์ เดมินยิมใส่เฉพาะการประกอบ

พิธีกรรม ปัจจุบันได้ท�ำผ้าลายลูกแก้วย้อมมะเกลือมาแซวทั้งเสื้อและกระโปรง 

เป็นการบูรณาการความรู ้แบบดั้งเดิมกับความรู ้สมัยใหม่ แต่ยังคงอนุรักษ์

วัฒนธรรมดั้งเดิมไว้ด้วย ซึ่งการแซวผ้าโดยจะแซวเป็นลวดลายต่าง ๆ คิดชื่อ

ลายจากวิถีการด�ำเนินชีวิตของชาวกูย เช่น ลายขามดแดง ลายตัวตะขาบ ลาย

ดอกพิกุล ลายดาวกระจาย เป็นต้น ท�ำให้เสื้อแซวของชาวกูยมีเอกลักษณ์เฉพาะ

ตัวที่สวยงาม



19
วารสารช่อพะยอม ปีที่ 35 ฉบับที่ 1 มกราคม-เมษายน พ.ศ. 2567

	 2. การสร้างสรรค์การแสดงนาฏศลิป์พืน้เมอืง บ้านตะเคยีน ต�ำบลส�ำโรงทาบ 

อ�ำเภอส�ำโรงทาบ จงัหวัดสริุนทร์ 

		  2.1 ท่าร�ำ มท่ีาร�ำทัง้สิน้ 55 กระบวนท่า โดยใช้องค์ประกอบ

การออกแบบแสดงทั้ง 5 ด้าน ได้แก่

			   2.2.1 เรื่องราวแรงบันดาลใจ 

			   2.2.2 ท่าทาง (ท่าร�ำหรือท่าเต้น) 

			   2.2.3 ดนตรี (จังหวะและท�ำนอง)  

			   2.2.4 เครื่องแต่งกาย (อาภรณ์และศิราภรณ์) 

			   2.2.5 การเคลื่อนที่ ในการแปรแถว และโอกาสที่ใช้

ในการแสดง ที่มีรายละเอียดดังนี้ 

		  ท่าร�ำ จากการสร้างสรรค์ชดุการแสดงประกอบไปด้วย ท่าร�ำท่ีมี

เนือ้หาเกี่ยวกับ การบูชาบรรพบุรุษ เทพเทวดา เพื่อบอกกล่าวและหาวิธีการ

รักษาผู้ป่วย ดังนั้นท่าร�ำส่วนใหญ่จึงต้องอาศัยการเคลื่อนไหวร่างกายทั้ง 3 ส่วน 

อ้างอิงจากคัมภีร์นาฏยศาสตร์ที่มีการใช้ร่างกายอยู่ 3 ส่วน ประกอบด้วย

		  1) การใช้ศรีษะ มี 3 ลักษณะ ได้แก่ ศรีษะเอียงซ้าย ศรีษะ

เอียงขวา และการก้มศรีษะ 

		  2) การใช้มือ มี 4 ลักษณะ ได้แก่ แขนตึงข้างล�ำตัว มือคว้า งอ

แขน พับแขน 

		  3)  การใช้เท้า มี 6 ลักษณะ ได้แก่ ก้าวเท้าเรียง ก้าวข้าง งอขา

ข้างใดข้างหนึ่ง ชันเข่า นั่งทับส้น โดยก�ำหนดการแสดงออกเป็น ทั้ง 3 ช่วง ได้แก่

		  การแสดงช่วงที่ 1 การแสดงจ�ำลองสถานการณ์ของผู้ป่วย 

ที่มาขอความช่วยเหลือจากแม่หมอ เพื่อหาอาการและหาวิธีการรักษา ซึ่งจาก

สถานการณ์ดังกล่าวผู้สร้างสรรค์จึงออกแบบท่าทางการแสดงจากการเลียน

ท่าทาง อากัปกิริยา ของมนุษย์ที่สามารถแสดงท่าทาง เกิดเป็นกระบวนท่าร�ำ

หลักทั้งสิ้น 33 กระบวนท่า 



20
วารสารช่อพะยอม ปีที่ 35 ฉบับที่ 1 มกราคม-เมษายน พ.ศ. 2567

		  การแสดงช่วงที่ 2 การจ�ำลองสถานการณ์ เป็นการสื่อสาร

ระหว่างแม่หมอและเทพเทวดา ผีบรรพบุรุษ ที่อันเชิญลงมาร่ายร�ำในสถานที่

ศักดิ์สิทธิ์ เป็นการสื่อสารผ่านการพูดสนทนา และขับร้องภาษาถิ่น (ภาษากูย) ใน

บางช่วง ซ่ึงภาษาท่ีสือ่สารเป็นเน้ือความทีแ่สดงให้เห็นถึงการเดินเข้าป่า เจอช้าง 

เจอม้า การพายเรือข้ามน�้ำ ข้ามทะเล  จากสถานการณ์ดังกล่าว ผู้สร้างสรรค์จึง

ออกแบบท่าทางการแสดงตามบทสนทนา มกีระบวนท่าร�ำหลกัท้ังสิน้ 6 กระบวนท่า

		  การแสดงช่วงที่ 3 แสดงวิธีการปัดเป่า การรักษาผู้ป่วย ผ่าน

เครื่องประกอบพิธีกรรมที่จัดเตรียมไว้ในพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ ผู้สร้างสรรค์ได้ออกแบบ

ท่าทาง ตามลักษณ์อาการเลียนแบบท่าทางของมนุษย์ และท่าทางของเทพเทวา

ที่ลงมารักษาอาการของผู้ป่วย มีกระบวนท่าร�ำหลักทั้งสิ้น 16 กระบวนท่า

		  2.2 ด้านการออกแบบเพลง  ทีใ่ช้ในการแสดงให้มคีวามสมจรงิ 

คร้ังน้ี ผู้วิจัยได้ออกแบบแนวเพลงจังหวะและท�ำนอง จากเครื่องดนตรีหลัก

ประกอบด้วย 

			   2.2.1 เสียงซอ, พิณ, แคนและกลอง เป็นเสียง

เครื่องดนตรีประเภทสีและตี ใช้อันเชิญองค์เทพ ผีบรรพบุรุษ

			   2.2.2 เสียงปี่ซัง, ฆ้อง, สไน, ฉิ่ง,และฉาบ เป็นเสียง

ให้ดสูมจรงิสร้างบรรยากาศให้น่าตืน่เต้นขณะจ�ำลองสถานการณ์เข้าป่า จับช้าง จับม้า

		  2.3 ด้านเครื่องแต่งกายอาภรณ์และศิราภรณ์ เน้นเครื่อง

แต่งกายในชีวิตประจ�ำวันของชาวบ้านตะเคียน เสื้อแขนกระบอกสีด�ำที่ย้อมจาก

มะเกลือและผ้าถุงโอลสนี�ำ้ตาล หรือสเีม็ดมะขาม เป็นส่วนประกอบหลกัเพราะถือ

เป็นชุดประจ�ำหมูบ้่าน ประจ�ำกลุ่มชาติพันธ์ุไทยกยู จังหวัดสุรินทร์ ฉะนั้นเครื่อง

แต่งกายจึงเน้นลักษณะการเลียนแบบขชาวบ้านประยุกต์ใช้ให้เหมาะสมกับ

การแสดงมากที่สุด

 



21
วารสารช่อพะยอม ปีที่ 35 ฉบับที่ 1 มกราคม-เมษายน พ.ศ. 2567

อภิปรายผล 

	 กลุ ่มชาติพันธุ ์ไทยกูยเป็นกลุ ่มวัฒนธรรมท่ีมีความแข็งแกร่ง มีการ

สืบทอดแลกเปลี่ยนทางด้านภูมิปัญญา วัฒนธรรมการแต่งกาย ภาษา และการ

สื่อสารที่โดดเด่น สิ่งเหล่านี้ ล้วนเป็นปัจจัยให้เกิดการแพร่กระจายทางวัฒนธรรม

ทั้งสิ้น ดังนั้นจึงไม่อาจปฏิเสธได้ว่า เครื่องแต่งกายและภูมิปัญญาการแซวผ้ารวม

ถึงศิลปะการแสดง เป็นคุณค่าที่ควรอนุรักษ์และสืบทอดให้เป็นที่รู้จักได้ จากการ

แสดงแกลมอบ้านตะเคียน เป็นระบ�ำที่มีสุนทรียภาพในการแสดง ด้วยความงาม

ที่ลงตัว ซึ่งสุนทรียภาพในการแสดงชุดนี้ สามารถวิเคราะห์ได้ 5 ด้าน ประกอบ

ด้วย 1) กระบวนท่าร�ำที่มีความงดงามที่ได้รับต้นแบบมาจาการเลียนแบบท่าทาง 

วิถีชีวิตของชุมชนบ้านตะเคียนขณะประกอบพิธีกรรมและอิริยาบถในชีวิต

ประจ�ำวัน  2) รูปแบบการแปรแถวที่มีความสวยงาม 3) ความงามของผู้แสดงที่มี

ลักษณะท่าทางบ่งบอกถึงชาติพันธุ์ไทยกูยได้อย่างชัดเจน 4) บทเพลงที่มีจังหวะ

ท่วงท�ำนองอันไพเราะรวมถึงสามารถสร้างบรรยากาศให้ดูน่าตื่นเต้น 5) เครื่อง

แต่งกายทีจ่�ำลองมาจากการแต่งกายของสตรบ้ีานตะเคยีน จากปัจจัยทัง้ 5 ล้วนแล้ว

แต่ส่งเสริมให้เกิดความงดงามแก่การแสดงนาฏศิลป์ชุดนี้ ซ่ึงสอดคล้องกับ 

ชัชวาล วงษ์ประเสริฐ 2532 ได้กล่าวว่า  การสร้างสรรค์งานที่ได้มาจากความเชื่อ  

ความศรัทธาและการสร้างสรรค์งานที่เกิดขึ้นจากอารมณ์ของผู้คนท่ีมีสังคมผู้ชม

เข้าถึงรปูแบบการแสดงได้อย่างลกึซ้ึง  ลักษณะรปูแบบการสร้างสรรค์งานนาฏศลิป์

ก็จะแตกต่างกันไปตามลักษณะการออกแบบและความชอบของผู้สร้างสรรค์ 

เช่นเดยีวกบัท่าทางของการร่ายร�ำแบบนาฏศิลป์ แต่เดมิน้ันท่าท่ีเป็นแบบแผนและ

มมีานานจะมลีกัษณะโครงสร้างตามแบบแผนโบราณของนาฏศลิป์ไทย  คอื ตัง้วง 

จีบ ล่อแก้ว กระดก ยกหน้า หรือที่ปรากฏที่ร�ำอยู่ในเพลงแม่บทเล็ก แม่บทใหญ่ 

เป็นต้น (สุมิตร เทพวงษ์, 2541) เมื่อกาลเวลาผ่านไปรูปแบบการแสดงก็มีการ

เปลี่ยนแปลงไปตามยุคสมัย  งานที่สร้างสรรค์ออกมานั้นจึงปรากฏออกมาในรูป

แบบอนุรักษ์ แต่ปัจจุบันมีการน�ำเอาเทคนิคต่าง ๆ เข้ามาผสมผสานกันมาขึ้น 



22
วารสารช่อพะยอม ปีที่ 35 ฉบับที่ 1 มกราคม-เมษายน พ.ศ. 2567

ท�ำให้การแสดงมีความน่าสนใจมากยิ่งขึ้น เพื่อสื่อสารให้เกิดความเข้าใจในสิ่งที่

ตนได้พบเจอมาส่ิงเหล่าน้ีมกีารพัฒนามาจากอดีตจนถึงปัจจบัุน  โดยกระบวนการ

ในการแสดงน้ันจะมีการเรียบเรียงท่าร�ำให้เป็นระบบระเบียบมีแบบแผนเฉพาะ

ของสังคมนั้น ๆ

ข้อเสนอแนะ

	 ข้อเสนอแนะทั่วไป

	 1.1 หน่วยงานทัง้ภาครฐัและภาคเอกชน ควรสนบัสนนุให้มกีารสร้างสรรค์

การแสดงในรูปแบบอื่น 

	 1.2 ชมุชนได้รบัการสบืทอดมีส่วนร่วมในการแลกเปลีย่นศลิปะ

วฒันธรรมในระดับชมุชนได้ เช่น จัดแสดงเพ่ือต้อนรับแขกบ้านแขกเมอืง ต้อนรบั

นกัท่องเทีย่ว

	 1.3 ควรจัดให้มกีารถ่ายทอดการแสดงในระดับมหาวทิยาลยัหรอืโรงเรยีน

ใกล้เคียงได้เข้ามามีส่วนร่วมในการแสดงและให้ความรู ้ทางด้านการแสดง

นาฏศิลป์เพิ่มขึ้น 

	 ข้อเสนอแนะในการท�ำวิจัยครั้งต่อไป

	 2.1 เห็นควรให้มีการศึกษาเรื่องประเพณี ความเชื่อ ที่ปรากฏในชุมชน

บ้านตะเคียน หรือแหล่งเรียนรู้ประวัติศาสตร์ หรือวิถีวัฒนธรรมด้านลวดลาย

แซวผ้าที่เป็นเอกลักษณ์ของชุมชน 

	 2.2. ควรให้มีจัดเก็บเป็นฐานข้อมูลเบื้องต้นในรูปแบบหนังสือ  คู่มือ ให้

แก่นักท่องเที่ยวให้มีความรู้ความเข้าใจเป็นเบื้องต้นก่อนการท่องเท่ียวเพื่อใช้

ประกอบการตัดสินใจ หรือจัดท�ำเป็นฐานเรียนรู้ด้านการแสดงภายในชุมชน จัด

พื้นที่ให้นักท่องเที่ยวได้มีการเรียนรู้เรื่องการแสดง เรื่องการย้อมผ้า การแซวผ้า 

เป็นกิจกรรมเสริมระหว่างท่องเที่ยวชื่นชมในพื้นที่วัฒนธรรมแห่งนี้ต่อไป 



23
วารสารช่อพะยอม ปีที่ 35 ฉบับที่ 1 มกราคม-เมษายน พ.ศ. 2567

บรรณานุกรม

กรมศิลปากร. (2547). สุธนูกลอนสวด. กรุงเทพฯ: เอดิสัน เพรส โพรดักส์.

ชชัวาล วงษ์ประเสรฐิ. (2532). ศลิปะการฟ้อน ภาคอสิาน. มหาสารคาม : ส�ำนกัวทิย

	 บริการมหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒมหาสารคาม.

ธรีะพรรณ  มกีศุล. (2559). พธิกีรรมเซ่นยะจูช๊าติพันธุก์ยู บ้านตะเคยีน อ�ำเภอส�ำโรงทาบ 

	 จงัหวัดสริุนทร์. (วทิยานิพนธ์ครุศาสตรมหาบัณฑติ สาขาวชิา

	 สงัคมศกึษา,  มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์). 

สมุติร  เทพวงษ์. (2541). นาฏศลิป์ไทย: นาฏศิลป์สําหรบัครปูระถมศกึษา-อดุมศกึษา. 

	 พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร.

สุรพล  วิรุฬห์รักษ์. (2549). นาฏศิลป์รัชการที่ 9. กรุงเทพฯ: ส�ำนักพิมพ์แห่ง

	 จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.

_______. (2547). หลักการแสดงนาฏยศิลป์ปริทรรศน์. กรุงเทพฯ: 

	 ส�ำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.


