
    
Chophayom Journal Faculty of Humanities and Social Sciences Rajabhat Mahasarakham University | 132 

 https://so01.tci-thaijo.org/index.php/ejChophayom; Vol, 36 No.2 May-August 2025, ISSN: 2730-1826 

 
 

 
 

 

 
 

อรรคพล ราษฎร์ศิริ 
Akkapon Rachsiri 

อาจารย์ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลยัราชภฏัสกลนคร 
Lecturer from the Faculty of Humanities and Social Sciences Rajabhat Sak0nnakhon University 

*Corresponding Author Email: akkapon3093@gmai.com 
 
 

 
บทคัดย่อ  
 บทความวิชาการนี้ มีวัตถุประสงค์เพื ่อศึกษาและวิเคราะห์บทบาทของโย้ยกลองเลงในบริบทประเพณีและการถ่ายทอด
วัฒนธรรมของชุมชนบ้านอากาศ ตำบลอากาศ อำเภออากาศอำนวย จังหวัดสกลนคร โดยใช้ขอบเขตด้านข้อมูล ขอบเขตด้านพ้ืนที่ 
เครื่องมือที่ใช้ บทความน้ี ใช้ระเบียบวิธีแบบเชิงคุณภาพ คือ การสัมภาษณ์เชิงลึก การสังเกตแบบมีส่วนร่วม และการวิเคราะห์
ข้อมูลเอกสาร ผลการศึกษาพบว่า โย้ยกลองเลงมีบทบาทสำคัญในพิธีกรรมและประเพณีท้องถ่ิน เช่น งานไหลเรือไฟ แข่งเรือยาว 
ออกพรรษา บุญบั้งไฟ และบุญมหาชาติ นอกจากสร้างความสนุกสนานและความสามัคคีในชุมชนแล้ว ยังเป็นเครื่องมือสำคัญในการ
ถ่ายทอดค่านิยม ความเชื่อ และวิถีชีวิตสู่คนรุ่นใหม่ อย่างไรก็ตาม การเปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรมสมัยใหม่เป็นปัจจัยท้า
ทายที่ส่งผลต่อความต่อเน่ืองของการแสดงน้ี จึงจำเป็นต้องมีมาตรการอนุรักษ์ที่เหมาะสม เช่น การส่งเสริมผ่านระบบการศึกษาและ
กิจกรรมท้องถ่ิน 
 
คำสำคัญ: โย้ย, กลองเลง, บ้านอากาศ 
 
Abstract 
 This academic consists purposes to study and analyze the role of Yoi Klang Leng within the context of 
local traditions and cultural transmission in Ban Akat community, Akat Subdistrict, Akat Amnuai District, Sakon 
Nakhon Province. The study focuses on specific data and geographic boundaries. The data collection methods 
include in-depth interviews, participant observation, and document analysis. The findings reveal that Yoi Klang 
Leng plays a significant role in local rituals and traditions such as the Loi Ruea Fai Festival, Long Boat Racing, 
Buddhist Lent Festival, Bun Bang Fai (Rocket Festival), and Bun Mahachat (Great Sermon Festival). Besides 
fostering enjoyment and community solidarity, Yoi Klang Leng serves as an important medium for transmitting 
values, beliefs, and ways of life to younger generations. However, social and cultural changes in modern times 

บทบาทโย้ยกลองเลงในประเพณแีละการถ่ายทอดวัฒนธรรมของชาวบ้านอากาศ  
ตำบลอากาศ อำเภออากาศอำนวย จังหวัดสกลนคร 

The Role of Yoiy Klongleng in the Traditions and Cultural Transmission of the 
Ban Akat Community Akat Sub-district Akat Amnuai District Sakon Nakhon Province 

 

Received: 24 June 2025                  Revised:  14 August 2025                Accepted: 17 August 2025                 
 

https://so01.tci-thaijo.org/index.php/ejChophayom;%20Vol,%2036%20No
mailto:akkapon3093@gmai.com


    
Chophayom Journal Faculty of Humanities and Social Sciences Rajabhat Mahasarakham University | 133 

 https://so01.tci-thaijo.org/index.php/ejChophayom; Vol, 36 No.2 May-August 2025, ISSN: 2730-1826 

pose challenges to the continuity of this performance. Therefore, appropriate conservation measures are 
necessary, including promotion through the education system and local community activities. 
 
Keywords: Yoiy, Klongleng, Ban Akat 
 
บทนำ  
 ประเทศไทย เป็นประเทศที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรมและประเพณี โดยเฉพาะในภาคตะวันออกเฉียงเหนือซึ่งเป็น
พ้ืนที่ที่มีมรดกทางวัฒนธรรมพ้ืนบ้านที่หลากหลายและโดดเด่น หน่ึงในน้ันคือ “โย้ยกลองเลง” ซึ่งเป็นการแสดงพ้ืนบ้านที่ผสมผสาน
ระหว่างเสียงดนตรี การร้องเพลง และการฟ้อนรำอย่างลงตัว สะท้อนถึงวิถีชีวิต ความเชื่อ และค่านิยมของชุม ชนอย่างชัดเจน 
โดยเฉพาะชุมชนบ้านอากาศ อำเภออากาศอำนวย จังหวัดสกลนคร ท่ียังคงอนุรักษ์และสืบสานการแสดงน้ีอย่างต่อเน่ือง จากข้อมูล
ของกรมส่งเสริมวัฒนธรรม (2563, น.52) พบว่า ดนตรีพ้ืนบ้านเป็นปัจจัยสำคัญในการสร้างอัตลักษณ์ชุมชนและความสัมพันธ์ทาง
สังคม เน่ืองจากเป็นทั้งเครื่องมือสื่อสารและสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่มีบทบาทสำคัญในการถ่ายทอดองค์ความรู้จากอดีตสู่ปัจจุบัน 
นอกจากนี้การแสดงโย้ยกลองเลงยังสะท้อนถึงพิธีกรรมทางศาสนาและความเชื่อของชาวอีสานที่เชื่อมโยงกับวิถีชีวิตเกษตรกรรม 
ความเชื่อเรื่องผีฟ้า ผีแถน และความเคารพต่อธรรมชาติอย่างลึกซึ ้ง (พิชิต วัฒนธรรม , 2562, น.67) ในด้านการศึกษา พบว่า 
โรงเรียนในท้องถิ่นบางแห่งได้เริ่มบรรจุเนื้อหาเกี่ยวกับโย้ยกลองเลงเข้าไว้ในกิจกรรมการเรียนการสอน เพื่อปลูกฝังให้เยาวชน
ตระหนักถึงความสำคัญของศิลปวัฒนธรรมท้องถิ่นและมีความภาคภูมิใจในอัตลักษณ์ของตนเอง (สุพจน์ ทองคำ , 2564, น.93) 
อย่างไรก็ตาม การเปลี่ยนแปลงของสังคมและอิทธิพลของวัฒนธรรมสมัยใหม่ส่งผลให้เยาวชนในบางชุมชนขาดความสนใจและไม่
เห็นคุณค่าของศิลปะพ้ืนบ้านเหล่าน้ีอีกต่อไป 
 บทความน้ี จึงมุ่งเน้นศึกษาบทบาทของโย้ยกลองเลงทั้งในมิติของการอนุรักษ์ศิลปะและวัฒนธรรม การสร้างความสามัคคีใน
ชุมชน และการถ่ายทอดองค์ความรู้สู่เยาวชนรุ่นใหม่ เพ่ือเป็นแนวทางในการพัฒนากลยุทธ์การอนุรักษ์ที่เหมาะสมและย่ังยืน อันจะ
นำไปสู่การคงอยู่ของศิลปะการแสดงพื้นบ้านประเภทนี้ในสังคมปัจจุบัน การแสดงโย้ยกลองเลงมีความสำคัญไม่เฉพาะในแง่ของ
ศิลปะและความบันเทิงเท่านั้น อย่างไรก็ตามในยุคโลกาภิวัตน์ที่เทคโนโลยีและวัฒนธรรมสมัยใหม่หลั่งไหลเข้ามาอย่างรวดเร็ว 
ส่งผลให้เยาวชนบางส่วนให้ความสนใจในศิลปะพื้นบ้านลดลง รวมทั้งรูปแบบการดำเนินชีวิตที่เปลี่ ยนแปลงไปทำให้โอกาสในการ
เข้าร่วมกิจกรรมเหล่าน้ีน้อยลง อันเป็นปัจจัยที่คุกคามความย่ังยืนของการแสดงโย้ยกลองเลง  
 ดังน้ัน ด้วยเหตุน้ี การศึกษาครั้งน้ีจะเป็นประโยชน์ต่อหลายฝ่าย ได้แก่ 1) ชุมชนท้องถ่ิน ในการใช้ข้อมูลเพ่ือออกแบบกิจกรรม
ส่งเสริมวัฒนธรรม 2) ครู นักเรียน และสถานศึกษา ที่สามารถบูรณาการความรู้ด้านศิลปวัฒนธรรมพื้นบ้านเข้ากับการเรียนการ
สอน 3) นักวิชาการและหน่วยงานภาครัฐ ที่สามารถใช้ข้อมูลเชิงลึกในการกำหนดนโยบายด้านวัฒนธรรมที่เหมาะสมกับบริบท
ท้องถ่ิน และ 4) เยาวชน ในการเข้าใจและเห็นคุณค่าของอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของตนเอง ทั้งน้ี การศึกษาบทบาทของโย้ยกลอง     
เลงจึงมีความจำเป็นอย่างยิ่ง ไม่เพียงเพื่อบันทึกและวิเคราะห์องค์ประกอบของศิลปะการแสดงนี้ แต่ยังมุ่งเน้นไปที่การเข้าใจ
บทบาททางสังคมและวัฒนธรรมของโย้ยกลองเลงในฐานะเครื่องมือในการสร้างความเข้มแข็งให้กับชุมชน ตลอดจนศึกษากลไกการ
ถ่ายทอดสู่เยาวชนรุ่นใหม่ เพ่ือหาแนวทางการอนุรักษ์และพัฒนาอย่างย่ังยืนต่อไป 
  
 

https://so01.tci-thaijo.org/index.php/ejChophayom;%20Vol,%2036%20No


    
Chophayom Journal Faculty of Humanities and Social Sciences Rajabhat Mahasarakham University | 134 

 https://so01.tci-thaijo.org/index.php/ejChophayom; Vol, 36 No.2 May-August 2025, ISSN: 2730-1826 

บทวิเคราะห์ 
 1. ประวัติความเป็นมา 
 โย้ยกลองเลงเป็นศิลปะการแสดงพื้นบ้านของชาวอีสานที่มีลักษณะผสมผสานระหว่างการตีกลอง รำ และขับร้อง ซึ่งมีต้น
กำเนิดในชุมชนท้องถ่ินภาคตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทย โดยเฉพาะในพ้ืนที่จังหวัดสกลนคร หนองคาย และนครพนม คำ
ว่า “โย้ย” หมายถึง การเคลื่อนไหวร่างกายอย่างยืดหยุ่นตามจังหวะของเสียงดนตรี ส่วน “กลองเลง” หมายถึง กลองชนิดหน่ึงที่มี
เสียงหนักแน่น ใช้ตีกำกับจังหวะในการแสดงร่วมกับเครื่องดนตรีอื่น เช่น พิณ แคน โหวด และดนตรีพ้ืนบ้านอีสาน 

 
รูปภาพที่ 1 ประกอบการโย้ยกลองเลงเป็นศิลปะการแสดงพื้นบ้านของชาวอีสาน (อรรคพล ราษฎร์ศิริ, 2568)  
 ในอดีต โย้ยกลองเลงถือกำเนิดข้ึนจากกิจกรรมความบันเทิงของชุมชนในช่วงเทศกาลงานบุญ โดยเฉพาะงานเทศกาลไหลเรือ
ไฟ เทศกาลแข่งเรือยาว เทศกาลออกพรรษา ประเพณีบุญเดือนอ้ายไหว้พระธาตุเมืองอากาศ บุญมหาชาติ บุญประทายข้าว และ
บุญประเพณีบุญตูบ บุญบั้งไฟและบุญเดือนหก ซึ่งเป็นช่วงเวลาท่ีผู้คนมีเวลาว่างจากการเกษตร จึงรวมกลุ่มกันฝึกซ้อมและแสดงโย้
ยกลองเลงเพ่ือสร้างความสนุกสนานและแสดงออกถึงความสามารถทางดนตรีและการร่ายรำ การแสดงน้ีมีลักษณะเปิดเผย ใช้พ้ืนที่
กลางแจ้ง และมักจะเป็นกิจกรรมที่รวมคนทั้งชุมชนเข้าด้วยกัน ท้ังเด็ก ผู้ใหญ่ และผู้สูงอายุ 
 

https://so01.tci-thaijo.org/index.php/ejChophayom;%20Vol,%2036%20No


    
Chophayom Journal Faculty of Humanities and Social Sciences Rajabhat Mahasarakham University | 135 

 https://so01.tci-thaijo.org/index.php/ejChophayom; Vol, 36 No.2 May-August 2025, ISSN: 2730-1826 

 
รูปภาพที่ 2 ประกอบการโย้ยกลองเลงเป็นศิลปะการแสดงพื้นบ้านของชาวอีสาน (อรรคพล ราษฎร์ศิริ, 2568)  
 โย้ยกลองเลงในชุมชนบ้านอากาศ ตำบลอากาศ อำเภออากาศอำนวย จังหวัดสกลนคร มีประวัติความเป็นมายาวนานกว่า 60 
ปี โดยเกิดจากการถ่ายทอดภูมิปัญญาด้านดนตรีจากบรรพบุรุษ ซึ่งได้พัฒนาและปรับเปลี่ยนรูปแบบให้เหมาะสมกับบริบทของ
ชุมชนในแต่ละยุคสมัย เดิมทีโย้ยกลองเลงเน้นการใช้เครื่องดนตรีพ้ืนบ้านที่ทำจากวัสดุธรรมชาติ เช่น กลองที่ทำจากไม้และหนังสัตว์ 
ปัจจุบันแม้จะมีการปรับเปลี่ยนวัสดุและรูปแบบการแสดงให้ร่วมสมัยมากขึ้น แต่แก่นแท้ของโย้ยกลองเลงยังคงยึดโยงกับวิถีชีวิต 
ความเชื่อ และประเพณีของท้องถ่ินอย่างเหนียวแน่น การแสดงโย้ยกลองเลงไม่เพียงแต่สะท้อนความสามารถเชิงศิลปะของชุมชน 
แต่ยังเป็นเวทีแสดงอัตลักษณ์ท้องถ่ินที่ชัดเจน และเป็นกลไกสำคัญในการหล่อหลอมความสัมพันธ์ระหว่างคนในชุมชน รวมถึงการ
ถ่ายทอดองค์ความรู้จากรุ่นสู่รุ่นอย่างไม่เป็นทางการ ชุมชนบ้านอากาศจึงถือเป็นแหล่งอนุรักษ์โย้ยกลองเลงที่สำคัญแห่งหน่ึงในภาค
อีสาน 

https://so01.tci-thaijo.org/index.php/ejChophayom;%20Vol,%2036%20No


    
Chophayom Journal Faculty of Humanities and Social Sciences Rajabhat Mahasarakham University | 136 

 https://so01.tci-thaijo.org/index.php/ejChophayom; Vol, 36 No.2 May-August 2025, ISSN: 2730-1826 

 
รูปภาพที่ 3 ประกอบการโย้ยกลองเลงเป็นศิลปะการแสดงพื้นบ้านของชาวอีสาน (อรรคพล ราษฎร์ศิริ, 2568)  
 และจากการเก็บรวบรวมและวิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพผ่านการสัมภาษณ์เชิงลึก การสังเกตแบบมีส่วนร่วม และการศึกษา
ข้อมูลเอกสาร พบว่าโย้ยกลองเลงมีบทบาทสำคัญในชุมชนบ้านอากาศ ตำบลอากาศ อำเภออากาศอำนวย จังหวัดสกลนคร โดย
สอดคล้องกับวัตถุประสงค์ของการศึกษาท้ังสามประการ ดังน้ี 
  1.1 บทบาทของโย้ยกลองเลงในพิธีกรรมและประเพณีของชาวบ้านอากาศ ซึ่งผลการศึกษาแสดงให้เห็นว่าโย้ยกลองเลง 
เป็นการแสดงที่มีรากฐานลึกซึ้งในวัฒนธรรมและความเชื่อของชาวอีสาน โดยเฉพาะชาวบ้านอากาศ ตำบลอากาศ อำเภออากาศ
อำนวย จังหวัดสกลนคร การแสดงนี้ปรากฏในพิธีกรรมสำคัญของชุมชน ได้แก่ บุญบั้งไฟ งานไหลเรือไฟ บุญเดือนหก และบุญ
มหาชาติ โดยโย้ยกลองเลงทำหน้าที่เป็นสื่อกลางเชื่อมโยงระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติ วิญญาณบรรพบุรุษ และสิ่งศักด์ิสิทธ์ิ การตี
กลองและการฟ้อนโย้ยไม่เพียงเป็นกิจกรรมเพ่ือความสนุกสนาน หากยังแฝงไว้ด้วยนัยเชิงจิตวิญญาณ เช่น การขับไล่สิ่งชั่วร้าย การ
เชื้อเชิญผีฟ้า ผีแถน และการขอพรเพ่ือความอุดมสมบูรณ์ในการเกษตรกรรม นอกจากน้ี การแสดงโย้ยกลองเลงยังถือเป็นเครื่องมือ
ในการประกาศถึงความเป็นปึกแผ่นของชุมชน โดยเฉพาะในพิธีกรรมที่มีความสำคัญสูง ซึ่งต้องใช้ความร่วมมือจากหลายฝ่ายใน
ชุมชน และการสังเกตการณ์จริงในพ้ืนที่พบว่า ก่อนเริ่มพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับโย้ยกลองเลง มักจะมีการเซ่นไหว้เจ้าที่เจ้าทางหรือผี
บรรพบุรุษเพื่อแสดงความเคารพและขอพร นอกจากนี้ยังมีการกำหนดตำแหน่งที่ตั้งของวงกลองให้สอดคล้องกับความเชื่อด้าน
พลังงานและทิศมงคล เช่น การหันหน้าวงดนตรีไปทางทิศตะวันออกในงานไหลเรือไฟ ซึ่งเชื่อว่าเป็นทิศแห่งความรุ่งเรือง 
  1.2 บทบาทของโย้ยกลองเลงในการถ่ายทอดวัฒนธรรมสู่คนรุ่นใหม่ พบว่า โย้ยกลองเลงมีบทบาทสำคัญในการถ่ายทอด
องค์ความรู้ด้านดนตรี ท่ารำ เนื้อเพลง และคติความเชื่อสู่เยาวชนในชุมชน โดยอาศัยกลไกการเรียนรู้แบบไม่เป็นทางการผ่าน
ครอบครัว กลุ่มวัฒนธรรม และโรงเรียนท้องถ่ิน กระบวนการถ่ายทอดมีลักษณะต่อเน่ือง และเน้นการฝึกฝนร่วมกันระหว่างคนรุ่น
เก่าและคนรุ่นใหม่ และจากการสัมภาษณ์เชิงลึกและการสังเกตแบบมีส่วนร่วม พบว่าเยาวชนที่มีส่วนร่วมในการแสดงโย้ยกลองเลง
มีความเข้าใจและภาคภูมิใจในวัฒนธรรมท้องถ่ิน อีกท้ังยังพัฒนาทักษะด้านการแสดงและความร่วมมือกับคนในชุมชน การซ้อมโย้

https://so01.tci-thaijo.org/index.php/ejChophayom;%20Vol,%2036%20No


    
Chophayom Journal Faculty of Humanities and Social Sciences Rajabhat Mahasarakham University | 137 

 https://so01.tci-thaijo.org/index.php/ejChophayom; Vol, 36 No.2 May-August 2025, ISSN: 2730-1826 

ยกลองเลงจึงเป็นมากกว่าการเตรียมการแสดง หากเป็นกระบวนการบ่มเพาะทักษะชีวิต การรู้จักหน้าที่ และการเคารพผู้สูงวัย 
โดยเฉพาะในช่วงปิดภาคเรียน โรงเรียนและศูนย์วัฒนธรรมชุมชนจะจัดกิจกรรมอบรมเชิงปฏิบัติการให้แก่เด็กและเยาวชน ซึ่ง
ครอบคลุมทั้งทฤษฎีพ้ืนฐาน เช่น ความรู้เก่ียวกับประวัติศาสตร์โย้ยกลองเลง การจำแนกประเภทของกลองและแคน ไปจนถึงการ
ฝึกปฏิบัติจริง เช่น การตีกลองในจังหวะต่าง ๆ การแสดงฟ้อนรำ และการเรียนรู้บทเพลงพ้ืนบ้าน นอกจากน้ี ยังมีการบูรณาการโย้
ยกลองเลงเข้าสู่กิจกรรมอื่น เช่น การแสดงในงานกีฬาสี งานวันครู หรือวันเด็กแห่งชาติ ซึ่งช่วยเพ่ิมโอกาสในการนำเสนอและรับรู้
คุณค่าของศิลปวัฒนธรรมพื้นบ้านในบริบทใหม่ ๆ  และยังช่วยกระตุ้นให้ผู้ปกครองเกิดความภาคภูมิใจในบุตรหลาน และกลับมา
สนับสนุนการเรียนรู้ด้านวัฒนธรรมมากข้ึน 
 2. แนวทางการอนุรักษ์และพัฒนาการแสดงโย้ยกลองเลงให้คงอยู่ต่อไป 
 จากการศึกษาพบว่า แนวทางการอนุรักษ์ที่มีประสิทธิภาพต้องอาศัยความร่วมมือระหว่างภาคประชาชน หน่วยงานภาครัฐ 
และภาคการศึกษา แนวทางที่สำคัญ ได้แก่ 1) การสร้างศูนย์การเรียนรู้ประจำชุมชน เพื่อรวบรวมองค์ความรู้ บันทึกวิดีโอ ท่ารำ 
และประวัติศาสตร์ปากเปล่าจากผู้เฒ่าผู้แก่ 2) บูรณาการในหลักสูตรการศึกษา โดยเฉพาะในรายวิชาดนตรี ศิลปะ และสังคมศึกษา 
เพ่ือให้เด็กได้เรียนรู้จากห้องเรียนและภาคสนาม 3) ส่งเสริมการใช้เทคโนโลยี เช่น การเผยแพร่ผ่าน YouTube, Facebook Page 
ของโรงเรียน หรือชุมชน เพื่อขยายการรับรู้และการมีส่วนร่วมของคนรุ่นใหม่  4) จัดกิจกรรมประจำปี เช่น การประกวดโย้ยกลอง
เลงระดับอำเภอและจังหวัด เพ่ือกระตุ้นการแข่งขันและการสร้างแรงจูงใจ และ 5) จัดทำสื่อดิจิทัลแบบมีส่วนร่วม เช่น การผลิตสาร
คดีสั้นโดยนักเรียนเพ่ือบอกเล่าความประทับใจจากการฝึกซ้อมและแสดง 
 
ข้อค้นพบเชิงวิชาการ หรือองค์ความรู้ใหม่เชิงวิชาการ 
 ข้อค้นพบเชิงวิชาการของการบทความน้ี คือ การจัดต้ังชมรมเยาวชน การพัฒนาเครือข่ายครูภูมิปัญญา และการใช้เทคโนโลยี
ดิจิทัล เป็นแนวทางที่ชัดเจนและสามารถนำไปใช้จริงได้ โดยเฉพาะในยุคที่การเรียนรู้ไม่จำกัดเฉพาะในห้องเรียน การผลักดันโย้ยก
ลองเลงเข้าสู่ระบบการศึกษาทั้งในและนอกระบบ จะเป็นแนวทางสำคัญในการแปรเปลี่ยนมรดกวัฒนธรรมให้เป็นทุนแห่งอนาคต 
อีกทั้งยังมีข้อเสนอเพิ่มเติมที่ได้จากการศึกษา ได้แก่ การจัดตั้งชมรมเยาวชนโย้ยกลองเลง ซึ่งเป็นกลไกสำคัญในการเชื่อมโยง
ระหว่างการเรียนรู้ทางวัฒนธรรมกับความสนใจของเยาวชน อีกท้ังยังควรมีการจัดต้ังเครือข่ายครูภูมิปัญญา เพ่ือให้การถ่ายทอดมี
ความเป็นระบบและย่ังยืน โดยเครือข่ายดังกล่าวสามารถทำหน้าท่ีเป็นที่ปรึกษา จัดอบรมครูรุ่นใหม่ และประสานความร่วมมือกับ
มหาวิทยาลัยหรือหน่วยงานวิจัยเพ่ือจัดทำฐานข้อมูลดิจิทัลที่เข้าถึงง่าย นอกจากน้ี ยังมีข้อเสนอเชิงนโยบาย เช่น การกำหนดให้โย้
ยกลองเลงเป็นมรดกทางวัฒนธรรมท้องถิ ่นที ่ควรได้รับการคุ ้มครองตามพระราชบัญญัติวัฒนธรรมแห่ งชาติ และสนับสนุน
งบประมาณรายปีจากองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นเพื่อใช้ในการฝึกอบรม สื่อการเรียนรู้ เวทีแสดงผลงาน และค่าใช้จ่ายอื่น ๆ ที่
เก่ียวข้องกับการอนุรักษ์ศิลปะการแสดงน้ีต่อไป 
 
บทสรุป  
 จากการศึกษาเรื่องบทบาทของโย้ยกลองเลงในประเพณีและการถ่ายทอดวัฒนธรรมของชุมชนบ้านอากาศ ตำบลอากาศ 
อำเภออากาศอำนวย จังหวัดสกลนคร สามารถสรุปผลได้อย่างครอบคลุมในหลายมิติ โดยเฉพาะบทบาทของโย้ยกลองเลงในฐานะ
สื่อกลางของการดำรงชีวิตตามขนบธรรมเนียมประเพณีและความเชื่อของชาวอีสาน ที่เชื่อมโยงผู้คนในชุมชนเข้าด้วยกันผ่าน
กระบวนการเรียนรู้ การร่วมกิจกรรม และการถ่ายทอดจากรุ่นสู่รุ่น โย้ยกลองเลงไม่เพียงแต่เป็นศิลปะการแสดง แต่ยังเป็นกลไกใน

https://so01.tci-thaijo.org/index.php/ejChophayom;%20Vol,%2036%20No


    
Chophayom Journal Faculty of Humanities and Social Sciences Rajabhat Mahasarakham University | 138 

 https://so01.tci-thaijo.org/index.php/ejChophayom; Vol, 36 No.2 May-August 2025, ISSN: 2730-1826 

การสื่อสารทางวัฒนธรรมที่มีพลังในการสร้างความรู้สึกเป็นเจ้าของการภาคภูมิใจในท้องถ่ิน และการธำรงไว้ซึ่งรากเหง้าทางสังคม 
ทั้งน้ีพบว่าในปัจจุบันเยาวชนมีความสนใจในโย้ยกลองเลงเพ่ิมข้ึนเมื่อมีการจัดกิจกรรมที่สอดรับกับยุคสมัย เช่น การบูรณาการใน
กิจกรรมโรงเรียน การใช้สื่อออนไลน์ในการเผยแพร่ และการจัดประกวดที่สนับสนุนให้เยาวชนมีบทบาทเป็นผู้สืบทอดโดยตรง
อย่างไรก็ตาม การดำรงอยู่ของโย้ยกลองเลงในระยะยาวยังคงเผชิญกับความท้าทายจากปัจจัยภายนอก เช่น ความเปลี่ยนแปลงของ
โครงสร้างครอบครัว การย้ายถ่ินฐาน และค่านิยมใหม่ที่ห่างไกลจากชุมชน จึงควรมีการพัฒนาเชิงนโยบายอย่างต่อเน่ือง ทั้งในด้าน
การส่งเสริมภูมิปัญญาท้องถิ่น การสร้างกลไกการเรียนรู้ที่ยืดหยุ่น และการให้การสนับสนุนทางงบประมาณอย่างเหมา ะสมจาก
ภาครัฐและองค์กรท้องถิ่น ดังนั้น การอนุรักษ์โย้ยกลองเลงจึงไม่ใช่เพียงการธำรงศิลปะการแสดง แต่คือการธำรงชีวิต ความเชื่อ 
คุณค่าทางวัฒนธรรม และการรวมพลังของคนในชุมชน เพื่อสร้างความมั่นคงทางวัฒนธรรมในโลกยุคใหม่ที่เปลี่ยนแปลงอย่าง
รวดเร็ว 
 
เอกสารอ้างอิง 
กรมส่งเสริมวัฒนธรรม. (2563). รายงานวัฒนธรรมประจำปี 2563. กรุงเทพฯ: กระทรวงวัฒนธรรม. 
พิชิต วัฒนธรรม. (2562). เสียงแคนและความเชื่อในวัฒนธรรมอีสาน. มหาสารคาม: มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. 
สุพจน์ ทองคำ. (2564). การส่งเสริมศิลปะพ้ืนบ้านในโรงเรียนท้องถ่ิน. วารสารครศุาสตร์, 19(1), 77–91. 
บุคลานุกรม 
ประดิษฐ์ คิอินธิ (ผู้ให้สัมภาษณ์). อรรคพล ราษฎร์ศริิ (ผูส้ัมภาษณ์). สถานทีโ่รงเรียนบ้านอากาศ ตำบลอากาศ อำเภออากาศ 
  อำนวย จังหวัดสกลนคร. เมื่อวันที่ 15 กุมภาพันธ์ 2568. 
 
 

https://so01.tci-thaijo.org/index.php/ejChophayom;%20Vol,%2036%20No

