
พระครูโพนสะเม็ก : ตัวตนทางประวัติศาสตร์และบทบาททางพุทธศาสนากับสังคม
การเมือง 

Phrakruphonsamek: Historical Identity and the Buddhist Role with Political 
Society 

 
เกียรติศักดิ์ บังเพลิง   

Kiattisak Bangperng 
สาขาวิชาปรัชญาและศาสนา คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  มหาวิทยาลยัมหาสารคาม 

Department of Philosophy and Religion, Faculty of Humanities and Social Sciences  
Mahasarakham University 

E-mail: kiattisak.b@hotmail.com 
 

บทคัดย่อ 
บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาตัวตนของพระครูโพนสะเม็กในบริบทของต านาน

ประวัติศาสตร์และบทบาทด้านพุทธศาสนากับสังคมการเมือง โดยใช้วิธีวิทยาทางมนุษย์วิทยาศาสนาแบบ
การวิจัยแบบมีส่วนร่วม ผลการวิจัยพบว่า พระครูโพนสะเม็กมีตัวตนในพื้นที่สองฝั่งแม่น้ าโขงตอนล่างผ่าน
ต านานประวัติศาสตร์และความทรงจ าในท้องถ่ิน ตลอดถึงมีพลวัติความหมายในฐานะสัญลักษณ์ความเชื่อมา
จนถึงปัจจุบัน ในด้านบทบาทนั้น   พระครูโพนสะเม็กได้แสดงบทบาททางการเมืองและสังคมจนเกิดเป็น
อาณาจักร “นครจ าปาสักนาคบุรีศรี” ในอาณาบริเวณลาวใต้ (ซึ่งถูกเรียกว่าแขวงจ าปาสักในปัจจุบัน) พร้อม
ทั้งยังได้วางรากฐานพุทธศาสนาลงในพื้นที่ของชนพื้นเมือง  ผ่านการประนีประนอมกับวัฒนธรรมท้องถิ่น
อย่างมีนัยยะส าคัญ ซึ่งสะท้อนให้เห็นแบบแผนความสัมพันธ์ของการปรับตัวระหว่างพระสงฆ์กับการเมือ ง
อย่างเป็นรูปธรรมในบริบทท้องถิ่น ภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้  

ค าส าคัญ: พระครูโพนสะเม็ก  พุทธศาสนากับสังคมการเมือง  และการครอบง าเชิงสัญลักษณ์ 

 

Abstract 
This research article has the purpose to study the identity of Phrakruphonsamek in 

the context of legends, history and Buddhist roles to the political society by the 
mythology of the Anthropology of religion; part participation research. The results showed 
that Phrakruphonsamek has an identity in the two areas of Mekong Rivers through legends, 
history, and local memories. In addition, he also has the dynamic of meaning as a symbol 
of faith to the present. In the role.  Phrakruphonsamek has reflected the political and 
social role to establish the "kingdom of Champasaknakaburisri" (now known as Champasak 

 
* บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของงานวิจยัเร่ือง พระครูโพนสะเม็ก: ตัวตนทางประวัติศาสตร์และบทบาททางพุทธศาสนากับ

การเมือง ได้รับการสนับสนุนการวิจยัจากงบรายได้ประจ าปี 2558  คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาสารคาม 

mailto:kiattisak.b@hotmail.com


 
132 พระครูโพนสะเม็ก : ตวัตนทางประวัติศาสตร์และบทบาททางพุทธศาสนากับสังคมการเมือง 

เกียรติศักดิ์ บังเพลิง   
 

Province). After that, he had significantly placed a Buddhist foundation into an area of 
indigenous people (Kha-who was not Buddhism before) with a compromise on local 
culture.  This reflects the relationship of the adaptation between the Buddhist monks and 
politics in the local region of Southeast Asia.  

 
Key words: Phrakruphonsamek, the Buddhist role with political society, symbolic   
                 denomination.   
 

บทน า  
ตามหลักการของพุทธศาสนาเถรวาท พุทธเจ้าได้ก าหนดท่าทีให้พระสงฆ์สัมพันธ์กับโลกวิสัย

โดยเฉพาะในส่วนของสังคมอย่างมีระยะห่าง พระสงฆ์เป็นผู้สละซึ่งทางโลก มุ่งบ าเพ็ญตนขัดเกลาจิตใจ      
เพื่อบรรลุเป้าหมายทางพุทธศาสนา และมีหน้าที่ในการสั่งสอนและเผยแผ่หลักพุทธธรรมเแก่ฆราวาส          
เพื่อประโยชน์ในการด าเนินชีวิตและสังคม อย่างไรก็ดี หลังจากที่พุทธเจ้าปรินิพพานแล้ว พุทธศาสนาได้แผ่
อิทธิพลไปยังภูมิภาคต่างๆ นอกดินแดนพุทธภูมิ เช่น ในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้  อย่างพม่า ไทย และลาว  
ในท้องถิ่นนั้นๆ พุทธศาสนาถูกตีความและปรับดึงเข้ากับบริบทสังคมการเมือง (อาณาจักร) จนมีส่วนสร้าง
ระบบความสัมพันธ์เกื้อกูลระหว่างกัน โดยกษัตริย์สนับสนุนหรืออุปถัมภ์พุทธศาสนา  (ศาสนูปภัมภก)         
พุทธศาสนาก็สร้างค าอธิบายรองรับสถานะมหากษัตริย์ให้มีความชอบธรรมในการปกครอง ซึ่งพบแพร่หลาย
ในรัฐพุทธศาสนาเถรวาท อาทิ ไทย ลาว  อนึ่ง  การที่พระสงฆ์เข้าไปมีส่วนสัมพันธ์กับบ้านเมืองโดยตรง    
(เช่น เข้าไปมีส่วนปกครองเมืองและสถาปนาอาณาจักร) ไม่สู้เป็นปรากฏการณ์ที่แพร่หลายมากนัก  อย่างไรก็
ตามในอาณาจักรล้านช้างที่ได้รับอิทธิพลพุทธศาสนาเถรวาท มีต านานประวัติศาสตร์ว่า พระสงฆ์รูปหนึ่งชื่อ 
“พระครูโพนสะเม็ก” (หรือเรียกในท้องถ่ินว่า ญาครูขี้หอม) ได้มีส่วนส าคัญในการเข้าไปสัมพันธ์กับบ้านเมือง 
ท าให้เกิดรัฐในดินแดนทางลาวใต้คือ “นครจ าปาสักนาคบุรีศรี” โดยรับปกครองเมืองด้วยตนเองในระยะแรก 
แล้วสถาปนากษัตริย์ล้านช้างเวียงจันทน์ปกครองสืบต่อมา พร้อมกันนั้นยังได้วางรากฐานพุทธศาสนาให้มี
อิทธิพลครอบง าวัฒนธรรมชนพื้นเมือง (ข่า) ซึ่งไม่เคยนับถือพุทธศาสนามาก่อนอย่างน่าสนใจ ในแง่นี้  
บทความนี้จึงสนใจที่จะศึกษาท าความเข้าใจตัวตนทางประวัติศาสตร์และบทบาททางสังคมการเมืองของพระ
ครูโพนสะเม็ก เพื่อจะสะท้อนให้เห็นรูปธรรมของความสัมพันธ์ระหว่างพุทธศาสนากับสังคมการเมืองอันจะมี
ส่วนสร้างความเข้าใจต่อบริบทที่พุทธศาสนาเถรวาทสามารถปรับตัวเข้ากับท้องถ่ินอย่างพลวัติ 

  
วิธีการด าเนินงานวิจัย 
  งานศึกษาวิจัยครั้งนี้ใช้วิธีการเก็บข้อมูลภาคสนามในทางชาติพันธุ์วิทยาแบบหลายสนาม (Multi-
sited ethnography) (อันเป็นส่วนหนึ่งของวิธีวิทยาทางมนุษย์วิทยาแบบการวิจัยแบบมีส่วนร่วม) เพื่อ
ท าความเข้าใจตัวตนทางประวัติศาสตร์และบทบาททางสังคมการเมืองของพระครูโพนสะเม็กผ่านพงศาวดาร 
ต านาน เร่ืองเล่าและความทรงจ าของผู้คน โดยใช้ระยะเวลา 12 เดือน ตั้งแต่ 1 มิ.ย. 58-30 พ.ค. 59 ทั้งนี้ได้
แบ่งการศึกษาออกเป็นดังนี้   



 
133 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 9 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2561) 
 

1. การเก็บรวบรวมข้อมูลเอกสาร (document research) ได้แก่ การรวบรวม ศึกษา สังเคราะห์ 
และวิเคราะห์จากหนังสืองานวิจัยและเอกสารต่าง ๆ ที่เก่ียวข้อง เพื่อเป็นข้อมูลพื้นฐานในการท าความเข้าใจ
ตัวตนทางประวัติศาสตร์ของพระครูโพนสะเม็ก 

2. การเก็บรวบรวมข้อมูลภาคสนาม   (field Research) โดยเก็บข้อมูลด้วยวิธีการส ารวจพื้นที่
และวิธีการสังเกตอย่างมีส่วนร่วม (participant observation) โดยผู้วิจัยได้เข้าไปในชุมชนเป้าหมาย       
เพื่อเข้าไปสังเกต สัมภาษณ์ และเข้าร่วมพิธี ตลอดถึงกิจกรรมต่างๆ   

3. การศึกษาวิเคราะห์ข้อมูล  (analysis research) ได้แก่ การด าเนินการวิเคราะห์ตีความและ
ศึกษาค้นคว้าโดยใช้กรอบวิธีวิทยาและแนวคิดที่เกี่ยวข้องมาใช้วิเคราะห์ข้อมูลตอบค าถามและวัตถุประสงค์
ของงานวิจัย 

ผู้วิจัยเลือกพ้ืนที่วิจัยสองฟากลุ่มแม่น้ าโขงตอนล่าง (ไทย-ลาว) ตั้งแต่ล้านช้างเวียงจันทน์ลงมา
จนถึงอาณาจักรจ าปาสัก (อาทิ บ้านกาลึม วัดยอดแก้ว จังหวัดหนองคาย บ้านพันล า จังหวัดบึงกาฬ 
บ้านดงกึม แขวงสะหวันนะเขต และ เมืองจ าปาสัก วัดทาดฝุ่น แขวงจ าปาสัก)  ซึ่งเป็นพ้ืนที่ที่เกี่ยวโยง
กับพระครูโพนสะเม็กตั้งแต่ชาติก าเนิด การเดินทางเคลื่อนย้าย  การพักไพร่พล จนกระทั่งได้มา
สถาปนาอาณาจักรในดินแดนลาวใต้ขึ้น พ้ืนที่ดังกล่าวมีความน่าสนใจ เพราะเป็นพ้ืนที่มาตุภูมิและ
เส้นทางการเมืองของท่าน อันจะท าให้ทราบต านาน ประวัติศาสตร์ และความทรงจ าของผู้คนในพ้ืนที่
ที่จะสะท้อนให้เห็นตัวตนและบทบาททางสังคมการเมืองได้ส าเร็จตามวัตถุประสงค์ที่ตั้งไว้ 

 
สรุปผลงานวิจัย 

ผลการวิจัยพบว่า 1. พระครูโพนสะเม็กมีตัวตนผ่านต านานและประวัติศาสตร์ในท้องถิ่น เช่น 
พงศาวดารนครจ าปาศักดิ์ ฉบับพระพรหมเทวานุเคราะห์ และเจ้าราชวงศ์เมืองนครจ าปาศักดิ์, พงศาวดาร
นครจ าปาศักดิ์ฉบับพระยามหาอ ามาตยาธิบดี และพงศาวดารนครจ าปาศักดิ์ฉบับหม่อมอมรวงศ์วิจิตร 
(ม.ร.ว. ปฐม คเณจร, 2484) นอกจากนี้ ผู้คนในพื้นที่วิจัยสองฝั่งแม่น้ าโขงยังทรงจ า บอกเล่า และผลิตซ้ า
ความหมายเก่ียวกับตัวตนของท่านในหลายมิติอย่างพลวัติ 2. พระครูโพนสะเม็กมีบทบาททางสังคมการเมือง 
ต่อการเกิดขึ้นอาณาจักร “นครจ าปาศักดิ์นาคบุรีศรี”  โดยหลักฐานจากต านาน ประวัติศาสตร์ และความทรง
จ าของผู้คนในพื้นที่มีความสอดคล้องกันในการแสดงให้เห็นว่า หลังจากที่พระครูโพนสะเม็กพาผู้คนอพยพลง
ไปยังดินแดนเขมรแล้วประสบกับความยุ่งยากในการตั้งถิ่นฐาน เพราะถูกเรียกเก็บภาษีจากเจ้ากรุงเขมรใน
เวลานั้น จึงเคลื่อนย้ายย้อนขึ้นมาในดินแดนจ าบากนาคบุรีศรีซึ่งนางเพารักษาเมืองอยู่  โดยนัยทางการเมือง 
นางเพามองเห็นความส าคัญของพระครูโพนสะเม็กที่มีผู้คนติดตามจ านวนมาก จึงได้นิมนต์และมอบเมืองให้
พระครูโพนสะเม็กปกครอง พระครูโพนสะเม็กขึ้นปกครองเมืองในช่วงระยะเวลาหนึ่ง แต่เมื่อเกิดความ
วุ่นวาย ท่านไม่สามารถท าให้สงบได้ด้วยตั้งอยู่ในเพศสมณะ จึงได้อัญเชิญเจ้าหน่อกษัตริย์เชื้อสายราชวงศ์
ล้านช้างเวียงจันทน์มาสถาปนาให้เป็นกษัตริย์ปกครองแทนและสถาปนา  “นครจ าปาสักนาคบุรีศรี”  พร้อม
เผยแผ่พุทธศาสนาด้วยการประนีประนอมกับวัฒนธรรมท้องถิ่นของกลุ่มชาติพันธุ์ (ข่า) 

 
 



 
134 พระครูโพนสะเม็ก : ตวัตนทางประวัติศาสตร์และบทบาททางพุทธศาสนากับสังคมการเมือง 

เกียรติศักดิ์ บังเพลิง   
 

อภิปรายผลงานวิจัย   
ผลการวิจัยที่พบว่าพระครูโพนสะเม็กมีตัวตนนั้นสามารถอภิปราย (เพื่อที่จะน าไปสู่การวิเคราะห์

ทางแนวคิดทฤษฏี) ได้สองลักษณะคือ หนึ่ง ตัวตนที่ถูกรับรู้ผ่านต านาน ประวัติศาสตร์ และความทรงจ าของ
ผู้คนสองฟากแม่น้ าโขง  สอง ตัวตนความศักดิ์สิทธิ์และอิทธิปาฏิหาริย์ผ่านการตีความหมายเชื่อมโยงกับ
ความเชื่อเรื่องสิ่งศักดิ์สิทธิ์  ตัวตนแบบที่หนึ่งเป็นไปตามหลักฐานต านานพงศาวดาร ความทรงจ าและการ
บอกเล่าของผู้คนสองฟากฝั่งแม่น้ าโขง บันทึกตามพงศาวดารและประวัติศาสตร์ให้ข้อมูล โดยเริ่มต้นว่า พระ
ครูยอดแก้วเมืองเวียงจันทน์ได้พบสามเณรน้อยรูปหนึ่งมาจากบ้านกะลึม เมืองพาน เป็นลูกศิษย์ของพระครู 
ลึมบอง ก าลังแสวงหาส านักเรียน จึงได้รับสามเณรน้อยรูปนี้เอาไว้ แล้วได้ให้ศึกษา ร่ าเรียน ท่องบ่นสวดมนต์
และคัมภีร์ต่าง ๆ สามเณรสามารถร่ าเรียนท่องบ่นได้อย่างเจนจบมีความรอบรู้ทุกคัมภีร์อยากที่จะหาผู้เปรียบ
ได้  มีชื่อเสียงเลื่องลือ ไปถึงพระเจ้าเมืองเวียงจันทน์ (พระเจ้าสุริยวงศา) พระองค์ก็ทรงเลื่อมใส โปรดปราน 
ได้จัดผ้าไตรถวาย แต่งตั้งให้เป็น “ซา” เรียกว่า “ซาจัว” เมื่อสามเณรอายุครบบวชเป็นภิกษุ กษัตริย์ล้านช้าง
ร่วมกับคณะสงฆ์ได้ท าการอุปสมบทเป็นภิกษุให้แก่ท่านในอุโบสถบนแพที่ลอยน้ ากลางแม่น้ าโขง เมื่อบวช
แล้วก็ได้รับการอุปถัมภ์จากกษัตริย์ล้านช้างเป็นอย่างดี  ท่านได้เรียนและปฏิบัติสิกขาวินัยเจนจบจนได้ฌาน
สมาบัติ  จะว่าสิ่งใดก็แม่นย าด้วยบุญบารมีโปรดส าเร็จดังใจนึก คนทั้งปวงนิยมเป็นอันมาก ต่างพากัน
สรรเสริญ จนมีชื่อเสียงเลื่องลือ อย่างไรก็ดี ในพื้นที่วิจัย ผู้วิจัยพบว่า พระภิกษุสงฆ์ อาวุโสและชาวบ้านบ้าน
ดงกึม อ าเภอบ้านผือ จังหวัดหนองคาย ได้ทรงจ าและบอกเล่าการมีตัวตนของพระครูโพนสะเม็กด้วยการที่
ท่านมีถิ่นก าเนิดในบ้านดงกึม ดังที่ผู้อาวุโสเล่าให้ฟังว่า “.เกิดในครอบครัวชาวนา มีชื่อว่า “แก้ว” พอโต
ขึ้นมาก็ไปเป็นเด็กวัดจนได้บวชเป็นสามเณร ที่วัดในหมู่บ้าน (ปัจจุบันชื่อวัดตาลก่อง) อยู่กับหลวงปู่ลึมบองใน
วัดจนได้อุปสมบทเป็นพระภิกษุแล้วจึงออกเดินทางไปสร้างบารมีในหลายแห่ง จนผู้คนศรัทธาเป็นจ านวน
มาก ตั้งแต่ ล้านช้างเวียงจันทน์ไปจนถึงจ าปาสักและแดนเขมร” (เฉลิมชัย, 2558)  เป็นที่น่าสนใจว่า พระครู
โพนสะเม็กยังได้ถูกอธิบายว่า เป็นวิญญาณศักดิ์สิทธิ์มาประทับร่างทรงเพื่อช่วยเหลือผู้ที่ประสบกับความทุกข์
ยากและการเจ็บป่วยในชุมชนนี้ด้วย   วัดยอดแก้ว จังหวัดหนองคาย ก็เป็นอีกสถานที่หนึ่งที่เจ้าอาวาสได้ให้
ข้อมูลว่าท่านพระครูโพนสะเม็กเมื่อครั้งเป็นสามเณรได้มาบวชเรียนเขียนอ่านอยู่ที่วัดแห่งนี้   ในบ้านพันล า 
จังหวัดบึงกาฬ  (พงศาวดารระบุว่า พระครูโพนสะเม็กได้พาไพร่พลมาแวะพักที่บ้านงิ้วพันล าสมสนุก) นาย
ทินกร เพ็งทอง ผู้ใหญ่บ้านบ้านพันล า และผู้อาวุโสอีกหลายคน ได้ร่วมกันตรวจช าระและบันทึกประวัต
ศาสตร์ชุมชน ซึ่งมีเนื้อหาเกี่ยวกับการพระครูโพนสะเม็ก ได้พาญาติโยมมาแวะพักที่หมู่บ้านนี้ ก่อนที่จะได้
เดินทางไปบันทึกพระธาตุพนม  

ชาวบ้านดงกึม เมืองอาจสะพังทอง  สะหวันนะเขต ได้ตีความหมายและอธิบายตัวตนของท่าน
เชื่อมโยงกับประวัติศาสตร์ชุมชน ด้วยการอธิบายชาติก าเนิด และเชื่อมโยงกับกลุ่มตระกูลและญาติพี่น้องใน
หมู่บ้านที่สัมพันธ์กับพระครูโพนสะเม็ก เช่น เดิมทีพระครูโพนสะเม็กมีชื่อว่า ท้าวลวม มีพี่น้องร่วมกันทั้งหมด 
3 คน คือ ท้าวลวม (ยาครูขี้หมอ) หม่อมนางหล้าผิว และหม่อมนางแพงสุดตา (หม่อมน้อย) ภายหลังท้าวลว
มได้ออกบวช.....” นอกจากนี้ ภายในชุมชนยังมีพุทธรูปศักดิ์สิทธิ์ และเจดีย์ธาตุที่เชื่อมโยงกับพระครูโพนสะ
เม็ก และได้มีการจัดพิธีนมัสการพระธาตุญาครูขี้หอมภายในชุมชนในวันขึ้น 15 ค่ า เดือน 3 ของทุกปี      



 
135 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 9 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2561) 
 

อันสะท้อนให้เห็นถึงการช่วงชิงความหมายผูกโยงตัวตนพระครูโพนสะเม็กเข้ากับวัฒนธรรมและ
ประวัติศาสตร์ชุมชนเพื่อสร้างความหมายต่อวิถีชีวิตและความเชื่อของพวกเขา  

จะเห็นได้ว่าตัวตนพระครูโพนสะเม็กได้ถูกอธิบายและให้ความหมายที่หลากหลาย (มิได้เป็นเนื้อ
เดียวกัน) ทั้งสองฝากฝั่งไทยและลาว ทั้งนี้อาจจะเป็นด้วยเงื่อนไขที่ว่า  ในช่วงเวลาเปลี่ยนผ่าน รัฐดั้งเดิมก่อ
ตัวเป็นรัฐชาติสมัยใหม่ ผู้คนที่เคยร่วมวัฒนธรรมเดียวกันถูกแยกออกจากกันด้วยเส้นพรมแดน พระครูโพน
สะเม็กซึ่งถือว่าเป็นสัญลักษณ์ศักดิ์สิทธิ์ในฐานะ “วัฒนธรรมร่วม” จึงถูกช่วงชิงความหมายเพื่อเชื่อมโยงกับ
ประวัติศาสตร์ชุมชน และพื้นที่อย่างพลวัติ  

ตัวตนแบบที่สอง พระครูโพนสะเม็กมีตัวตนผ่านการให้ความหมายเชื่อมโยงกับความศักดิ์สิทธิ์และ
อิทธิปาฏิหาริย์ เช่น วัตถุมงคล รูปหล่อและเหรียญ  ตลอดถึงการเป็นวิญญาณศักดิ์สิทธิ์ประทับร่างทรง  ใน
แง่นี้ ท าให้ท่านด ารงอยู่อย่างมีความหมายบนวิถีศรัทธาในชีวิตประจ าวันของผู้คนในปัจจุบัน ทั้งนี้ ส่วนหนึ่ง
อาจสืบเนื่องจากในดินแดนแถบลุ่มแม่น้ าโขงนั้น พุทธศาสนาและสิ่งศักดิ์สิทธิ์มีความสัมพันธ์กันมาช้านาน 
ตัวตนของท่านจึงถูกผนวกรวมและผสมผสานกับระบบความเชื่อเกี่ยวกับสิ่งศักดิ์สิทธิ์ซึ่งเป็นพื้นฐานทาง
วัฒนธรรมของผู้คนลุ่มน้ าโขง 

 สิ่งที่กล่าวมานี้สอดคล้องกับแนวคิดพลวัติความหมายผ่านการตีความ ต่อรอง หรือประกอบสร้าง
ต่อความจริงที่ไม่เคยเป็นเนื้อเดียวกัน วาทกรรมและอ านาจครอบง าไม่เคยเบ็ดเสร็จ หากแต่มีการปะทะ
ต่อรอง และช่วงชิงความหมายเพื่อที่จะสถาปนาความหมาย/ความจริง (Foucault, 1978; Turton, 2000) 
ความรู้และความจริงด าเนินไปในสาแหรกของความหมายที่มีการปะทะ ต่อรองและช่วงชิงกันอยู่ตลอดเวลา 
(ธงชัย วินิจจะกุล, 2558) ในแง่นี้  ผู้คนในท้องถิ่นได้ตีความหมายเรื่องความเชื่อหรือต านานไปสู่ปฏิบัติการ
ทางศาสนาเปิดที่แห่งความหวังและการธ ารงอยู่ของศาสนาและสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ปรับเปลี่ยนอย่างมีพลวัติตาม
บริบทและเงื่อนไขทางสังคม ซึ่งถึงแม้สังคมจะเปลี่ยนแปลงก้าวเข้าสู่ภาวะสมัยใหม่ที่ท าให้ดูมีความเป็นเหตุ
เป็นผลหรือเป็นวิทยาศาสตร์มากขึ้น แต่เร่ืองราว ต านาน ศาสนา หรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ก็มิได้ถูกลดทอนหดหายไป 
แต่กลับถูกรื้อสร้าง (ยุกติ มุกดาวิจิตร, 2555) มีการให้ความหมายใหม่ พลวัติและปรับตัวไปตามมากขึ้น       
(ยศ สันตสมบัติ, 2559) พระครูโพนสะเม็กหรือญาครูขี้หอมนั้นโลดเล่นหรือมีความเข็มข้นในขอบเขตพื้นที่
ศักดิ์สิทธิ์อย่างมีนัยส าคัญ โดยนัยนี้ พระครูโพนสะเม็กจึงมีตัวตนอย่างมีความหมายและยากที่จะเสื่อมคลาย
คู่กับวิถีชีวิตของผู้คนลุ่มน้ าโขง 

 

 



 
136 พระครูโพนสะเม็ก : ตวัตนทางประวัติศาสตร์และบทบาททางพุทธศาสนากับสังคมการเมือง 

เกียรติศักดิ์ บังเพลิง   
 

 

ภาพที่ 1 เจดีย์ธาตุญาครูขี้หอม วัดบ้านดงกึม แขวงสะหวันนะเขต  

ในด้านบทบาททางสังคมและการเมือง พระครูโพนสะเม็กได้มีบทบาททางด้านสังคมการเมือง
อันเนื่องจากประสบการณ์ผ่านการศึกษาเล่าเรียนในบริบทของพุทธศาสนาเถรวาท และซึมซับวัฒนธรรมล้าน
ช้างเป็นส าคัญ  ซึ่งจะเห็นได้ว่า ในรัชสมัยพระเจ้าสุริยวงศาแห่งอาณาจักรล้านช้างเวียงจันทน์ พุทธศาสนา
หรือองค์กรสงฆ์มีบทบาทอย่างมากต่อโครงสร้างทางสังคมวัฒนธรรม เช่น การให้การศึกษาสรรพวิชาต่างๆ 
ต่อเหล่ากุลบุตรกุลธิดา ตลอดถึงภิกษุสามเณร หลักฐานจากบาทหลวงที่เข้ามายังอาณาจักรเวียงจันทน์ใน
ช่วงเวลานั้นได้บันทึกถึงการเรียนการสอนของคนธรรมดาสามัญและนักบวชในเวียงจันทน์ว่ามีความคึกคัก
อย่างมาก  (มารินี  โลแมง, 2542) นอกจากนี้แล้ว องค์กรสงฆ์ยังส่งผลต่อการปกครองหรือความชอบธรรม
ของกษัตริย์  บันทึกของโลแมงได้ท าให้เราเห็นบรรยากาศที่กษัตริย์ต้องสร้างความสัมพันธ์กับพระสงฆ์อย่าง
มากในช่วงนั้น “อ ำนำจทำงศำสนำจักรของพระสงฆ์ในช่วงนี้อำจจะมีมำก จนกษัตริย์ต้องมีควำมอ่อนโยน
และรักษำควำมสัมพันธ์กับพระไว้อย่ำงดี.. หำกไม่ลงลอยหรือเป็นญำติดีกับสงฆ์เหล่ำนั้น พระสงฆ์ก็จะยุยงให้
ประชำชนลุกฮือโค่นล้มพระองค์ได้” (มารินี โลแมง, 2542) การเช่นนี้ ความสั่นคลอนของความสัมพันธ์กับ
พระสงฆ์อาจกลายเป็นภัยต่อราชบัลลังก์ต่อผู้ปกครอง จึงท าให้กษัตริย์ต้องรักษาความสัมพันธ์อันดีกับสงฆ์ไว้ 
ด้วยเหตุนี้ พระสงฆ์นอกจากมีบทบาทเชิงโครงสร้างในฐานะตัวแทนทางศาสนากับชุมชนแล้ว บางครั้งอาจกุม
อ านาจที่มีผลต่อความเปลี่ยนแปลงทางการเมือง จึงได้กลายเป็นที่มาของความสัมพันธ์ใกล้ชิดกับกษัตริย์ ขุน
นางหรือชนชั้นน า รวมถึงประชาชนอย่างมีนัยส าคัญ  บันทึกของโลแมงกล่าวว่า “ถ้ำหำกพระองค์มีควำม
เคร่งครัดต่อพระสงฆ์  พวกเขำไม่เพียงแต่จะเปลี่ยนแปลงตนเองเท่ำนั้น แต่ยังพยำยำมแก้แค้นต่อกษัตริย์อีก
ด้วย ดังนั้นพระองค์จึงจ ำต้องปกป้องเอำพวกเขำ และพูดเฉพำะสิ่งที่ดี  ๆ ของพวกเขำ....เมื่อใครอยำกมีโชค
และจะเป็นคนส ำคัญในอำณำจักรและประสงค์จะแย่งชิงควำมดีควำมชอบกับเจ้ำชีวิตแล้วต้องเรียนแบบ
เจ้ำนำยโดยเข้ำไปรับใช้สงฆ์เหล่ำนั้นเหมือนดังพวกเจ้ำนำยชั้นสูงท ำมำ” (มารินี โลแมง, 2542) 

เมื่อสิ้นรัชสมัยพระเจ้าสุริยวงศา เกิดความวุ่นวายในราชวังเวียงจันทน์ เสนาบดีชิงบัลลังก์ขึ้น
ปกครอง พระนางสุมังคลาและกลุ่มราชนิกูลพร้อมไพร่พลได้รับความเดือดร้อนต่างหนีมาพึ่งพระครูโพนสะ
เม็ก พระครูโพนสะเม็กจึงได้พาเชื้อพระวงศ์พร้อมไพร่พลอพยพลงทางใต้ลุ่มแม่น้ าโขง การเดินทางเคลื่อนย้าย
พร้อมคนจ านวนมากในคร้ังนี้ สัมพันธ์กับความวุ่นวายภายในรัฐข้างเคียงอย่างอยุธยา โดยที่ พระนารายณ์มี
ความขัดแย้งกับพระสงฆ์มาเป็นระยะ ในช่วงสุดท้ายก่อนสิ้นรัชสมัย พระองค์ถูกมองว่าเอาพระทัยฝักใฝ่ต่อ
ศาสนาอื่น เข้ารีตศาสนา ทั้งทรงสนับสนุนบาทหลวงและฝรั่งให้เข้ารับราชการหรือแต่งตั้งในต าแหน่งว่า
ราชการ (นิธิ เอียวศรีวงศ์, 2549)  จนกระทั่งพระเพทราชาซึ่งมีความสนิทสนมกับพระสงฆ์ได้อาศัยพระสงฆ์ยุ
ยงให้ก่อการจลาจลตามหัวเมือง ปลุกปั่นให้ประชาชนลุกฮือสนับสนุนการปฏิวัติ ในที่สุดพระเพทราชาก็
ประสบความส าเร็จได้ขึ้นครองราชย์ต่อมา ในช่วงเวลานี้อยุธยาได้ขยายอิทธิพลเข้ามายังพื้นที่อาณาจักรล้าน



 
137 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 9 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2561) 
 

ช้างบางแล้ว คนลาวถูกน ามาเป็นทาสหรือไพร่ในสังกัดของขุนนางฝ่ายปกครองในอยุธยา  (นิธิ เอียวศรีวงศ์, 
2549)  ด้วยเหตุนี้ การที่พระครูโพนสะเม็กพากลุ่มคนจ านวนมากเดินทางลี้ภัยลงไปยังอาณาจักรทางใต้ โดย
การเลือกเส้นทางแม่น้ าโขง แทนที่จะข้ามแม่น้ าโขงเคลื่อนย้ายเข้ามาในพื้นที่เขตดินแดนอีสาน นอกจากจะ
อาศัยความสะดวกของสายน้ าโขงแล้ว อาจจะสัมพันธ์กับการขยายตัวของอาณาจักรอยุธยาเข้ามาในลาวแล้ว 
และในช่วงนั้น ท่าทีของพระนารายณ์ที่มีต่อพระสงฆ์ก็ดูคลุมเคลือและมีความขัดแย้งกันอยู่ในที  นอกจากนี้
แล้ว ด้วยความวุ่นวายทั้งภายในอาณาจักล้านช้างและอยุธยาเช่นนี้ อาณาบริเวณทางใต้ (จ าปาสัก) ดูจะเป็น
พื้นที่เป็นชายขอบอ านาจทั้งล้านช้างและอยุธยา ที่การขยายอ านาจเข้ามามีอย่างเบาบาง ด้วยเหตุนี้ พื้นที่
ดังกล่าวจึงดูสอดรับกับการก าหนดทิศทางการเคลื่อนย้ายของพระครูโพนสะเม็ก 
 อย่างไรก็ตาม การอพยพเคลื่อนย้ายของกลุ่มคนจ านวนมากนั้น (พงศาวดารของอ ามาตยาธิบดีระบุ
ตัวเลขไว้ถึง 3,333 คน) ดูเหมือนจะอยู่นอกเหนือสภาวะปกติของการเคลื่อนย้ายไป-มา ในบริเวณสองฟาก
โขงในเวลานั้น จึงเดาได้ว่าเป็นการยากที่จะปิดปังเหตุแห่งการหนีภัยการเมืองจากราชอาณาจักรล้านช้าง
เวียงจันทน์ ข้อมูลในพงศาวดารบอกให้เรารู้ ท่านล่วงรู้ความคิดของเสนาบดีที่ชิงราชบัลลังก์ที่ก าลังจะมา
ปราบท่านจึงได้เดินพาไพร่พลเคลื่อนย้ายออกมาก่อนและบางช่วงยังเชิญให้เชื้อพระวงศ์ไปซ่อนหรือพักอยู่ใน
บางแห่ง  พระครูโพนสะเม็กคงจะได้เลือกใช้กลยุทธ์ “การบูรณะพระธาตุพนม1” เพื่อสร้างความหมายใหม่
เคลือบคลุมปรากฏการณ์การเคลื่อนย้ายผู้คนจ านวนมาก กลยุทธ์ดังกล่าวอาจประสบความส าเร็จอย่างดีใน
ฐานะกลุ่มจาริกบุญเพื่อบูรณะพระธาตุพนม ซึ่งเป็นศูนย์กลางศรัทธาพุทธศาสนาเถรวาทลุ่มแม่น้ าโขงในเวลา
นั้น จนมีผลสืบทอดความทรงจ าเกี่ยวกับเรื่องนี้มาถึงปัจจุบัน  ชาวบ้านพันล าเล่าความทรงจ าแต่เพียงว่า   
พระครูโพนสะเม็กมาแวะพักที่หมู่บ้าน เพราะท่านเดินทางมาบูรณะพระธาตุพนมแต่เพียงเท่านั้น 
 หลังจากบูรณะพระธาตุพนมเสร็จแล้วท่านก็ได้เดินทางพาผู้คนเคลื่อนย้ายมายังดินแดนทางตอนใต้
ของลุ่มแม่น้ าโขง จนกระทั่งได้ขึ้นปกครองเมืองจ าปาสัก โดยมีเหตุที่นางเพาซึ่งเป็นหญิงรักษาบ้านเมืองอยู่ใน
เวลานั้น เป็นที่สังเกตว่า การเป็นหญิงที่รักษาบ้านเมืองเป็นด้วยเหตุที่สายตระกูลที่สืบต่อมานั้นไม่มีลูกชายมี
เพียงลูกหญิง คือ นางแต่เพียงผู้เดียว ประจวบเหมาะกับช่วงเวลานั้นพระครูโพนสะเม็กมีไพร่พลจ านวนมาก

                                                           
1 อน่ึง แม้จะเป็นที่ทราบกันดีว่า พระครูโพนสะเม็กได้มาบูรณะธาตุพนม แต่ผู้วิจัยอยากจะตีความเน้นว่า 

การบูรณะพระธาตุพนมของพระครูโพนสะเม็กนั้นมีส่วนต่อการเปลี่ยนรูปทรงสัณฐานเรือนธาตุให้เป็นรูปลักษณ์พุทธ
ศาสนาเถรวาทอย่างมีนัยส าคัญ (โดยเฉพาะจากส่วนกลางไปจนถึงปลายพระธาตุดังที่เห็นอยู่ในปัจจุบัน)  กล่าวคือ  
พระธาตุพนมแต่เดิมนั้นเป็นคติของขอมวัฒนธรรมเขมร เป็นเทวาลัยสถานตามคติศาสนาฮินดู ที่ได้แพร่อิทธิพลเข้า
มาในดินแดนแถบนี้ (สมชาติ มณีโชติ, 2555) มีลักษณะอุโมงค์ก่อเรือนธาตุเป็นห้องซึ่งนักวิชาการประวัติศาสตร์
ศิลปะตีความว่าคล้ายแบบจาม ต่อมามีการบูรณะอีกครั้ง มีการปรับมาเป็นอารามแบบพุทธศาสนามหายานแต่ก็
ยังคงแบบแผนวัฒนธรรมขอมอยู่  แต่เมื่อพระครูโพนสะเม็กเข้ามาบูรณะโดยใช้เวลา 3 ปี ท่านได้สร้างเจดีย์ยอดบัว
เหลี่ยมท าจากส าริดแหลมขึ้นไป ภายในสร้างแผ่นเงินแผ่นทองจารึกบรรจุพระอุรังคธาตุ 19 กล่องซ้อนลดลั่นกันเป็น
ช้ันๆ  (พระเทพรัตนโมลี, 2557)  ท้ายที่สุดน่าจะท าให้พระธาตุถูกปรับเปลี่ยนจากวัฒนธรรมจามและขอมมาสู่
วัฒนธรรมพุทธศาสนาเถรวาท (ล้านช้าง) ซึ่งแสดงให้เห็นถึงภูมิปัญญาและความสามารถของพระครูโพนสะเม็กใน
ฐานะพระสงฆ์พื้นเมืองล้านช้างที่ไม่เพียงจะต้องถึงพร้อมด้วยธรรมวินัยเท่านั้น หากแต่ยังช านาญในศิลปะวิทยาการ
ด้วย ประจวบเหมาะกับช่วงเวลานั้นพระครูโพนสะเม็กมีไพร่พลจ านวนมากห้อมล้อมอพยพมาในถิ่นของนาง นางได้
เห็นความมีบารมีและการที่ผู้คนติดตามท่านเป็นจ านวนมาก จึงมอบเมืองให้ท่านปกครอง     



 
138 พระครูโพนสะเม็ก : ตวัตนทางประวัติศาสตร์และบทบาททางพุทธศาสนากับสังคมการเมือง 

เกียรติศักดิ์ บังเพลิง   
 

ห้อมล้อมอพยพมาในถิ่นของนาง นางได้เห็นความมีบารมีและการที่ผู้คนติดตามท่านเป็นจ านวนมาก จึงมอบ
เมืองให้ท่านปกครอง 

บทบาททางการเมืองของพระครูโพนสะเม็กเป็นไปตามแนวคิดพุทธศาสนากับการเมืองที่แพร่หลาย
ในรัฐพุทธศาสนาเถรวาท โดยที่รัฐพุทธศาสนาถูกสถาปนาขึ้นอย่างน้อยในสมัยพระเจ้าอโศก และขยาย
อิทธิพลมายังรัฐต่างๆ ในอุษาคเนย์ที่นับถือพุทธเถรวาท (พระไพศาล วิสาโล, 2546; เอดเวิร์ด คอนซ์, 2552) 
ในสังคมสมัยดั้งเดิม (ก่อนการเข้ามาของลัทธิล่าอาณานิคมยุโรป) พุทธศาสนาและพระสงฆ์ไม่ได้แยกจาก
การเมือง แต่เป็นรากฐานในการสถาปนาระบบการปกครอง  กษัตริย์รองรับความชอบธรรมหรือบารมีด้วย
การสร้างสัญญะทางวัตถุ เช่น พระพุทธรูปองค์ใหญ่  วัดวาอารามประจ าพระองค์ และสถาปัตยกรรมตาม
ความเชื่อทางพุทธศาสนา ขณะที่พระสงฆ์ที่กษัตริย์นับถือนอกจากจะเป็นเนื้อนาบุญแล้วก็ท าหน้าที่เป็น
เสมือนที่ปรึกษาของกษัตริย์ไปในทีด้วย  เป็นความสัมพันธ์ภายใต้ทฤษฏี “สองกงล้อ” คือ อาณาจักรและ
ศาสนาจักร โดยที่ฝ่ายแรกมีพระราชาปกครอง ฝ่ายหลังมีคณะสงฆ์เป็นกลไกสนับสนุนการปกครองโดยธรรม  
ด้วยค าสอนที่ว่า หากรัฐมีจักรพรรดิที่ทรงธรรม เป็น “ธรรมราชา” ตั้งมั่นในธรรม ปกครองโดยธรรมแล้ว
สมบัติและอ านาจจะแพร่ไปอย่างไพศาล ราษฎร์ย่อมอยู่ดีกินดี และบ้านเมืองก็จะสงบสุข (ม.ม.5/458)   

ประเด็นนี้ยังสอดคล้องกับงานวิจัยและงานวิชาการที่แสดงให้เห็นว่า อาณาจักรพุทธศาสนาของรัฐ
โบราณในอุษาอาคเนย์นั้น พุทธศาสนามีบทบาทอย่างมากต่อโครงสร้างสังคมวัฒนธรรมและการเมือง รวมไป
ถึงสร้างความชอบธรรมให้แก่ระบบการปกครอง (กิติรัตน์ สีหบัณฑ์, 2533) ภายใต้อาณาจักรพุทธศาสนาใน
หลายรัฐแห่งอุษาคเนย์ อิทธิพลแห่งวัฒนธรรมพุทธศาสนาได้เข้ามาครอบง าวิถีชีวิตของผู้คนเกือบทุกชนชั้น  
พระสงฆ์ถือว่าเป็นบุคคลที่ใกล้ชิดกับชุมชนและเป็นศูนย์รวมของพลังศรัทธาและกิจกรรม (พิธีกรรม) เกือบ
ทุกอย่างตั้งแต่บุคคลชั้นสูงลงมา (นิธิ เอียวศรีวงศ์, 2549)  ขณะที่ ชาญวิทย์ เกษตรศิริ (2542)  ได้กล่าวว่า 
“...เกือบทุกหมู่บ้านชาวพุทธในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้มักจะมีวัด วัดจะเป็นศูนย์กลางของหมู่บ้านและพระก็
มักจะเป็นผู้น าทางจิตใจของสังคมหมู่บ้านนั้น สังฆะเป็นองค์การที่มีการจัดล าดับชั้นและมักจะมีศูนย์รวม
อย่างหลวมๆ อยู่ในเมืองหลวง จึงอาจจะตั้งข้อสมมุติฐานได้ว่า บรรดาพระสงฆ์จะเป็นกุญแจส าคัญที่เชื่อม
ประชาชนในชนบทกับรัฐบาลเข้าด้วยกัน ดังนั้นวิธีที่เป็นไปได้ดีที่สุดส าหรับผู้ปกครองเพื่อที่จะได้รับความ
สนับสนุนและความร่วมมือจากบรรดาชาวนาทั้งหลาย ก็โดยผ่านทางพุทธศาสนา”  

อย่างไรก็ดี ที่จ าปาสัก พระครูโพนสะเม็กได้รับเชิญจากนางเพาขึ้นปกครองเมืองจ าปาสัก  การ
ขึ้นปกครองอาณาจักรจ าปาสักของพระครูโพนสะเม็กในช่วงระยะแรกนั้น ให้เกิดความวุ่นวาย  ชาวป่าข่า
ดอนก็ยังไม่ปลงใจด้วยเสียทั้งหมด มีการต่อต้านและเกิดความวุ่นวาย  “ประชำชนชำวนครกำลจ ำบำกนำคบุรี
ศรีเกิดวิวำทบำดหมำงและคบพำกันตั้งชุมนุมประพฤติเป็นโจรผู้ร้ำยก ำเริบทวีขึ้นจนรำษฎรซึ่งตั้งอยู่ในควำม
สุจริตพำกันเดือดร้อน พระครูโพนสะเม็กได้ว่ำกล่ำวห้ำมปรำมโดยทำงธรรมก็หำเป็นกำรสงบเรียบร้อยสม
ประสงค์ไม่ คร้ันจะใช้อ ำนำจปรำบปรำมเอำตำมอำญำจำรีตก็เกรงว่ำจะผิดวินัยสมณเพศ” (ศิลปากร, 2484) 
พระครูโพนสะเม็ก จึงเชิญเจ้าหน่อกษัตริย์ราชบุตรเชื้อสายเจ้านครเวียงจันทน์มาปกครองแทน ถวายพระ
นามให้ว่า “เจ้าสร้อยศรีสมุทรพุทธางกูร” พร้อมกับได้เปลี่ยนแปลงสร้างบ้านนามเมืองใหม่เป็น  “นครจ าปา
สักนาคบุรีศรี” ช่วยจัดรูปแบบการปกครองตามโครงสร้างวัฒนธรรมแบบล้านช้าง (พระครูโพนสะเม็กจึงถือ
ได้ว่าเป็นผู้มีส่วนส าคัญต่อการตั้งอาณาจักรจ าปาสัก และสถาปนากษัตริย์เชื้อสายลาวขึ้นปกครองดินแดนชน
ชาติข่า) ภายหลังเมื่อสถาปนาอาณาจักรแล้ว ท่านก็ได้ส่งลูกศิษย์ไปปกครองหัวเมืองต่างๆ                 



 
139 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 9 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2561) 
 

(รวมดินแดนฝั่งขวาแม่น้ าโขงในเขตอีสานด้วย) พร้อมกับขยายอิทธิพลวัฒนธรรมลาวที่มีพุทธศาสนาเป็น
รากฐาน กรณีที่อาจจะเกิดความขัดแย้งไม่ได้รับการยินยอมจากชนพื้นเมือง (ข่า) ดังที่เคยมีมาก่อนนั้น ท่าน
จึงได้ท าการประนีประนอมกับวัฒนธรรมท้องถิ่นของกลุ่มชนพื้นเมืองด้วยท าพิธีศักดิ์สิทธิ์ เลี้ยงเสื้อบ้านเสื้อ
เมืองด้วยกระบือตามธรรมเนียมของข่า ต่อมายังได้จัดท าพิธีส่วงเรือโดยจัดต าแหน่งแห่งที่ให้ข่าเข้าร่วมให้ลง
เรือมเหสักข์น าหน้าขบวนแห่ (พระยามหาอ ามาตยาธิบดี, 2484) อันแสดงให้เห็นถึงการสร้างความชอบธรรม
ให้เกิดการยอมรับในอ านาจการปกครองใหม่แก่บรรดากลุ่มชนพื้นเมืองสอดคล้องกับแนวคิดการสถาปนา
อ านาจน าในการปกครองโดยที่โครงสร้างส่วนบนจะใช้กระบวนการสร้างการครองอ านาจน าทางสังคมเพื่อ
เรียกร้องการยินยอม (ไม่ใช้ก าลัง)  (Gramsci 1992:215; Turton, 2000) ศาสนาหรือความเชื่อ                
(เช่น พิธีกรรม สัญลักษณ์ศักดิ์สิทธิ์) เป็นส่วนหนึ่งที่จะเป็นเครื่องมือส าคัญที่สุดที่ชนชั้นหนึ่งจะสามารถครอง
ความเป็นใหญ่อย่างสมบูรณ์ได้  (สุรพงษ์ ชัยนาม, 2557) ซึ่งงานของจามะรี เชียงทอง (2550) ก็ได้วิเคราะห์
ให้เห็นธรรมเนียมปฏิบัติแบบล้านช้างที่สร้างการยอมรับจากกลุ่มชาติพันธุ์ขมุของกษัตริย์ผู้ปกครองหลวงพระ
บางด้วยการน าขมุเข้าร่วมพิธีสถาปนาอ านาจกษัตริย์ และอาณาจักรเชียงใหม่ที่ให้กลุ่มลัวะเข้าร่วมพิธีในการ
สถาปนาอ านาจการปกครองของกษัตริย์ อันเป็นสัญลักษณ์ที่ผู้อยู่มาก่อนต้องยอมรับอ านาจการปกครองของ
อ านาจใหม่ 

การมาของพระครูโพนสะเม็ก นอกจากจะส่งผลต่อการเมืองการปกครองของเมืองจ าปาสักตามที่
กล่าวแล้ว ยังมีส่วนท าให้วัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ไต-ลาว ทั้งทางภาษา ศาสนา (พุทธ) และวัฒนธรรม ได้
แผ่ขยายเข้ามาในดินแดนลาวใต้และอีสานตอนล่าง และมีอิทธิพลกลืนกลายกลุ่มชนพื้นเมืองในเวลาต่อมา 
กล่าวจนถึงที่สุดก็คือ โครงสร้างวัฒนธรรมลาวที่มีพุทธศาสนาเป็นรากฐานได้หยั่งรากลึกอย่างมั่นคงใน
ดินแดนจ าปาสักจวบจนถึงปัจจุบันนี้  

 
ข้อเสนอแนะการวิจัย 
 ควรที่จะมีการศึกษาวิจัย พลวัติชาติพันธุ์และวัฒนธรรมในพื้นที่เมืองจ าปาสักซึ่งเป็นเมืองที่ มี
ประวัติศาสตร์เฉพาะตัว ทั้งภูมิศาสตร์และวัฒนธรรมที่น่าสนใจ จากยุคเดิมที่เป็นถิ่นฐานที่ดกอุดมไปด้วย
กลุ่มคนพื้นเมืองต่าง ๆ (ที่ถูกเรียกว่า “ข่า” หลายกลุ่ม) การแพร่อิทธิพลเข้ามาของวัฒนธรรมพุทธศาสนา
ล้านช้าง โดยมีพระครูโพนสะเม็กเป็นมุดหมายที่ส าคัญนั้น โครงสร้างวัฒนธรรมและความเชื่อท้องถิ่น (ผี) 
ของผู้คนบนดินแดนแถบนี้เริ่มถูกปรับลับ (shaped) เข้าสู่วัฒนธรรมพุทธศาสนา  ต่อมา เมืองจ าปาสักถูก
เปลี่ยนผ่านอ านาจการปกครองมาเป็นระยะ เช่น ลาว สยาม และฝรั่งเศส จนกระทั่งเมื่อลาวได้รับเอกราช
จัดตั้งสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว (สปป.ลาว) แขวงจ าปาสักก็ได้ถือว่าเป็นส่วนหนึ่งของ สปป.
ลาว ตกอยู่ภายใต้อ านาจและนโยบายรัฐบาลลาว จึงเป็นที่น่าสนใจว่า ในแต่ละช่วงเวลา  โครงสร้าง
วัฒนธรรมและสังคมการเมืองของเมืองจ าปาสักถูกปรับเปลี่ยนไปอย่างไร รวมไปถึงวิถีชีวิตและวัฒนธรรม
ของกลุ่มชาติพันธุ์ในพื้นที่เปลี่ยนแปลงหรือปรับตัวอย่างไร ภาพรวมจะท าให้เห็นการปะทะสังสรรค์ ปรับตัว 
หรือเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรมและวิถีชีวิตผู้คนในอาณาบริเวณพื้นที่ที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรม 
 

 

 



 
140 พระครูโพนสะเม็ก : ตวัตนทางประวัติศาสตร์และบทบาททางพุทธศาสนากับสังคมการเมือง 

เกียรติศักดิ์ บังเพลิง   
 

เอกสารอ้างอิง 
กิติรัตน์ สีหบัณฑ.์  (2533).  กำรรวมคณะสงฆ์อีสำนเข้ำกับคณะสงฆ์ไทย พ.ศ. 2434-พ.ศ. 2468. ศิลป

ศาสตร์มหาบัณฑิต, มหาวิทยาลยัธรรมศาสตร์.  
จามะร ีเชียงทอง.  (2550).  การเมืองเรื่องชาติพันธุ ์วัฒนธรรม และความรู้พื้นถิน่ในไทย เวียดนาม และ

ลาว. ใน มิ่งสรรพ์ ขาวสะอาด และจอห์น ดอร์ (บ.ก.). ควำมท้ำทำยทำงสังคมในภูมิภำคแม่น้ ำโขง. 
อุบลราชธาน:ี ศูนย์วิจัยสงัคมอนุภูมิภาคลุ่มน้ าโขง มหาวิทยาลยัอุบลราชธาน.ี 

ชาญวิทย ์เกษตรศิริ.  (2542).  อยุธยำประวัติศำสตร์และกำรเมือง = Ayutthaya : history and politics: 
กรุงเทพฯ: มูลนิธิโครงการต าราสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์. 

ธงชัย วินิจจะกุล.  (2558).  การศึกษาประวัติศาสตร์แบบสาแหรก วิธีการศึกษาประวตัิศาสตร์ของฟูโกต์. In 
อนุสรณ์ อุณโณ จันทน ีเจริญศรี และ สลิสา ยุกตะนนัทน ์(บ.ก.). อ่ำนวิพำกษ ์มิเชล ฟูโกต์. 
กรุงเทพฯ: ศยาม. 

นิธ ิเอียวศรีวงศ์.  (2549).  กำรเมืองไทยสมัยพระนำรำยณ์. กรุงเทพฯ: มติชน. 
พระเทพรัตนโมล.ี  (2557).  ประวัติย่อพระธำตุพนม.  นนทบุร:ี โรงพิมพ์มติชนปากเกร็ด. 
พระไพศาล วิสาโล.  (2546).  พุทธศำสนำไทยในอนำคต แนวโน้มและทำงออกจำกวิกฤต.  กรุงเทพฯ: 

มูลนิธิสดศร-ีสฤษดิ์วงศ.์ 
มาริน ีโลแมง.  (2542).  ฝรั่งมองลำว : จำกบันทึกของบำทหลวง มำริน ีโลแมง (Marini Romain) มิสชัน

นำรีฝรั่งที่เดนิทำงเข้ำมำลำ้นช้ำงในปี ค.ศ.1640 (อรรถ นันทจกัร์, แปล). มหาสารคาม : ภาควิชา
ประวัติศาสตร์ คณะมนษุยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. 

ยศ สันตสมบัต.ิ  (2559).  ชำยแดนกับควำมหลำกหลำยของระบบวำมเชื่อ: กำรช่วงชิงพืน้ที่ศกัดิ์สิทธิ์และ
กำรครอบง ำเชิงสัญลักษณ.์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม:่ ศูนย์ศึกษาความหลากหลายทางชีวภาพและภูมิ
ปัญญาท้องถิน่เพื่อการพัฒนาอย่างยั่งยนื. 

ยุกติ มุกดาวิจิตร.  (2555).  วิธวีิทยารื้อสร้างอัตลักษณ:์ บทสงัเคราะห์การศึกษาทัศนะภาพตัวแทน "ล้านนา" 
และ "ชาวยอง". ใน สุดแดน วิสุทธิลักษณ ์(บ.ก.). วิธีวิทยำรื้อสรำ้งอัตลักษณ.์ กรุงเทพฯ: คณะสงัคม
วิทยาและมานุษยวิทยา มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

ศิลปากร.  (2484).  พงศาวดารนครจ าปาศักดิ์ฉบับพระพรหมเทวานุเคราะห์และเจ้าราชวงศ์เมอืงนครจ าปา
ศักดิ์ ประชุมพงศำวดำรภำคที่ 70 เร่ืองเมืองนครจ ำปำศักดิ.์  กรุงเทพฯ: ศิลปากร. 

สมชาต ิมณีโชต.ิ  (2555).  ภาพประติมากรรมสันนิษฐานที่พระธาตุพนม. ใน อภิราดี จันทร์แสง (บ.ก.). 
ประวัติศำสตร์นอกขนบ. มหาสารคาม: อินทนลิ. 

สุรพงษ ์ชัยนาม.  (2557).  อันโตนิโย กรัมชี กับทฤษฏีการครองความเป็นใหญ ่(สมบัต ิพิศสะอาด, แปล). ใน 
ปิยศิลป ์บุลสถาพร (บ.ก.). ควำมขัดแย้งของกำรปฎิวัติ: อันโตนโิย กรัมชี กับปัญหำของปัญญำชน 
(หน้า 111-132). กรุงเทพฯ : สยามปริทัศน.์ 

หม่อมอมรวงศ์วิจิตร (ม.ร.ว.ปฐม คเณจร).  (2484).  พงศาวดารนครจ าปาศักดิ์ฉบับหม่อมอมรวงศ์วิจิตร 
(ม.ร.ว. ปฐม  คเณจร), ประชุมพงศำวดำรภำคที ่70 เร่ืองเมืองนครจ ำปำศักดิ์.  กรุงเทพฯ: 
ศิลปากร. 

เอดเวิร์ด คอนซ์.  (2552).  พุทธศำสนำ: สำระและพฒันำกำร (นิธ ิเอียวศรีวงศ์, แปล).  กรุงเทพฯ มติชน. 
 
 
 



 
141 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 9 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2561) 
 

References 
Charnvit Kasetsiri.  (1999).  Ayutthaya: History and Politics. Bangkok: The Foundation for the 

Promotion of social sciences and humanities Textbooks Project. 
Edward Conz.  (2009).  Buddhism: Its Essence and Development (Nidhi Eawsriwong, Trans.). 

Bangkok: Matichon. 
Fine Arts Department.  (1941).  Champasak chronical in a version of Brahmathewanukoe 

and Chao Rajawong Champasak Nakara, the 70th part chronicle  in Champasak 
Nakara story. Bangkok: Fine Arts Department. 

Jamaree Chiengthong.  (2007).  the politics of ethnic, Culture and Local knowledge in 
Thailand, Vietnam and Laos. In Mingsan Khāosaʿāt  and John d'or (Ed.), the social 
challenges in the Mekong region. Ubon Ratchathani: The Mekong Sub-region Social 
Research Centre, Ubon Ratchathani University. 

Kitirat Singhabant.  (1990).  the integration of Isan monks into Thai Sangha 2434-2468 BE 
(Master of arts), Thammasat University, Bangkok.    

Marini Romain.  (1999).  Farang looked at Laos: From Marini Romain pastor’s  diary 
(Farang missionary get into lane Xang Kingdom in 1640 CE) (Artha Nantachukra, 
Trans.). Maha Sarakham: Department of History,  Faculty of Humanities and Social 
Sciences,  Mahasarakham University  

Mom Amornwongwijitara (Mom Ratchawong Prathom Kanejorn).  (1941).  Champasak 
chronical in a version of Mom Amornwongwijitara (Mom Ratchawong Prathom 
Kanejorn). In Fine Arts Department (Ed.), the 70th part chronicle  in Champasak 
Nakara story. Bangkok: Fine Arts Department. 

Nidhi Eawsriwong.  (2006).  Thai politics in the reign of King Narai. Bangkok: Matichon press. 
Phra Paisal Visalo.  (2003).  Thai Buddhism in the future :  A trend and a way out of crisis. 

Bangkok: Sodsri-Saritwong Foundantion. 
Phra Thepmolee.  (2014).  a brief  history of Pra That Phanom. Nonthaburi: Pakkred 

Matichon press.  
Pra Brahmathewanukoe and Chao Rachawong Champasak Nakara. (1941). Champasak 

chronical in a version of Brahmathewanukoe and Chao Rachawong Champasak 
Nakara. In Fine Arts Department (Ed.), the 70th part chronicle  in Champasak 
Nakara story. Bangkok: Fine Arts Department. 

Praya Amatayathipadi.  (1941).  Champasak chronical in a version of Praya Amatayathipadi. 
In Fine Arts Department (Ed.), the 70th part chronicle  in Champasak Nakara story. 
Bangkok: Fine Arts Department. 

Somchart Maneechot.  (2012).  the assumtion of sculture image at Pra That Phranom. In 
Apiradee Jnsaeng (Ed.), History Outside the tradition. Mahasarakham: Inthranil. 

Srinat Siwinalad.  (2011).  the biography of Yakrukihom at Baan Dong Geum (Phra 
Rachakruluangkaeo Phonsamek). Savannakhet: People press. 



 
142 พระครูโพนสะเม็ก : ตวัตนทางประวัติศาสตร์และบทบาททางพุทธศาสนากับสังคมการเมือง 

เกียรติศักดิ์ บังเพลิง   
 

Surapong Jayanama.  (2014).  Antonio Gramsci  and the theory of Hegemony (Sombat 
Pitsa'āt, Trans.). In Piyasil Bunsataporn (Ed.), Revolutionary Contradictions : Antonio 
Gramsci and  the Promblem of Intellectuals (pp. PP.111-132). Bangkok: Siam 
review. 

Foucault, M.  (1978).  The History of Sexuality. Volume 1: An Introduction. New York: 
Pantheon Books. 

Gramsci, A., Callari, A., & Buttigieg, J. A. (1992).  Prison notebooks.   New York : Columbia 
University Press, c1992-. 

Turton, A.  (2000).  Civility and savagery.  Richmond: curzon press. 
 
รายชื่อผู้ให้สัมภาษณ ์
พระครูสุนทรธรรมาภิรักษ์ พรรษา 32 ปี (2558 ตุลาคม)  เจ้าอาวาสวัดตาลก่อง บ้านกาลึม อ าเภอบ้านผือ 

จังหวัดอุดรธานี   สัมภำษณ.์ 
นายเฉลิมชยั  อายุ 80 ปี (2558 ตุลาคม)  บ้านกาลึม อ าเภอบ้านผือ จังหวัดอุดรธานี   สัมภำษณ์. 
 


