
การบริหารการพัฒนาเชิงพุทธ 
The Administrative Developed by Buddhist 

 
ไชยสิทธ์ิ อุดมโชคนามอ่อน*  ปริวัตร ป้องพาล  ทรงศักดิ์ จีระสมบตั ิ

สัญญา เคณาภูมิ  พระมหาจตินเรศ วุฑฺฒิธมฺโม, 
Chaiyasit Udomchokenamorn, Pariwat Pongpan, Dr. Songsak Jeerasombat 

 Asso. Prof.Dr.Sanya Kenaphoom, Asst. Porf.Dr.PhramahaChitnaretes Sripacho 
นักศึกษาปริญญาเอก รป.ด. (รัฐประศาสนศาสตร์) คณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ 

มหาวิทยาลยัราชภฏัมหาสารคาม.  
Doctoral (Public Administration), Faculty of Political Science and Public Administration, 

RajabhatMahasarakham University. 
E-mail: chaiyasit_ae@hotmail.com 

 
บทคัดย่อ 

 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาการบริหารการพัฒนาตามเชิงพุทธ ให้ทราบถึงหลักพุทธเพื่อให้
เกิดการพัฒนา และการพัฒนาการบริหารเชิงพุทธ มีวัตถุประสงค์เพื่อจะศึกษาถึงการบริหารการพัฒนาเชิง
พุทธ และรูปแบบการบริหารตามแนวพระพุทธศาสนา ผลการศึกษาพบว่า การบริหารการพัฒนาเชิงพุทธ 
คือ (1) หลักอริยสัจ 4 (2) หลักอธิปไย 3 ผลการบริหารตามหลักอริยสัจ 4  พบว่าการน ามาใช้ในกิจการการ
บริหารคณะสงฆ์ได้ตามยุคตามสมัยได้อย่างลงตัว และรูปแบบการใช้หลักอธิปไตย 3 พบว่าการน าหลัก
ประชาธิปไตยในการบริหารมาก่อนที่สังคมปัจจุบันได้น ารูปแบบการบริหารรูปแบบนี้มาใช้เพื่อการบริหาร
การพัฒนาว่า "ประชาธิปไตย"     

ค าส าคัญ: การบริหารการพัฒนาเชิงพทุธ  รูปแบบการบริหารตามแนวพระพทุธศาสนา 

 

 

 

 
1 2นักศึกษาปริญญาเอก รป.ด. (รัฐประศาสนศาสตร์) คณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลยัราชภฏั

มหาสารคาม. Doctoral (Public Administration), Faculty of Political Science and Public Administration, 
RajabhatMahasarakham University. 

 

3อาจารย์ประจ า คณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลยัราชภัฏมหาสารคาม 
Lecturer of of Political and Public Administration, RajabhatMahasarakham University. 
4รองศาสตราจารย์ คณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลยัราชภฏัมหาสารคาม 
Associate professor, Faculty of Political and Public Administration, RajabhatMahasarakham University. 
5ผู้ช่วยศาสตราจารย์ คณะสังคมศาสตร์ สาขาวิชารัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขต

อุบลราชธาน ีAssistant professor, Faculty of Social Sciences Public Administration Program. 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University UbonRatchathani Campus.  



 
170 การบริหารการพัฒนาเชิงพุทธ 

ไชยสิทธิ์ อุดมโชคนามอ่อน  ปริวัตร ป้องพาล  ทรงศักดิ์ จีระสมบัต ิ สัญญา เคณาภูมิ  พระมหาจิตนเรศ วุฑฺฒิธมโฺม 

 
Abstract 

This article aims to study the development of Buddhism. Know the Buddhist 
principles for development. And the development of Buddhist administration. The purpose 
is to study the development of Buddhism. And the management style of Buddhism. The 
study indicated that the development of Buddhism is (1) The Four Noble Truths (2) The 
Four Noble Truths (4) The Four Principles of the Four Noble Truths and the pattern of 
sovereignty. 3 It was found that the implementation of democratic principles in the 
management before the present society has adopted this form of management used to 
manage the development. "Democracy". 
 
Keywords: Buddhist management development, Buddhist management style 
 

บทน า 
ความรู้ทั่วไปเกี่ยวกับการบริหาร คือ สังคมของมนุษย์ เป็นสังคมที่มีการรวมตัวเป็นกลุ่ม หมู่เหล่า 

เป็นชุมชนขนาดต่างๆ ตั้งแต่หมู่บ้าน ต าบล เมือง และประเทศ จึงต้องมีการจัดระบบระเบียบของสังคม 
เพื่อให้สามารถด าเนินกิจกรรมด้านต่าง ๆ เป็นไปด้วยความเรียบร้อย เพื่อความอยู่รอดสงบสุข และบังเกิด
ความก้าวหน้าในชุมชนเหล่านั้น จึงเป็นสาเหตุให้เกิด "สถาบันสังคม" และ "การบริหาร" ขึ้นมา สถาบันสังคม
ที่จัดตั้งขึ้น ไม่ว่าจะเป็นครอบครัว วัด โรงเรียน และองค์กรอ่ืน ๆ ทั้งภาครัฐ และเอกชน จึงต้องอ านวยความ
สะดวกหรือบริการเพื่อประโยชน์สุขของสมาชิก และความเจริญของสังคม ดังเช่น ศาสตราจารย์วิลเลียมซิฟ
ฟิน (William S. Siffin) ได้กล่าวไว้ว่า "หากปราศจากองค์การบริหารแล้วสังคมก็จะไม่มี หากปราศจากสังคม
แล้วมนุษย์ก็ไม่อาจจะด ารงชีวิตอยู่ได้" (วิจิตร ศรีสอ้าน และคณะ, 2523) ความหมายของการบริหารคือ
ค าศัพท์ที่ใช้ในความหมายของการบริหาร มีอยู่สองค าคือ"การบริหาร" (Administration) และ "การจัดการ" 
(management) การบริหารมักจะใช้กับการบริหารกิจการสาธารณะหรือการบริหารราชการ ส่วนค าว่า การ
จัดการ ใช้กับการบริหารธุรกิจเอกชน เราจึงเรียกผู้ที่ด ารงต าแหน่งระดับบริหารในหน่วยงานราชการว่า 
"ผู้บริหาร" ในขณะที่บริษัท ห้างร้าน ใช้เรียกต าแหน่งเป็น "ผู้จัดการ" เนื่องจากการศึกษาเป็นกิจการที่มุ่ง
ประโยชน์สาธารณะ และจัดเป็นส่วนงานของทางราชการ  

 “การบริหาร” (Management) หรือ (Administration) มีรากศัพท์มาจากภาษาลาติน            
ว่า “Administatrae” หมายถึง ช่วยเหลือ (Assist) หรืออ านวยการ (Direct) การบริหารมีความสัมพันธ์หรือ
มีความหมายใกล้เคียงกับค าว่า “minister” ซึ่งหมายถึงการรับใช้หรือผู้รับใช้ หรือผู้รับใช้รัฐ คือรัฐมนตรี
ส าหรับความหมายดั้งเดิมของค าว่า administer หมายถึง การติดตามดูแลสิ่งต่าง ๆ การบริหารบางครั้ง
เรียกว่า การบริหารจัดการ หมายถึง การด าเนินงานหรือการปฏิบัติงานใด ๆ ของหน่วยงานของรัฐหรือ
เจ้าหน้าที่ของรัฐถ้าเป็นหน่วยงานภาคเอกชน ก็หมายถึงของหน่วยงานหรือบุคคลที่เกี่ยวข้องกับคนสิ่งของ
และหน่วยงาน  
 ส่วนค าว่าพัฒนา (Development) หมายถึง การเปลี่ยนแปลงทางสังคมที่เป็นผลมาจากสภาพ
สังคมที่ได้รับการปรับปรุงแล้ว ค าว่าการพัฒนาค าเดียว มีความหมายคลุมการพัฒนาทางสังคมทั้งหมดด้วย 
และค าว่าการพัฒนาหมายถึงสภาพสังคมโดยรวมที่ได้รับการปรับเปลี่ยนให้ดีขึ้น นอกจากนี้ยังมีนักวิชาการได้
ให้ความหมายของค าว่า การพัฒนา (Development) การพัฒนา หมายถึงการเปลี่ยนแปลงในทางที่ดีขึ้น   



 
171 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 9 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2561) 
 

ซึ่งเป็นการเปลี่ยนแปลงในสิ่งต่าง ๆ คือ ความแตกต่าง เช่น ปริมาณและคุณภาพของบริการข้อมูลและ
ข่าวสารฐานะทางสังคม บทบาทและอาชีพการใช้ประโยชน์จากบริการที่มีอยู่ (Tutor Detail, dekdern: 
(ออนไลน์)/ 24 เมษายน 2559) 
 ดังนั้น การบริหารการพัฒนาในทัศนะของอาษา เมฆสวรรค์ (wikiwand: (ออนไลน์)/ 24 เมษายน 
2559) ได้กล่าวถึงความหมายของการบริหารการพัฒนาว่าแบ่งเป็น 2 ทรรศนะ ตามทรรศนะประการแรกนั้น 
ถือว่า การบริหารการพัฒนา หรือ Development Administrationคือ การบริหารงานหรือการบริหาร
ราชการในประเทศด้อยพัฒนาที่มุ่งมั่นที่จะด าเนินการพัฒนา ดังที่เขียนในภาษาอังกฤษ ว่า administration 
in poor developed countries which are committed to development ประการที่ 2 การบริหาร
การพัฒนา ได้แก่  การบริหารเพื่ อการพัฒนาหรือการบริหารตามโครงการพัฒนาของประเทศ
หรือ administration    in  development   or    administration  of  

 a   program   of  national development ตามความเข้าใจอย่างง่าย ๆ ทั่ว ๆ ไป 
การบริหารการพัฒนาจึงหมายถึง การที่หน่วยงานทางราชการ หรือกระบวนการของรัฐบาลที่จัดตั้ง

ขึ้นเพื่อบริหารกิจกรรมให้บรรลุเป้าหมายการพัฒนา กล่าวอีกนัยหนึ่งก็คือ การบริหารการพัฒนาจะช่วยให้
กลไกต่างๆ ของรัฐเชื่อมโยงส่วนต่างๆ ของงานพัฒนาเพื่อให้บรรลุเป้าหมายการพัฒนาเศรษฐกิจ และสังคม
ของประเทศดังนั้น ไม่ว่าจะกระท าให้เกิดการเปลี่ยนแปลงใดๆ ที่เป็นไปตามนโยบายและแผน ย่อมถือว่าอยู่
ในขอบเขตของการบริหารการพัฒนาทั้งสิ้น  (เรืองวิทย์ เกษสุวรรณ, 2558)  
 

การบริหารการพัฒนาเชิงพุทธ 
การบริหารคณะสงฆ์มีมาแล้วตั้งแต่พุทธกาลหลักที่ใช้คือพระธรรมวินัยเมื่อพระพุทธเจ้าเสด็จดับ

ขันธ์ปรินิพพานแล้ว เกิดความไม่เรียบร้อยขึ้นจึงได้มีการท าปฐมสังคายนาขึ้นที่เมืองราชคฤห์โดยมีพระ
มหากัสสปะเป็นประธานการบริหารคณะสงฆ์ก็เรียบร้อยมาได้ระยะหนึ่ง ต่อมาก็เกิดถือลัทธิต่างกันเกิดความ
ไม่เรียบร้อยขึ้นอีก เป็นเช่นนี้ตลอดมา ในเมื่อพระพุทธศาสนาล่วงมาได้ประมาณ 200 ปีเศษ พระเจ้าอโศก
มหาราชได้ครอบครอง อาณาจักรอินเดียอย่างกว้างขวางพระองค์เลื่อมใสในพระพุทธศาสนาได้ยก
พระพุทธศาสนาเป็นประธาน มูลเหตุที่ท าสังคายนา คือ พวกเดียรถีย์ได้ปลอมตนเข้าบวชเป็นพระภิกษุใน
พุทธศาสนาเพื่อแสวงประโยชน์ส่วนตนเป็นอันมาก เกิดความไม่เรียบร้อยขึ้นในสังฆมณฑลพระเจ้าอโศก
มหาราชจึงทรงอาราธนาพระโมคคัลลีบุตรเป็นประธานสังคายนาพระธรรมวินัยที่เมืองปาตลีบุตร เมื่อพ .ศ. 
236 วางระเบียบพระธรรมวินัยให้รวมลงเป็นอย่างเดียวกันสังฆมณฑลจึงเกิดความเรียบร้อยสืบต่อมา และ
พระพุทธศาสนาได้เผยแผ่ออกไปยังประเทศต่าง ๆ การบริหารสังฆมณฑลจึงต้องอนุโลมไปตามแบบแผน
ประเพณีของประเทศนั้น ๆ ในบางส่วนเพื่อให้พุทธจักรและอาณาจักรเป็นไปด้วยดีทั้งสองฝ่ายพระภิกษุสงฆ์
จึงมีกฎหมายที่พึงปฏิบัติอยู่สามประเภทคือพระวินัย จารีต และกฎหมายแผ่นดินจึงมีการน าหลักการบริหาร
สงฆ์ของพระพุทธองค์มาประยุกต์ให้เข้ากับหลักการบริหารสมัยใหม่ จึงได้มีการแยกออกเป็นด้านต่าง ๆ ตาม
ความนิยมสอดคล้องตามยุคสมัย 

 การบริหารในพระพุทธศาสนานั้นเร่ิมมีขึ้นเป็นรูปธรรม 2 เดือน นับจากวันที่พระพุทธเจ้าทรงแสดง
พระธรรมเทศนาเป็นครั้งแรกแก่พระปัญจวัคคีย์ซึ่งท าให้เกิดสังฆรัตนะขึ้น เมื่อมีพระสังฆรัตนะเป็นสมาชิก
ใหม่เกิดขึ้นในพระพุทธศาสนาอย่างนี้ พระพุทธเจ้าก็ต้องบริหารคณะสงฆ์วิธีการที่พระพุทธเจ้าทรงใช้ในการ
บริหารกิจการคณะสงฆ์ซึ่งด ารงสืบต่อมาจนถึงปัจจุบันเป็นเวลากว่า 2,500 ปี การศึกษาพุทธพจน์เหล่านั้นก็
จะท าให้ทราบถึงพุทธวิธีบริหารได้มีการศึกษาพุทธวิธีบริหารในคร้ังนี้ ขอใช้หน้าที่ของนักบริหารเป็นกรอบใน
การพิจารณาหน้าที่ (Function) ของนักบริหารมีอยู่ 5 ประการ (พระธรรมโกศาจารย์ 2549) ตามค าย่อใน
ภาษาอังกฤษว่า POSDC  



 
172 การบริหารการพัฒนาเชิงพุทธ 

ไชยสิทธิ์ อุดมโชคนามอ่อน  ปริวัตร ป้องพาล  ทรงศักดิ์ จีระสมบัต ิ สัญญา เคณาภูมิ  พระมหาจิตนเรศ วุฑฺฒิธมโฺม 

พุทธวิธีในการวางแผนขององค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า ว่าไว้หลังจากตรัสรู้ ในวันเพ็ญกลางเดือน 6 
ซึ่งเป็นวันวิสาขบูชา พระพุทธเจ้าทรงประทับอยู่ตามล าพังพระองค์เดียวในช่วงนี้ยังไม่มีการบริ หารใน
พระพุทธศาสนาการบริหารเกิดขึ้นเมื่อมีสมาชิกใหม่เข้ามาในพระพุทธศาสนา เหตุการณ์นี้เกิดขึ้นหลังจาก
พระพุทธเจ้าตรัสรู้ได้ 2 เดือน นั่นคือ เมื่อพระพุทธเจ้าแสดงปฐมเทศนาแก่พระปัญจวัคคีย์ในวันอาสาฬหบูชา 
ท่านอัญญาโกณฑัญญะได้ดวงตาเห็นธรรมแล้วขอบวชเป็นพระภิกษุรูปแรกในพระพุทธศาสนา พระพุทธเจ้า
ทรงประทานการอุปสมบทแก่ท่านอัญญาโกณฑัญญะ ด้วยพุทธด ารัสว่า “เธอจงเป็นภิกษุมาเถิด ธรรมอัน
เรากล่าวดีแล้ว เธอจงประพฤติพรหมจรรย์เพื่อท าที่สุดแห่งทุกข์โดยชอบเถิด” (วินย.(ไทย), 4/18/19,20.; 
วิ.มหา.(ไทย), 1/18/23.) จะเห็นได้ว่าในพุทธด ารัสนี้ มีการกล่าวถึงวัตถุประสงค์ของการอุปสมบทไว้ชัดเจน
ว่า “เธอจงประพฤติพรหมจรรย์เพื่อท าที่สุดแห่งทุกข์โดยชอบเถิด” นั่นหมายถึงว่า มีการก าหนด
วัตถุประสงค์ส่วนตัวเพื่อให้สมาชิกใหม่ได้ปฏิบัติไปในทิศทางเดียวกัน พระพุทธเจ้าทรงประสงค์ให้ผู้เข้ามา
บวชในพระพุทธศาสนายึดเป้าหมายเดียวกัน คือพระพุทธเจ้ามุ่งปฏิบัติเพื่อความหลุดพ้นทุกข์ ดังที่
พระพุทธเจ้าตรัสไว้ในโอกาสอื่นว่า “พรหมจรรย์” (การบวช) นี้ไม่ได้มีไว้ส าหรับแสวงหาลาภสักการะและค า
สรรเสริญ ไม่ได้มีไว้เพียงเพื่อศีล สมาธิ และปัญญาเท่านั้น แต่มีไว้เพื่อเจโตวิมุตติหรือความหลุดพ้นแห่งจิต 
(ม.มู.(ไทย), 12/352/373.) ซึ่งในพุทธวิธีเกี่ยวกับวางแผนนี้ สิ่งที่ส าคัญมากคือผู้บริหารต้องมีวิสัยทัศน์ 
พระพุทธเจ้าตรัสว่าผู้บริหารต้องมีจักขุมาแปลว่า มีสายตาที่ยาวไกล คือมองการณ์ไกล (องฺ.เอก.(ไทย), 
20/459/133,134. องฺ.ติก. (ไทย), 20/459/146.) วิสัยทัศน์ช่วยให้ผู้บริหารสามารถวาดภาพจุดหมาย
ปลายทางได้ชัดเจนและใช้สื่อสารให้สมาชิกภายในองค์กรยอมรับและด าเนินไปสู่จุดหมายปลายทางนั้น
องค์กรทั้งหมด ก็จะถูกขับเคลื่อนไปด้วยวิสัยทัศน์นี้ พระพุทธเจ้าทรงก าหนดจุดหมายปลายทางใน
พระพุทธศาสนาไว้ว่า การประพฤติปฏิบัติธรรมทุกอย่างมีเป้าหมายสูงสุดอยู่ที่จุดเดียวคือวิมุตติ (ความหลุด
พ้นทุกข์) ดังพุทธพจน์ที่ว่า “เปรียบเหมือนมหาสมุทรมีรสเดียวคือรสเค็ม ฉันใด ธรรมวินัยนี้ก็มีรสเดียวคือ 
วิมุตติรส ฉันนั้น” (วินย.(ไทย), 7/462/227.)เป็นการถือเอาความหลุดพ้นทุกข์เป็นวัตถุประสงค์ส่วนตัว
ส าหรับสมาชิกทุกคนในพระพุทธศาสนานี้ ใช้ได้กับผู้ยังไม่บรรลุเป็นพระอรหันต์ แต่เมื่อสมาชิกนั้นเป็นพระ
อรหันต์ได้เจโตวิมุตติ หลุดพ้นทุกข์แล้ววัตถุประสงค์ของเขาก็เปลี่ยนไป นั่นคือแทนที่จะด าเนินชีวิต เพื่อ
ความหลุดพ้นทุกข์ส่วนตัว พระอรหันต์จะด าเนินชีวิตเพื่อช่วยคนอื่นให้หลุดพ้นทุกข์ ดังจะเห็นได้ว่าเมื่อพ้น
พรรษาแรก มีภิกษุผู้ส าเร็จเป็นพระอรหันต์ 60 รูป พระพุทธเจ้าทรงวางแผนเพื่อประกาศพระศาสนาแล้วส่ง
พระสาวกเหล่านั้นให้แยกย้ายกันไปในทิศทางต่าง ๆ ด้วย พระด ารัสว่า “ภิกษุทั้งหลาย เราพ้นแล้วจากบ่วง
ทั้งปวง ทั้งที่เป็นของทิพย์ ทั้งที่เป็นของมนุษย์ แม้พวกเธอก็พ้นแล้วจากบ่วงทั้งปวงทั้งที่เป็นของทิพย์ ทั้งเป็น
ของมนุษย์ เธอทั้งหลายจงเที่ยวจาริกไป เพื่อประโยชน์และความสุขแก่ชนเป็นอันมาก เพื่ออนุเคราะห์แก่
ชาวโลก เพื่อประโยชน์เกื้อกูลและความสุขแก่เทวด าและมนุษย์ทั้งหลาย แต่อย่าไปทางเดียวกันสองรูป แม้
เราเองก็จะไปยังต าบลอุรุเวลาเสนานิคมเพื่อแสดงธรรม”(ส .ส. (ไทย), 15/428/148,149.) ซึ่งเนื่องจาก
พระสงฆ์มีจ านวนจ ากัด พระพุทธเจ้าจึงทรงบัญชาให้แต่ละรูปไปตามล าพังผู้เดียว ส่วนพระองค์เองทรงเลือก
ไปประกาศธรรมแก่เจ้าลัทธิในแคว้นมคธ คือ ชฏิลสามพี่น้องที่ต าบลอุรุเวลาเสนานิคม พระพุทธเจ้าทรงใช้
เวลา 2 เดือนปราบพยศชฏิลสามพี่น้องและบริวาร จนท าให้พวกเขาหันมาบวชเป็นพระภิกษุใน
พระพุทธศาสนา จากนั้นได้เสด็จไปเทศน์โปรดพระเจ้าพิมพิสารผู้เป็นพระราชาแห่งแคว้นมคธ พระเจ้าพิม
พิสารและประชาชนชาวมคธ พอเห็นว่าชฏิลสามพี่น้องที่พวกตนนับถือ ได้ยอมเป็นสาวกของพระพุทธเจ้า
แล้ว ก็คลายทิฐิมานะหันมาตั้งใจฟังธรรม ในที่สุดก็ได้ดวงตาเห็นธรรมและหันมานับถือพระพุทธศาสนา 
พระพุทธเจ้าทรงใช้เวลาไม่นานนับจากวันตรัสรู้ ก็สามารถวางรากฐานพระพุทธศาสนาในแคว้นมคธ ซึ่งเป็น
หนึ่งในแคว้นมหาอ านาจสมัยนั้น นี่เป็นผลมาจากการวางแผนประกาศ พระศาสนาในเบื้องต้นของ
พระพุทธเจ้า ด้วยเหตุนี้พระพุทธเจ้าไม่ประสบความส าเร็จในการประกาศพระศาสนาโดยที่หาผู้บรรลุธรรม



 
173 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 9 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2561) 
 

ตามอย่างพระพุทธองค์ไม่ได้สักคนเดียว พระพุทธเจ้าก็เป็นเพียงพระปัจเจกพุทธะ คือ ผู้ตรัสรู้เฉพาะตนที่ไม่
สามารถสอนคนอื่นให้ตรัสรู้ตามได้ จึงไม่ใช่นักบริหาร แต่เพราะเหตุที่พระพุทธเจ้าทรงสามารถสอนให้คนอื่น
ตรัสรู้ตามได้พระองค์จึงเป็นพระสัมมาสัมพุทธะผู้สามารถจัดตั้งองค์กรพระพุทธศาสนา และเป็นนักบริหาร
กิจการพระศาสนาดังนั้นในการวางแผนเพื่อประกาศพระศาสนาดังกล่าวมานั้น พระพุทธเจ้าทรงก าหนด
วัตถุประสงค์ส าหรับให้สมาชิกในองค์กรทุกคนถือปฏิบัติแบบเดียวกัน นั่นคือให้สมาชิกยึดความหลุดพ้นทุกข์
ส่วนตัวหรือความหลุดพ้นทุกข์ของคนอื่นเป็นเป้าหมายของการด าเนินชีวิต การปฏิบัติเพื่อความหลุดพ้นทุกข์
ส่วนตัว เรียกว่า อัตตหิตสมบัติ การปฏิบัติเพื่อความหลุดพ้นทุกข์ของคนอื่น เรียกว่า ปรหิตปฏิบัติดัง
พระพุทธเจ้าทรงมีทั้งอัตตหิตสมบัติที่เกิดจากพระปัญญาคุณและปรหิตปฏิบัติที่เกิดจากพระกรุณาคุณ จึง
ทรงวางรากฐานในการประกาศพระศาสนา ด้วยการแสดงโอวาทปาฏิ-โมกข์ แก่พระอรหันต์ 1,250 รูป ในวัน
มาฆบูชาหลังจากตรัสรู้ได้ 9 เดือน มีโอวาทปาฏิโมกข์ หมายถึง ค าสอนที่เป็นหลักส าคัญในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา ที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงแก่พระอรหันต์ เพื่อให้ใช้เป็นแนวทางในการด าเนินงานต่อไป ใน
โอวาทปาฏิโมกข์นี้ มีการก าหนดให้นิพพานหรือความหลุดพ้นทุกข์เป็นเป้าหมายสูงสุด ในการปฏิบัติธรรมให้
ยึดหลัก3 ประการ คือไม่ท าชั่วทั้งปวง ท าดีให้ถึงพร้อมและท าจิตให้ผ่องใส (ขุ.ขุ.(ไทย), 25/24/33-35.) 

พุทธวิธีในการจัดองค์กร จะได้กล่าวพอสังเขปว่าความหมาย ในการรับสมาชิกใหม่เข้ามาบวชเป็น
พระภิกษุในพระพุทธศาสนา จะมีการก าหนดให้สมาชิกทุกคนเริ่มต้นจากศูนย์ นั่นคือ ไม่มีการอนุญาตให้น า
ชาติ ชั้น วรรณะหรือต าแหน่งหน้าที่ในเพศฆราวาสเข้ามาในองค์กรคณะสงฆ์ ดังพุทธพจน์ที่ว่า “เปรียบ
เหมือนแม่น้ าใหญ่บางสายคือ แม่น้ าคงคา ยมนา อจิรวดี สรภู มหี ไหลถึงมหาสมุทรแล้วย่อมละนามและ
โคตรอันเดิมเสีย ถึงซึ่งอันนับว่า มหาสมุทรเหมือนกัน วรรณะ 4 เหล่าคือ กษัตริย์ พราหมณ์ แพศย์ ศูทร ก็
เช่นเดียวกันคือ ออกจากเรือนบวชเป็นบรรพชิตในธรรมวินัยที่ตถาคตประกาศแล้ว ย่อมละชื่ อและตระกูล
เดิมเสีย ถึงซึ่งอันนับว่าสมณะเชื้อสายศากยบุตรเหมือนกัน” (วินย.จุล.(ไทย), 7/460/226-229.) โดยมีพุทธ
วิธีในการจัดองค์กร ดังนี้ ทุกคนที่เข้ามาบวชในพระพุทธศาสนาเป็นพระภิกษุเสมอเหมือนกันหมดการอยู่
ร่วมกันของคนที่เท่าเทียมกันนี้อาจก่อให้เกิดปัญหาในการบังคับบัญชาภายในองค์กร เพราะเหตุที่ว่าเมื่อ
สมาชิกถือตัวว่า เท่าเทียมกับคนอื่นก็จะไม่มีใครเชื่อฟังใครหรือยอมลงให้ใคร ดังที่พระพุทธเจ้าตรัส ไว้ว่า 
“การอยู่ร่วมกันของคนที่ไม่เสมอกันน าทุกข์มาให้” (ขุ.ขุ. (ไทย), 25/31.) ถ้าเป็นเช่นนั้นการบังคับบัญชา
ภายในองค์กรก็มีไม่ได้ พระพุทธเจ้าจึงทรงก าหนดให้พระภิกษุต้องเคารพกันตามล าดับพรรษา ผู้บวชที่หลัง
ต้องแสดงความเคารพต่อผู้บวชก่อน เมื่อสาวกมีจ านวนมากข้ึนพระพุทธเจ้าทรงจัดองค์กรในพระพุทธศาสนา
ออกเป็น พุทธบริษัท 4 คือ ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกา ในส่วนของภิกษุบริษัทและภิกษุณีบริษัท 
พระพุทธเจ้าทรงมอบความเป็นใหญ่ให้แก่คณะสงฆ์ ดังจะเห็นได้จากการที่ทรงกระจายอ านาจให้คณะสงฆ์
ด าเนินการให้การอุปสมบท เมื่อมีกิจจาธิกรณ์หรือกิจการที่จะต้องท าร่วมกัน คณะสงฆ์สามารถบริหารจัดการ
เอง หรือเมื่อมีกรณีความขัดแย้งเกิดขึ้นในคณะสงฆ์ พระพุทธเจ้าก็ทรงมอบอ านาจให้คณะสงฆ์เป็นผู้จัดการ
แก้ปัญหาพระพุทธเจ้าทรงด ารงต าแหน่งเป็นธรรมราชาคือผู้บริหารสูงสุด ในองค์กรพระพุทธศาสนาดังพุทธ
พจน์ที่ว่า “ เราเป็นพระราชานั่นคือ เป็นธรรมราชาผู้ยอดเยี่ยม” (ม.ม.(ไทย), 13/609.) พระพุทธเจ้าทรง
แต่งตั้งพระสารีบุตร ให้เป็นพระธรรมเสนาบดีมีฐานะเป็นรองประธานบริหาร อยู่ในล าดับถัดจาก
พระพุทธเจ้าและเป็นอัครสาวกฝ่ายขวารับผิดชอบงานด้านวิชาการ ดังนั้น พระโมคคัลลานะเป็นอัครสาวก
ฝ่ายซ้ายรับผิดชอบด้านบริหาร พระอานนท์เป็นเลขานุการส่วนพระองค์และทรงแต่งตั้งสาวกทั้งฝ่ายบรรพชิต
และคฤหัสถ์เป็นเอตทัคคะ คือผู้ช านาญที่รับภาระงานด้านต่างๆ เช่น พระมหากัสสปะเป็นผู้ช านาญด้าน
ธุดงค์ พระปุณณะมันตานีบุตรเป็นผู้เชี่ยวชาญด้านการแสดงธรรม ภิกษุณีปฏาจาราเป็นผู้ช านาญด้านวินัย 
จิตตคหบดีเป็นผู้ช านาญด้านการแสดงธรรม(อง.เอก. (ไทย), 20/146/28.) การแต่งตั้งเอตทัคคะนี้เป็นตัวอย่าง
ของการกระจายอ านาจ และการใช้คนให้เหมาะสมกับงานในพระพุทธศาสนา ซึ่งในสมัยปัจจุบันประเพณี



 
174 การบริหารการพัฒนาเชิงพุทธ 

ไชยสิทธิ์ อุดมโชคนามอ่อน  ปริวัตร ป้องพาล  ทรงศักดิ์ จีระสมบัต ิ สัญญา เคณาภูมิ  พระมหาจิตนเรศ วุฑฺฒิธมโฺม 

ปฏิบัติที่พระมหากษัตริย์ทรงพระราชทานสมณศักดิ์แก่พระสงฆ์ผู้มีความช านาญในด้านต่าง ๆ ก็สอดคล้อง
กับการแต่งตั้งเอตทัคคะในคร้ังพุทธกาลนั่นเอง ส่วนการที่มหาวิทยาลัยทั้งหลาย ถวายปริญญากิตติมศักดิ์แก่
พระสงฆ์ในสมัยปัจจุบัน ก็พออนุโลมให้เป็นการยอกย่องพระเถระเป็นเอตทัคคะในด้านต่าง ๆ ได้เหมือนกัน 

 ดังนั้นการบริหารงานบุคคลในพระพุทธศาสนาเริ่มตั้งแต่การรับคนเข้ามาบวช ที่ต้องมีการ
กลั่นกรองโดยคณะสงฆ์พระพุทธเจ้าทรงมอบความเป็นใหญ่ให้คณะสงฆ์ในการให้การอุปสมบทแก่กุลบุตร
ตามแบบญัตติจตุตถกรรม พระสงฆ์ผู้เป็นประธาน ในพิธีอุปสมบทเรียกว่าพระอุปัชฌาย์ การรับคนเข้ามา
อุปสมบทต้องได้รับความเห็นชอบเป็นเอกฉันท์ จากคณะสงฆ์ที่ประชุมพร้อมกันในอุโบสถที่ประกอบพิธี
อุปสมบทถือว่าเป็นพุทธวิธีกลั่นกรองบุคคลที่จะเข้าสู่องค์กรสงฆ์ และการบริหารงานบุคคล การบริหารงาน
บุคคลในพระพุทธศาสนามีระบบการให้รางวัลและการลงโทษ ซึ่งเทียบได้กับการใช้พระเดชพระคุณในสมัย
ปัจจุบันนั่นคือใครท าดีก็ควรได้รับการยกย่อง ใครท าผิดก็ควรได้รับการลงโทษดังพระบาลีว่า“นิคฺคณฺเห นิคฺค
หารห ปคฺคณฺเห ปคฺคหารห  ข่มคนที่ควรข่มยกย่องคนที่ควรยกย่อง” (ขุ.ชา.(ไทย), 27/ 2442/ 440.) เราจะ
เข้าใจระบบการให้รางวัลและการลงโทษได้ดีจากเรื่องต่อไปนี้ในเกสีสูตร (อง.จตุกฺก. (ไทย), 21/111/132-
134.) ดังนี้วันหนึ่งสารถีผู้ฝึกม้าชื่อนายเกสีเข้าไปเฝ้าพระพุทธเจ้าแล้วทูลถามว่า พระพุทธเจ้าทรงมีวิธีฝึกคน
อย่างไร พระพุทธเจ้าทรงย้อนถามว่านายเกสีมีวิธีฝึกม้าอย่างไร นายเกสีกราบทูลว่า เขาใช้ 3 วิธีคือ วิธี
นุ่มนวล วิธีรุนแรง วิธีผสมผสาน คือ มีทั้งนุ่มนวลและรุนแรง 
 พระพุทธเจ้าทรงอธิบายว่าในวินัยของพระอริยะเจ้า การฆ่า หมายถึง การเลิกว่ากล่าวสั่งสอน คนที่
พระพุทธเจ้าเลิกว่ากล่าวสั่งสอน ย่อมหมดโอกาสเจริญเติบโตในทางธรรมจะเห็นได้ว่าพระพุทธองค์ก็มียุทธวิธี
ในการบริหารงานบุคคลได้เป็นอย่างดี  กล่าวถึงพุทธวิธีในการอ านวยการให้เกิดการด าเนินงานใน
พระพุทธศาสนาต้องอาศัยภาวะผู้น าเป็นส าคัญ ทั้งนี้เพราะไม่มีระบบการใช้ก าลังบังคับให้ปฏิบัติตามผู้น าใน
พระพุทธศาสนา การที่สมาชิกจะท าตามค าสั่งของผู้บริหารหรือไม่ จึงขึ้นอยู่กับภาวะผู้น าในผู้บ ริหารเป็น
ส าคัญ อะไรคือความแตกต่างระหว่างผู้บริหารกับผู้น าดังนี้ 1) ผู้บริหาร คือ ผู้ที่ท าให้คนอื่นท างานตามที่
ผู้บริหารต้องการ 2) ผู้น า คือ ผู้ที่ท าให้คนอื่นต้องการท างานตามที่ผู้น าต้องการคือ พุทธวิธีในการอ านวยการ
ของผู้บริหารต้องมีภาวะผู้น า คือมีความสามารถในการจูงใจให้คนเกิดความต้องการอยากปฏิบัติตามค าสั่ง
ของผู้บริหาร บุคคลที่จะเป็นผู้บริหารต้องมีคุณสมบัติส าคัญ 2 ประการ คือ 1) อัตตหิตสมบัติ หมายถึง ความ
เพียบพร้อมด้วยคุณสมบัติส่วนตัวที่เหมาะกับการเป็นผู้น า 2)ปรหิตปฏิบัติ หมายถึงความมีน้ าใจในการ
ปฏิบัติงานเพื่อส่วนรวมและองค์กรของตนซึ่งพระพุทธเจ้าทรงเพียบพร้อมด้วยอัตตหิตสมบัติและปรหิต
ปฏิบัติ จึงสามารถใช้ภาวะผู้น าบริหารกิจการพระพุทธศาสนาให้ส าเร็จลุล่วงไปด้วยดี อัตตหิตสมบัติที่ส าคัญ
ในการบริหารของพระพุทธเจ้าก็คือ ความสามารถในการสื่อสารกับคนทั่วไป ในการสื่อสารเพื่อการบริหารแต่
ละคร้ังพระพุทธเจ้าทรงใช้หลัก 4 ส. (ที.สี.(ไทย), 9/198/144.) ซึ่งมีค าอธิบายเชิงประยุกต์เข้ากับการบริหาร 
ดังต่อไปนี้ 1) สันทัสสนา (แจ่มแจ้ง) หมายถึง อธิบายขั้นตอนของการด าเนินงานได้อย่างชัดเจนแจ่มแจ้งช่วย
ให้สมาชิกปฏิบัติตามได้ง่าย2) สมาทปนา (จูงใจ) หมายถึง อธิบายให้เข้าใจและเห็นชอบกับวิสัยทัศน์จนเกิด
ศรัทธาและความรู้สึกว่าต้องฝันให้ไกลและไปให้ถึง3) สมุตเตชนา (แกล้วกล้า) หมายถึง ปลุกใจให้เกิดความ
เชื่อมั่นในตนเองและมีความกระตือรือร้นในการด าเนินการไปสู่เป้าหมายและ 4) สัมปหังสนา(ร่าเริง)หมายถึง 
สร้างบรรยากาศในการท างานร่วมกันแบบกัลยาณมิตรซึ่งจะส่งเสริมให้สมาชิกมีความสุขในการท างาน 

พุทธวิธีในการก ากับดูแลเป็นการควบคุมสมาชิกภายในองค์กรให้ปฏิบัติหน้าที่เพื่อบรรลุผลตาม
วัตถุประสงค์ที่วางไว้ พระพุทธเจ้าทรงให้ความส าคัญแก่การก ากับดูแลคณะสงฆ์เป็นอย่างยิ่ง ดังต่อไปนี้ คือ
พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติพระวินัย การบัญญัติพระวินัยเพื่อให้พระสงฆ์ใช้เป็นมาตรฐานควบคุมความ
ประพฤติให้เป็นแบบเดียวกัน พระพุทธเจ้าทรงให้เหตุผลในการบัญญัติพระวินัย 10 ประการ (พระธรรมปิฎก 
2546) เพราะเห็นก็ดี เพราะได้ยินก็ดี เพราะสงสัยก็ดี ขอท่านทั้งหลายจงอาศัยความกรุณาว่ากล่าวข้าพเจ้า 



 
175 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 9 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2561) 
 

เมื่อข้าพเจ้าเห็นว่าผิดพลาด ก็จักแก้ไขปรับปรุงตัวเอง (วินย.มหา. (ไทย), 4/226/259-261.) จากทั้งหมดที่
กล่าวมานี้แสดงว่า พระพุทธเจ้าทรงก าหนดวิธีการในการก ากับดูแลเพื่อให้พระสงฆ์มีวินัยในตนเอง มีการ
ประเมินตนเองและมีการกระจายอ านาจให้คณะสงฆ์ก ากับดูแลกันเอง  
 การบริหารเชิงพุทธ เป็นการน าหลักธรรมในทางพระพุทธศาสนามาใช้ในด้านการบริหารโดยเน้นที่
หลักการบริหาร ในบทนี้จะได้กล่าวถึงรูปแบบการบริหาร แนวคิดในการบริหารเชิงพุทธโดยสถานการณ์ 
คุณลักษณะของนักบริหาร หลักการบริหารงานสมัยใหม่ การบริหารเชิงพุทธด้วยวิธีการสร้างพลังภายใน  
 
รูปแบบการบริหารตามแนวพระพุทธศาสนา 

รูปแบบการบริหารตามแนวทางของพุทธ เป็นปัจจัยส าคัญในการสร้างความส าเร็จหรือความ
ล้มเหลวในการบริหาร จึงได้ยกการบริหารตามนัยแห่งอธิไตยสูตร (อง.ฺเอก.(ไทย), 20/479/165-167) มาเป็น
รูปแบการบริหารเชิงพุทธ ซึ่งมี 3 ประการ คือ 1) อัตตาธิปไตย หมายถึงการถือตนเป็นใหญ่คือถือเอาตนเอง
เป็นศูนย์กลางในการตัดสินใจ และฐานะศักดิ์ศรีตลอดถึงเกียรติภูมิของตนเป็นใหญ่ กระท าการด้วยความ
ปรารถนาตนและสิ่งที่เนื่องด้วยตนเป็นประมาณถือเอาแต่ประโยชน์ส่วนตัวเป็นหลัก  2) โลกาธิปไตย 
หมายถึง การถือโลกเป็นใหญ่ คือถือความนิยมของชาวโลกเป็นใหญ่หวั่นไหวไปตามเสียงนินทาและสรรเสริญ 
กระท าการด้วยความปรารถนาจะเอาใจใส่หมู่ชนหาความนิยมหรือหวั่นกลัวเสียงกล่าวว่าเป็นประมาณ 
กระท าการบริหารด้วยการเอาใจหมู่ชนหรือกลุ่มชนหรือบริหารด้วยความเกรงกลัวไม่เป็นตัวของตัวเองในการ
ตัดสินใจ 3) ธรรมาธิปไตย หมายถึง การถือธรรมเป็นใหญ่ คือถือหลักการ ความจริง ความถูกต้อง ความดี
งาม เหตุผลเป็นใหญ่ กระท าการด้วยความปรารถนาสิ่งที่ได้ศึกษาตรวจสอบตามข้อเท็จจริง  และความ
คิดเห็นที่ได้รับฟังอย่างกว้างขวางแจ้งชัด และพิจารณาอย่างดีที่สุด เต็มชัดแห่งปัญญาจะมองเห็นได้ด้วย
ความบริสุทธิ์ใจว่า เป็นไปด้วยชอบธรรมและเพื่อความดีงามการจะท าอะไรจะต้องศึกษาค้นคว้าวิเคราะห์
ข้อเท็จจริงเสียก่อนโดยอาศัยการมีส่วนร่วมและการรับฟังอย่างกว้างขวางแล้วพิจารณารับฟัง อย่าง
กว้างขวางจะมองเห็นว่าการบริหารดังกล่าวเป็นความชอบธรรมและเพื่อผลประโยชน์อันชอบธรรมของ
ประชาชน 
   ซึ่งหลักการบริหารเชิงพุทธ ที่องค์กรหรือหน่วยงานโดยทั่วไป น ามาประยุกต์ใช้ในด้านการบริหาร 
สามารถประมวลได้ 3 ขั้นตอน ดังนี้ ขั้นตอนที่ 1 องค์ความรู้ (เรียนรู)้ มี 4 ด้าน คือ 1) สิ่งที่เป็นความรู้ทั่วไป
หาได้ในตลาดวิชาการเช่น ระเบียบ ข้อบังคับ 2) องค์ความรู้ขององค์กรเองสะสมเองจากผลการปฏิบัติงาน   
3) น าความรู้จากคนอื่นโดยใช้ที่ปรึกษา 4) วางแผน เตรียมการ สร้างสิ่งรู้ที่จะท าขั้นตอนที่ 2 การปฏิบัติ    
(ท าตาม) ปฏิบัติตามองค์ความรู้จากแผนที่จะท า ซึ่งมีการกระท า 3 ด้าน คือ 1) ท าทางกาย เช่น ท าด้วยมือ 
พูดสื่อสาร ความสุจริต 2) ท าทางใจ เช่น การตั้งมั่นมุ่งเป้า การเตือนตนด้วยสติ การเพียรพยายามให้ของที่
จะท าให้ดีขึ้นเรื่อย ๆ 3) ท าทางปัญญา เช่น ความเห็นถูกต้อง คิดแก้ปัญหาได้ และ ขั้นตอนที่ 3 ผลลัพธ์   
(ผลจากการปฏิบัติตามข้อ 2) มี 3 ด้าน คือ 1) เป้าหมายเทียบกับผล ดูการบรรลุผล 2) บทเรียนที่ได้รับทั้ง
เชิงผลส าเร็จ และความล้มเหลว แล้วท าเป็นภูมิปัญญาองค์กร 3) ผลลัพธ์เชิงธุรกิจเทียบกับวิสัยทัศน์ขั้นตอน
ทั้ง 3 นี้ จะต้องหมุนเป็นวัฎจักรและมีความสัมพันธ์ซึ่งกันและกัน จนกว่าจะสามารถบรรลุวิสัยทั ศน์หรือ
วัตถุประสงค์ที่ต้องการได้ถือว่าเป็นหลักส าคัญในการบริหารเชิงพุทธ ที่หน่วยงานภาครัฐและเอกชนน าไป
ประยุกต์ใช้ในด้านการบริหารให้เกิดประโยชน์สูงสุด 

ดังนั้นการบริหารการพัฒนาเชิงพุทธจึงท าให้เกิดประสิทธิภาพและรู้ทันต่อสิ่งต่างๆ เข้ามาในชีวิต
มนุษย์ คือ หลักธรรมที่ส าคัญประการหนึ่งซึ่งเป็นหลักธรรมที่กล่าวถึงความจริงอันประเสริฐ ความจริงของ
พระอริยะ ความจริงที่ท าให้ปุถุชนเป็นพระอริยะ ประกอบด้วยองค์ธรรม 4 ประการ หรือ อริยสัจจ์ 4 มีดังนี้ 



 
176 การบริหารการพัฒนาเชิงพุทธ 

ไชยสิทธิ์ อุดมโชคนามอ่อน  ปริวัตร ป้องพาล  ทรงศักดิ์ จีระสมบัต ิ สัญญา เคณาภูมิ  พระมหาจิตนเรศ วุฑฺฒิธมโฺม 

1. ทุกข์ ความทุกข์ สภาพที่ทนได้ยาก สภาวะที่บีบคั้น สภาวะที่ขัดแย้ง บกพร่อง ขาดแก่นสารและความ
เที่ยงแท้ ในความหมายของการบริหารการพัฒนาเชิงพุทธ ก็คือสิ่งที่ท าให้เกิดปัญหาในการด าเนินงานหรือ
กิจการต่าง ๆ 2. สมุทัย เหตุเกิดแห่งทุกข์สาเหตุให้ทุกข์เกิด ได้แก่ ตัณหา ความทะยานอยาก ความดิ้นรน 
ความเสน่หาในอารมณ์ จ าแนกเป็น 3 ประเภท คือ กามตัณหา คือ ความทะยานอยากด้วยอ านาจความใคร่ 
หมายถึงความอยากในอารมณ์มีรูป เป็นต้น ที่เกิดขึ้นด้วยประสาทสัมผัสทั้ง 5 (ตา หู จมูก ลิ้น กาย) 
ภวตัณหา คือ ความทะยานอยากเป็นโน่นเป็นนี่ หมายถึงความอยากในภาวะของตัวตนที่จะได้จะเป็นอย่างใด
อย่างหนึ่ง อยากเป็น อยากคงอยู่ตลอดไป ความติดใจอยู่ในรูปภพ ในทางการบริหารการพัฒนา ก็คือ สาเหตุ
ที่ท าให้เกิดอุปสรรค์ต่างๆในการบริหารการพัฒนา 3. นิโรธ ความดับทุกข์ ความดับตัณหาได้อย่างสิ้นเชิง 
ภาวะที่ตัณหาดับสิ้นไป ภาวะที่เข้าถึงได้เมื่อก าจัดอวิชชา ส ารอกตัณหาสิ้นแล้ว ภาวะที่หลุดพ้น สงบ ปลอด
โปร่ง เป็นอิสระ หรือเรียกว่า ภาวะนิพพาน การบรรลุนิพพาน คือ ความดับเพลิงทุกข์เพลิงกิเลสได้โดย
เบ็ดเสร็จเด็ดขาด ในด้านการบริหารการพัฒนา ก็คือ เป้าหมายที่จะว่างแนวทางในการแก้ไขให้ภารกิจใน
กิจการนั้นผ่านไป หรือส าเร็จนั้นเอง และ 4. มรรค ข้อปฏิบัติให้ถึงความดับทุกข์ หรือเรียกว่า อริยมรรค หมา
ถึงปัญญาอันเห็นชอบว่า สิ่งนี้เป็นทุกข์ สิ่งนี้เป็นเหตุให้เกิดทุกข์ สิ่งนี้คือความดับทุกข์ สิ่งนี้คือทางให้ถึงความ
ดับทุกข์ (ที.ม. (ไทย) 10/299/348, ม.มู. (ไทย) 12/149/123.) ในเรื่องการบริหารการพัฒาคือกระบวนการ
แห่งความส าเร็จซึ่งมีวิการท างาน วิธีการแก้ปัญหา จนน าไปสู่การพัฒนาสู่ความเป็นเลิศนั้นเอง 
 อาจกล่าวได้ว่าการบริหารเชิงพุทธนั้น ผู้บริหารจะต้องจะต้องมีลักษณะ 3ประการคือ จักขุมาเป็นผู้
ที่มีสายตาที่ยาวไกลหรือมีวิสัยทัศน์ วิทูโรคือเป็นผู้ที่จัดการธุระได้ดีกล่าวคือเป็นคนที่สามารถจัดการ
บริหารงานได้เป็นอย่างดี มีความคล่องตัวและต้องเป็นผู้มีนิสยสัมพันธ์ คือเป็นคนที่มีมนุษยสัมพันธ์ที่ดี
สามารถปรับตัวเข้ากับ เพื่อนร่วมงาน ลูกน้องหรือผู้ที่มาติดต่อได้อย่างดีผู้บริหารที่ดีจะต้องมีหลักการบริหาร
ที่ดีด้วย ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ใน ปาปณิกสูตร 3 ประการ (องฺ.เอก.(ไทย), 20/459/133,134) ดังนี้       
1) จักขุมา หมายถึง มีปัญญามองการณ์ไกล หรือเป็นผู้ที่มีสายตาที่ยาวไกลหรือมีวิสัยทัศน์ 2)วิธูโร หมายถึง 
เป็นผู้ที่จัดการธุระได้ดีกล่าวคือ เป็นคนที่สามารถจัดการบริหารงานได้เป็นอย่างดี มีความคล่องตัว มีความ
เชี่ยวชาญเฉพาะด้าน 3) นิสัยสัมปันโน หมายถึง พึ่งพาอาศัยคนอื่นได้ เพราะเป็นคนที่มีมนุษยสัมพันธ์ที่ดี
สามารถปรับตัวเข้ากับเพื่อนร่วมงาน ลูกน้องหรือผู้ที่มาติดต่อได้อย่างดี  

 ซึ่งในปัจจุบันการบริหารงานหรือการจัดการองค์กร มีความจ าเป็นต้องใช้ศาสตร์ในการบริหารงาน
อย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ เนื่องจากโลกในยุคปัจจุบันเป็นระบบทุนนิยมหรือบริโภคนิยมที่แสวงหาก าไร และมีการ
แข่งขันเพื่อให้เหนือกว่าคู่แข่งทั้งในเชิงบริหารงานและการพัฒนาองค์กร ให้บรรลุผลตามเป้าหมายของ
องค์กรจึงมีหลักการบริหารสมัยใหม่เข้ามาเป็นกลยุทธ์ หรือหลักการในการบริหารจัดการในขณะเดียวกันก็มี
นักวิชาการทางตะวันตกก าลังสนใจหลักการในทางพระพุทธศาสนามาผสมผสานและประยุกต์ใช้กับหลักการ
บริหารจัดการ เพราะเขาถือว่า การที่จะใช้หลักการ วิธีการหรือเทคนิค ของนักวิชาการชาวตะวันตก ซึ่ง
พัฒนาการการบริหารจัดการมานั้นยังเป็นหลักการที่ยังยึดกับวัตถุ รวมทั้งมีผู้แพ้ผู้ชนะเป็นการบริหารจัดการ
ที่มุ่งหวังก าไรและการแข่งขัน ดังนั้นเมื่อนักวิชาการทางตะวันตกได้เข้ามาศึกษาพระพุทธศาสนาท าให้เขารู้ว่า
ศาสตร์แห่งการบริหารจัดการที่ยั่งยืนและด ารงความเป็นมนุษย์ที่จะอยู่ร่วมกันโดยสันติสุขนั่น การพัฒนา
ระบบการบริหารงานสมัยใหม่และในการบริหารจัดการองค์กรให้สอดคล้องกับการเปลี่ยนแปลงทางสังคม
โดย เฉพาะการพยายามให้ เกิ ด  “การมี ส่ วนร่ วม  (Participation)” มากขึ้ น  “การให้อ านาจ 
(Empowerment)” “การเข้าไปเกี่ยวข้อง (Involvement)” “การท างานเป็นทีม (Teamwork)” ทั้งหมด
จะต้องพัฒนา ไปพร้อม ๆ กัน โดยผ่านกระบวนการจัดการอย่างมีประสิทธิภาพเพื่อให้เกิดความมั่นใจจาก 
องค์ประกอบส าคัญข้างต้น คือ บุคคล (man) เงิน (money) วัสดุอุปกรณ์ (materials) มีการประสาน
ประโยชน์ สร้างความร่วมมือการกระจายอ านาจที่เหมาะสมจะเป็นแนวทางในการบริหารจัดการสมัยใหม่



 
177 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 9 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2561) 
 

เพื่อน าองค์กรเข้าสู่โลกาภิวัฒน์และความได้เปรียบในเชิงแข่งขัน ของระบบทุนนิยมในปัจจุบัน ซึ่งไม่อาจ
หลีกเลี่ยงได้ดัง หลักสัปปุริสธรรมส าหรับการบริหารงานยุคใหม่หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเป็นค าสอน
ขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าที่ยังทันสมัยอยู่จนถึงปัจจุบันและในอนาคตคือหลักสัปปุริสธรรมที่
พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ใน ธัมมัญญูสูตร อันเป็นแนวทางในการบริหารจัดการยุคใหม่เพื่อประกอบการ
พิจารณาว่าหลักการบริหารยุคใหม่ มิได้มุ่งหวังก าไรหรือการแข่งขันเพียงอย่างเดียว แต่ได้บรรจุหลักการที่
สร้างความยั่งยืนการไม่เบียดเบียน การอยู่ร่วมกันอย่างสงบสันติ  

ทั้งนี้มีอริยสัจ 4 ประการนี้ เป็นวิธีการแห่งปัญญา ซึ่งด าเนินการแก้ปัญหาตามเหตุผล ตามปัจจัย 
เป็นการแก้ปัญหาต่าง ๆ ของบุคคลด้วยปัญญาของตัวบุคคลเอง ไม่ต้องอาศัยการดลบันดาลจากสิ่งศักดิ์สิทธิ์
ทั้งหลาย เป็นความจริงที่เกี่ยวกับชีวิตของคนทุกคน ไม่ว่าจะอยู่ในสถานที่ใด อยู่ในเพศภาวะใด จะต้อง
ประสบด้วยกันทั้งสิ้น เป็นหลักความจริงที่เป็นกลางที่ติดเนื่องสัมพันธ์กับชีวิตของบุคคลตลอดเวลา ไม่ว่า
บุคคลจะแสวงหาวิธีการแก้ปัญหาชีวิตขึ้นมาใหม่แล้วสูญสลายไปอย่างไร หลักนี้ยังคงอยู่ไม่เปลี่ยนแปลง 
ฉะนั้น อริยสัจ 4 จึงเป็นหลักความจริงอันประเสริฐ หลักความจริงอันมั่นคง โดยเฉพาะในการแก้ปัญหาชีวิต
มนุษย์ในสังคม เราสามารถน าหลักอริยสัจ 4 มาประยุกต์ใช้ในการแก้ปัญหาชีวิตและทรัพยากรมนุษย์ได้ดี
มาก (ธิติวุฒิ หมั่นมี: gotoknow, (ออนไลน์) 30 เมษายน 2559) 
 และกระบวนการบริหารที่เรียกว่า “POSDCORB” ไว้ 7 ประการ คือ 1. การวางแผนงาน 
(Planning) หมายถึง องค์กรควรจะก าหนดแผนงานกิจการ เพื่อให้ หมู่สมาชิก หรือบุคลากรในองค์กรมี
ทิศทางในการปฏิบัติงานหรือท างานร่วมกันอย่างกลมกลืนไปในทางเดียวกัน 2. การจัดองค์การ (Organizing) 
คือ การจัดการโครงสร้างองค์กรให้มีสายบังคับบัญชา ที่คล่องตัว การเชื่อมสายบังคับบัญชาให้แน่นแฟ้น และ
มีความจงรักภักดีต่อองค์กร เพื่อสนับสนุนนโยบายของผู้บริหารในระดับสูงเป็นอย่างดี 3. การบริหารงาน
บุคคล (Staffing) การส่งเสริมและพัฒนาการบริหารทรัพยากรมนุษย์ในองค์กร เพื่อเพิ่มประสิทธิภาพในการ
ปฏิบัติงานขององค์กร 4. การวินิจฉัยสั่งการ (Directing) องค์กรต้องมีการวินิจฉัยสั่งการที่รวดเร็วแม่นตรง 
รวมทั้งข้อมูลข่าวสารที่ทันสมัย เพื่อเป็นข้อมูลในการตัดสินใจของผู้บริหารองค์กร เพื่อเพิ่มประสิทธิภาพและ
ประสิทธิผลขององค์กร 5. การประสานงาน (Co–ordinations) เป็นการประสานงานในเชิงระบบในองค์กร 
หรือ นอกระบบนอกองค์กร เพื่อให้องค์กรสามารถด าเนินกิจการอย่างมีประสิทธิภาพ ตรงตามนโยบายและ
วัตถุประสงค์ขององค์กร เพื่อแก้ไขปัญหาความขัดแย้ง ทั้งในองค์กรและนอกองค์กร 6. การเสนอรายงาน 
(Reporting) องค์กรจะต้องมีการตรวจสอบข้อมูลผลการปฏิบัติงานอย่างมีประสิทธิภาพ การรายงานข้อมูล
อยา่งสม่ าเสมอ และเป็นข้อมูลที่เป็นมาตรฐาน เที่ยงตรง มีมาตรวัด รวมทั้งการใช้เทคโนโลยีที่ทันสมัยเข้ามา
สนับสนุนข้อมูล จะท าให้การบริหารองค์กรได้อย่างแม่นตรง รวดเร็วต่อผู้บริหาร และ 7. การจัดท า
งบประมาณ (Budgeting) องค์กรควรจัดท าระบบบัญชี และงบประมาณเป็น แบบมาตรฐาน ซึ่งสามารถ
ตรวจสอบระบบบัญชี (Balance Sheet) ได้อย่างมีระบบในการบริหารงานองค์กร  
 เพราะหลักการบริหารเชิงพุทธศาสตร์มิได้มุ่งหวังก าไร หรือการแข่งขัน เพียงอย่างเดียว แต่ได้บรรจุ
หลักการที่สร้างความยั่งยืน การไม่เบียดเบียน การอยู่ร่วมกันอย่างสงบสันติ มีความเมตตาต่อกัน และรู้เท่า
ทันโลก โดยมิได้ปฎิเสธกระแสโลกาภิวัตน์ หรือระบบทุนนิยมในปัจจุบัน แต่ให้ยึดหลักการอยู่ร่วมกันและ
รู้เท่าทันโลก หลักสัปปุริสธรรม ที่เกี่ยวข้องกับการบริหารจัดการ มี 7 ประการ คือ 1. ธัมมัญญุตา (Knowing 
the Law, Knowing the Cause) ความเป็นผู้รู้จักเหตุ คือ รู้ความจริง รู้หลักการ รู้กฎเกณฑ์ รู้กฎแห่งธรรม
ได้ รู้กฎเกณฑ์แห่งเหตุผล และรู้จักหลักการที่จะท า ให้เกิดผล รวมความว่า การบริหารจัดการในองค์กร 
ผู้บริหารจ าเป็นต้องพิจารณาข้อเท็จจริงอย่างถูกต้อง เพื่อบรรลุเป้าหมายขององค์กรให้มีประสิทธิภาพ 
ประสิทธิผล รู้จักการวิเคราะห์ความจริงที่เกิดขึ้น ตามธรรมชาติ อันว่า “ สิ่งทั้งหลายเกิดขึ้น ตั้งอยู่ดับไป เป็น
ธรรมดา “ โดยพิจารณาหลักการและเกณฑ์แห่งเหตุผลมาบริหารจัดการองค์กร 2. อัตถัญญุตา (Knowing 



 
178 การบริหารการพัฒนาเชิงพุทธ 

ไชยสิทธิ์ อุดมโชคนามอ่อน  ปริวัตร ป้องพาล  ทรงศักดิ์ จีระสมบัต ิ สัญญา เคณาภูมิ  พระมหาจิตนเรศ วุฑฺฒิธมโฺม 

the Meaning, Knowing the Purpose) ความเป็นผู้รู้จักผล หรือความมุ่งหมาย คือรู้ความหมาย รู้ความมุ่ง
หมาย รู้ประโยชน์ที่ประสงค์ รู้จักผลที่เกิดขึ้น สืบเนื่องจากการกระท าตามหลัก หมายถึง การบริหารงาน
องค์กรให้บรรลุถึงวัตถุประสงค์ และรู้ถึงประโยชน์ของ องค์กรที่น าไปสู่ความมั่นคง และไม่มีผลกระทบใด ๆ 
ต่อองค์กร ในที่นี้ก็หมายถึงการมีแผนงานที่ดี การวางแผนที่วิเคราะห์ผลกระทบด้านต่าง ๆ 3. อัตตัญญุตา 
(Knowing Oneself) ความเป็นผู้รู้จักตน คือ รู้จักเราว่าเรานั้น โดยฐานะภาวะเพศ ความรู้ ความสามารถ 
และคุณธรรมเป็นอย่างไร และเท่าใด แล้วประพฤติให้เหมาะสม และรู้จักที่จะปรับปรุงต่อไป ในที่นี้หมายถึง 
รู้จักองค์กรที่เราบริหารเป็นอย่างดีว่ามีจุดด้อย จุดแข็งอย่างไร มีขีดความสามารถอย่างไร และรู้จักการ
ปรับปรุงองค์กรให้ทันต่อเหตุการณ์ที่มีผลกระทบ รวมทั้งการบริหาร ความแตกต่างที่จะท าให้องค์กรเป็นเลิศ 
มีประสิทธิภาพ และมั่นคงถาวร 4. มัตตัญญุตา (Moderation, Knowing how to be temperate) ความผู้
รู้จักประมาณ คือ ความพอดีในการจ่ายโภคทรัพย์ ในที่นี้หมายถึงการบริหารการเงิน หรือการขยายกิจการ 
ต้องพิจารณาให้รู้จักประมาณในความเพียงพอขององค์กร ขีดความสามารถขององค์กร ขีดความสามารถของ
ทรัพยากรมนุษย์ในองค์กร รวมทั้งการแข่งขั้นที่รอบคอบและรู้จักประมาณขีดความสามารถขององค์กร      
5. กาลัญญุตา (Knowing the Proper time) ความเป็นผู้รู้จักกาล คือ รู้กาลเวลา อันเหมาะสม และ
ระยะเวลาในการประกอบกิจ ในที่นี้หมายถึง การบริหารจัดการ จะต้องมีความเข้าใจถึงระยะเวลาที่
เหมาะสม การสร้างโอกาสขององค์กรจะต้องพิจารณาถึงสถานการณ์ในเวลานั้น ๆ ว่า ควรจะด าเนินการ
อย่างไร อะไรควรงด อะไรควรกระท า เวลาใดควรขยายกิจการ หรือช่วงเวลาใดที่จะบริหารองค์กรให้ประสบ
ผลส าเร็จต่อองค์กรมากที่สุด 6. ปริสัญญุตา (Knowing the Assembly, Knowing the Society) ความเป็น
ผู้รู้จัก ชุมชน คือ รู้กริยาที่จะประพฤติต่อชุมชนนั้น ว่าควรจะด าเนินการอย่างไร การบริหารจัดการ 
จ าเป็นต้อง ปฏิสัมพันธ์กับองค์กรต่างๆ ทั้งที่เป็นพันธมิตร และคู่แข่ง การสร้างสรร หรือการประสานงานกับ
ชุมชน หรือกลุ่มบุคคลที่มีผลต่อองค์กร ก็คือเข้าถึง เข้าใจ และพัฒนา เป็นการบริหารจั ดการที่สร้าง
ความสัมพันธ์ด้วยเมตตา ความเอ้ือเฟื้อเผื่อแผ่ต่อชุมชน หรือสาธารณะชน จะเป็นภาพลักษณ์ที่ดีขององค์กร 
และ 7. ปุคคลัญญุตา (Knowing the individual, Knowing the different individuals) ความเป็นผู้รู้จัก
บุคคล คือ รู้จักความแตกต่างของบุคคลว่าโดยอัธยาศัย ความสามารถ และคุณธรรม ตลอดถึงรู้ใน
ความสามารถของบุคคล และใช้มอบงานที่เหมาะสมให้การบริหารจัดการในการรู้บุคคล เปรียบเสมือนการ
พัฒนาและบริหารทรัพยากรมนุษย์ที่จะต้องมีการพัฒนา และบริหารบุคคลในองค์กรให้มีความรู้
ความสามารถ และภักดีต่อองค์กร มีความสามัคคี สร้างความเป็นธรรม และเสมอภาคให้แก่ บุคลากรใน
องค์กร รวมถึงการท างานเป็นหมู่คณะ การติดต่อสื่อสารกับบุคคลต่างๆ ด้วยความเป็นมิตรไมตรี รวมทั้งมี
ความจริงใจต่อกัน  
 

 
บทสรุป 
 จะกล่าวได้ว่าการบริหารเป็นค าที่มีลักษณะพหุมิติที่มีความหมายแตกต่างกันไป แต่สิ่งส าคัญร่วมกัน
ของการบริหารก็คือ การบริหารเกี่ยวข้องกับสิ่ง 3 ประการ ได้แก่ จุดมุ่งหมาย ทรัพยากรที่มีอยู่จ ากัดและคน 
โดยมีขอบเขตหน้าที่และลักษณะส าคัญที่ชัดเจน ในด้านวิวัฒนาการของแนวคิดการบริหารก็มีมายาวนาน
จากแนวคิดและวิธีการทางการบริหารดังกล่าวมาข้างต้นทั้งหมด สามารถน ามาสรุปกระแสแนวคิดทางการ
บริหารที่ส าคัญได้ 3 แนว คือ  การบริหารแบบมุ่งงาน ผู้บริหารจะให้ความส าคัญต่อปัจจัยการผลิตต่าง ๆ ที่
เกี่ยวข้องกับการท างาน ได้แก่ เครื่องจักร วัสดุ อุปกรณ์ และลักษณะงานที่ท า ประสิทธิภาพการท างานจะ
เกิดขึ้นได้ต้องมีการก าหนดหรือเลือก “วิธีการท างานที่ดีที่สุด” ที่จะช่วยท าให้มีการใช้เครื่องจักรและ
เครื่องช่วยอื่น ๆ ในการท างานอย่างมีประสิทธิภาพมากที่สุด 2) การบริหารแบบมุ่งคน ตามแนวคิดนี้



 
179 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 9 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2561) 
 

ผู้บริหารให้ความส าคัญแก่ “คน” โดยถือว่าคนเป็นปัจจัยการบริหารที่มีความส าคัญมากที่สุดและมีความเชื่อ
ว่า งานทุกอย่างที่ท าไปจะประสบผลส าเร็จหรือไม่นั้นขึ้นอยู่ที่ “คน “และ 3) การบริหารแบบมุ่งสถานการณ์ 
เป็นแนวคิดใหม่ที่เกิดระยะหลังอันเนื่องมาจากองค์การมีขนาดใหญ่มีความสลับซับซ้อน ขาดความสามารถใน
การปรับตัวให้เข้ากับสภาพแวดล้อมที่เปลี่ยนแปลไป การบริหารงานตามแนวคิดนี้เน้นวิธีการให้องค์การปรับ
โครงสร้าง กระบวนการและพฤติกรรมองค์การให้เข้ากับสภาพแวดล้อมหรือสถานการณ์ต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นได้ดี
ที่สุดอย่างไรก็ตาม การบริหารในปัจจุบันนี้มักจะมีแนวคิดทั้งสามผสมผสานหรือสอดแทรกอยู่ มิได้แยกกัน
โดยเด็จขาดซึ่งคนที่เก่งเรียน สติปัญญาดี มีทักษะการตัดสินใจที่เฉียบขาด แก้ปัญหาได้จริง  
 เพราะการบริหารงานภาครัฐนั้นผู้บริหารจะต้องมีจิตส านึกที่ดีในการบริหารงานภาครัฐตามแนวทาง
พุทธนั้นต้องเน้นที่ผู้บริหารเป็นส าคัญ คือผู้บริหารต้องมีจิตส านึกในทางที่ดีและเป็นตัวอย่างที่ดีขององค์กร
ด้วย จึงต้องควรมีจิตน านึกในด้านต่อไปนี้ คือ 1) ความซื่อสัตย์เป็นจริยธรรมทั้งของการบริหารภาครัฐและ
ของผู้บริหารความซื่อสัตย์ในการบริหารงานคือความซื่อสัตย์ของผู้บริหาร 2) กฎหมายเป็นที่ยอมรับกันว่า
กฎหมายไม่สามารถอุดช่องโหว่การบริหารของผู้บริหารที่จะแสวงหาผลประโยชน์ให้กับตนเองได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ 3) ความเป็นธรรม บอกยากว่าความเป็นธรรมคืออะไรบ้าง แต่พอจะประมาณการได้ว่าความ
เป็นธรรม คือการยอมรับในสิ่ งต่าง  ๆ ร่วมกัน บนพื้นฐานของความพอใจของทุกฝ่าย เป็นต้น                  
4) ประสิทธิภาพ เป็นเรื่องเข้าใจง่ายและจริยธรรมของการบริหารงานที่ถกเถียงกันเกี่ยวกับเรื่องนี้คือ ในตัว
ประสิทธิภาพเองอาจไม่สอดคล้องกับจริยธรรม จริยธรรมไม่ว่าจะเป็นเรื่องความซื่อสัตย์ความโปร่งใสหรือ
ความเป็นธรรมเป็นเรื่องเข้าใจง่ายและเป็นจริยธรรมของการบริหารงาน 5) ความมั่นคงของรัฐเราใช้
จริยธรรมในการบริหารเพื่อผลประโยชน์ของรัฐความมั่นคงของรัฐคือผลประโยชน์ของรัฐ 6) ค่านิยมมี
ผลกระทบโดยตรงต่อจริยธรรม ค่านิยมของคนไทยที่ชัดเจนในปัจจุบัน คือส่วนใหญ่ยังเชื่อว่า ความร่ ารวย 
สามารถสร้างชื่อเสียง เกียรติยศ และฐานะได้จึงเป็นค่านิยมที่ผิด จึงควรสร้างค่านิยมในทางที่ถูกต้อง ซึ่งมี
การการแก้ปัญหาการบริหารตามแนวทางพุทธธรรมนั้น อาจกล่าวได้ว่าพระพุทธศาสนาจะไม่กล่าวว่าระบบ
การปกครองแบบใดดีที่สุด แต่จะชี้ให้เห็นว่าระบบการเมืองการปกครองใดก็ตามไม่ว่าจะเป็นราชาธิไตย       
ประชาธิไตยหรือสังคมนิยม หากผู้ปกครองในระบอบนั้น ๆ มีธรรมะและใช้ธรรมะเป็นหลักในการปกครอง
ย่อมท าให้ระบบนั้น ๆ พลอยชอบธรรมไปด้วย ตรงกันข้ามหากผู้ปกครองในระบอบนั้น ๆ ขาดธรรมะหรือไม่
ใช้ธรรมะเป็นหลักในการปกครองระบบปกครองนั้นจะขาดความชอบธรรมในทันที ดังนั้นธรรมะหรือไม่ใช่
ธรรมะเป็นหลักในการปกครองระบบการปกครองนั้น ๆ จะขาดความชอบธรรมในทันที ดังนั้นธรรมะจึงเป็น
ธรรมหัวใจหลักของการปกครองทุกระบบตัวอย่าง เช่น หลักทศพิธราชธรรมในระบอบประชาธิปไตยและ
หลักอปริหานิยธรรมในระบอบอภิชนาธิปไตยที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ เพื่อให้เหมาะกับระบอบการ
ปกครองในสมัยนั้น ๆ ในประเด็นนี้จะได้ข้อสรุปเป็นภาพรวมว่า การเมืองการปกครองจะดีหรือไม่อยู่ที่
ผู้ปกครองว่ามีธรรมะหรือใช้ธรรมน าหน้าการเมืองหรือไม่ถ้าผู้ปกครองทุกระดับมีธรรมะ หรือใช้ธรรมะเช่น
อริยสัจ 4 เป็นต้น เป็นหลักในแก้ปัญหาการบริหารบ้านเมืองและเป็นหลักการันตีได้ว่าประเทศชาติจะมีความ
มั่นคงเจริญรุ่งเรืองและพัฒนาก้าวไกลเป็นอารยะประเทศอย่างแท้จริงเมื่อนั้นปัญหาเกี่ยวกับการเมืองการ
ปกครองก็จะหมดไปในที่สุด 

ฉะนั้นการบริหารในยุคปัจจุบันนี้เนื่องจากมนุษย์ต้องประสบปัญหาอยู่เสมอ ควรเลือกทางออกที่จะ
ไปสู่การแก้ปัญหาทางการบริหารถือว่าไม่มีวิธีใดที่ดีที่สุด (There is one best way) โดยมุ่งเน้นบริหารตาม
สถานการณ์ต่างหากที่จะเป็นตัวก าหนดว่าควรจะใช้การบริหารแบบใด ถ้ามีความสัมพันธ์ระหว่างองค์การกับ
สภาพแวดล้อมขององค์การและเป็นส่วนขยายของทฤษฎีระบบว่า ทุก ๆ ส่วนจะต้องสัมพันธ์กัน ขั้นตอนที่
สถานการณ์บางครั้งจะต้องใช้การตัดสินใจอย่างเฉียบขาด บางสถานการณ์ต้องอาศัยการมีส่วนร่วมในการ
ตัดสินใจ บางครั้งก็ต้องค านึงถึง หลักมนุษยธรรมและแรงจูงใจ บางครั้งต้องค านึงถึงเป้าหมายหรือผลผลิต



 
180 การบริหารการพัฒนาเชิงพุทธ 

ไชยสิทธิ์ อุดมโชคนามอ่อน  ปริวัตร ป้องพาล  ทรงศักดิ์ จีระสมบัต ิ สัญญา เคณาภูมิ  พระมหาจิตนเรศ วุฑฺฒิธมโฺม 

ขององค์กรเป็นหลัก การบริหารจึงต้องอาศัยสถานการณ์เป็นตัวก าหนดในการตัดสินใจ  เป็นการถือว่าการ
บริหารจะดีหรือไม่ขึ้นอยู่กับสถานการณ์ ผู้บริหารจะต้องพยายามวิเคราะห์สถานการณ์ให้ดีที่สุด เป็นการ
ผสมผสานแนวคิดระหว่างระบบปิดและระบบเปิด และยอมรับหลักการของทฤษฎีระหว่างทุกส่วนของระบบ
จะต้อง สัมพันธ์ และมีผลกระทบซึ่งกันและกัน สถานการณ์จะเป็นตัวก าหนดการตัดสินใจและรูปแบบการ
บริหารที่เหมาะสม ค านึงถึงสิ่งแวดล้อมและความต้องการของบุคคลในหน่วยงานเป็นหลักมากกว่าที่จะ
แสวงหาวิธีการอันดีเลิศมาใช้ในการท างาน โดยใช้ปัจจัยทางด้านจิตวิทยาในการพิจารณาด้วย เน้นให้
ผู้บริหารรู้จักใช้การพิจารณาความแตกต่างที่มีอยู่ในหน่วยงาน คือ 1) เข้าใจความแตกต่างระหว่างบุคคล 2) 
เข้าใจความแตกต่างระหว่างระเบียบกฎเกณฑ์ วิธีการ กระบวนการและการควบคุมงาน 3) เข้าใจความ
แตกต่างระหว่างความสัมพันธ์ของบุคคลในองค์กร และ 4) เข้าใจความแตกต่างระหว่างเป้าหมายการ
ด าเนินงานขององค์การเมื่อเข้าใจในความแตกต่างเหล่านี้แล้วก็จะสามารถน ามาประยุกต์กับบุคคลและ
องค์กรตามความแตกต่างและศักยภาพของแต่ละบุคคลสามารถสอดคล้องประกันไปได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
การเรียนรู้นิสัยของคนนับว่าเป็นสิ่งส าคัญในการติดต่อสื่อสาร หรือผู้ร่วมงาน หากรู้ว่าคนที่เราจะเกี่ยวข้อง
ด้วยมีนิสัยอย่างไร การเตรียมการต่างๆ เพื่อให้ถูกกับนิสัยของเขา หรือไม่ให้ขัดใจไว้ก่อนหรือถ้าหากจ าเป็นก็
ให้ผิดใจน้อยที่สุด ก็จะท าให้เกิดปัญหาน้อย มีความส าเร็จมากที่สุด  
 
เอกสารอ้างอิง 
ติน ปรัชญพฤทธิ์.  (2544).  การบริหารพัฒนา ความหมาย เนื้อหาแนวทางและปัญหา . (พิมพ์ครั้งที่ 5).  

กรุงเทพฯ:  ส านักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช.  (2541).  การบริหารและการพัฒนาองค์กร:. (พิมพ์ครั้งที่ 7).  นนทบุรี: 

มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช.  
เรืองวิทย์ เกษสุวรรณ.  (2558).  การบริหารการพัฒนา.  (พิมพค์ร้ังที่ 2).  กรุงเทพฯ.      
พระธรรมโกศาจารย์. (ประยูร ธมฺมจิตฺโต).  (2549).  พุทธวิธีการบริหาร.  (พิมพ์พิเศษ 5 ธันวาคม).   
            กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมพงษ์ เกษมสิน.  (2514).  การบริหาร.  (พิมพ์ครั้งที่ 3).  กรุงเทพฯ: เกษมสุวรรณ.  
ธงชัย สันติวงษ์.  (2528).  หลักการบริหาร:คิดและท าอย่างผู้จัดการใหญ่.  กรุงเทพฯ: เอเชียเพรส.     
พะยอม วงสารศรี.  (2530).  องค์การและการจัดการ.  กรุงเทพฯ: พรานนกการพิมพ์. 
สมาน รังสิโยกฤษฎ์และสุธี สุทธิสมบูรณ์.  (2522).  หลักการบริหารเบื้องต้น.  กรุงเทพฯ: อักษรสารการ

พิมพ์.  
ธงชัย สันติวงษ์.  (2528).  หลักการบริหารคิดและท าอย่างผู้จัดการใหญ่.  กรุงเทพฯ: เอเชียเพรส. 
พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต).  (2549).  พุทธวิธีในการบริหาร.  กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต),  (2546).  พจนานุกรมพุทธศาสตร์ (ฉบับประมวลธรรม). (พิมพ์ครั้งที่ 12).

กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต).    (2549).  พุทธวิธีในการบริหาร. (พิมพ์พิเศษ 5 ธันวาคม). 

กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
จ ารัส จันทร์แสงศรี.  (2552).  หลักการบริหารงานสมัยใหม่กับหลักการบริหารงานเชิงพุทธศาสตร์: บทความ

พิเศษกรุงเทพฯ: สมาคมฟันด าบสมัครเล่นแห่งประเทศไทย. 
สมหวัง วิทยาปัญญานนท์.  (2531).  บริหารเชิงพุทธแนวท่านพุทธทาส. กรุงเทพฯ: สุขภาพใจ. 

http://www.thaifencing.org/index.php?option=com_content&view=article&id=258:2009-09-08-18-45-53&catid=88:2009-08-17-13-05-20&Itemid=57


 
181 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 9 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2561) 
 

ธงชัย สนัติวงษ์.  (2528).  หลักการบริหาร คิดและท าอยา่งผู้จดัการใหญ่ (ภาคภาษาอังกฤษ).  กรุงเทพฯ: 
เอเชียเพรสการพิมพ์.  

 
 2. อ้างอิงเว็บไซต์ 
ธิติวุฒิ หมั่นม.  การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ตามหลักพุทธธรรม.  สืบค้นเมื่อ 30 เมษายน 2559 จาก 

https://www.gotoknow.org/posts/582132. 
อาษา เมฆสวรรค,์ (ออนไลน)์ 24 เมษายน 2559 จาก http://www.wikiwand.com/th. 

/%E0%B8%AD%E0%B8%B2%E0%B8%A9%E0%B8%B2_%E0%B9%80%E0%B8%A1%
E0%B8%86%E0%B8%AA%E0%B8%A7%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%84%E0%
B9%8C.Tutor Detail, (ออนไลน์) 24 เมษายน 2559 จาก 
http://www.dekdern.com/Education/Tutor/TotorDetail.aspx?TutorID=6&IDD=44 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. สืบคน้เมื่อ18 กันยายน   
2561 จาก                      

http://84000.org/tipitaka/dic/d_seek.php?text=%CA%D1%C1%C1%D1%BB%BB%B8
%D2%B9 &detail=on#find1 

 
 3. Translated Thai References 
J.D.Dunn and Roland Kelldy.  (1973).  Management Essentials: New York : McGraw-Hill 

Book, Co. 
R.D. Agarwal.  (1982, p.4).  Organization and Management: New Delgi : Ta TaMcgraw-Hill 

Publishing Co., Ltd., 
Warren B.Brown and Dennis J. Moberg, Organization Theory and Management : A Macro 

Approach. Toronto : John Wiley Sons, p. 6. 
 
 
 

 

https://www.gotoknow.org/posts/582132
http://www.dekdern.com/Education/Tutor/TotorDetail.aspx?TutorID=6&IDD=44
http://84000.org/tipitaka/dic/d_seek.php?text=%CA%D1%C1%C1%D1%BB%BB%B8%D2%B9%20&detail=on#find1
http://84000.org/tipitaka/dic/d_seek.php?text=%CA%D1%C1%C1%D1%BB%BB%B8%D2%B9%20&detail=on#find1

