
“พระโฉมยงองค์ยุขัน” 
บทละครนอกเรื่องยุขัน : สันนิษฐานเรื่องสมัยการแต่งตอนรักของยุขันกับนางประวะลิ่ม 

“Phrachomyongongyukhan” 
Yukhan Lakhon Nok: Presumption of authored period of Yukhan 

 and Nangprawalim’s love scene 
 

ชนัญชิดา บุญเหาะ 

Chananchida Boonhor 
*  นักศึกษาระดับดุษฎีบณัฑิต สาขาวิชาภาษาไทย คณะอักษรศาสตร์ มหาวิทยาลยัศิลปากร 
1   1doctoral student, Department of Thai, Faculty of Arts Silpakorn University,  

c.boonhor@gmail.com 
 

Received: July 14, 2019            Revised: November 7, 2019         Accepted: November 11, 2019 
 

บทคัดย่อ 

บทความฉบับนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาบทละครนอกเรื่องยุขันฉบับกรมศิลปากรที่กล่าวถึงเรื่องราวใน
ส่วนท้ายคือ เรื่องรักของยุขัน เป็นต้นมาโดยวิธกีารอ่านละเอียด (Close reading) และเปรียบเทียบตัวบทกับวรรณคดี
ประเภทบทละครสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้นทั้งในด้านอักขรวิธี ลักษณะการแต่งตามบทละครนอกแบบหลวง อนุภาค
เหตุการณ์ต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องสัมพันธ์กัน ผลการศึกษาพบว่า บทละครเรื่องยุขันน่าจะแต่งเสร็จสมบูรณ์ภายหลังรัช
สมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกอย่างแน่ชัดด้วยเหตุผลหลายประการ ทั้งในด้านอักขรวิธี  ลักษณะการ
แต่งตามบทละครนอกแบบหลวง การมีเนื ้อหาที ่น ่าจะได้รับอิทธิพลมาจากเรื ่องอิเหนา บทพระราชนิพนธ์
พระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้านภาลัยทั้งยังมีการใช้เครื่องแต่งกายแบบใหม่ที่ประดิษฐ์ขึ้นใหม่ในรัชสมัยเดียวกัน 
ทั้งนี้ หากพิจารณาตามหลักฐานการอ้างถึงและการหยิบยืมแนวคิดจากวรรณคดีเรื่องต่าง ๆ ก็อาจสันนิษฐานต่อไปได้
ว ่า บทละครเรื ่องดังกล่าวอาจแต่งขึ ้นในระหว่างรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระนั ่งเกล้าเจ้าอยู ่หัวถึงรัชสมัย
พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว เนื่องจากในช่วงเวลาดังกล่าว แม้พระมหากษัตริย์โปรดฯให้เลิกละครหลวง 
แต่กลับเป็นช่วงเวลาที่การละครเฟื่องฟูมาก  จนภายหลังมีการเปิดกว้างด้านวัฒนธรรมการบันเทิงในหมู่ราษฎรอย่าง
เสรี เป็นไปได้ว่ากลุ่มขุนนางที่เคยทำงานถวายพระมหากษัตริย์ทางการละครได้ออกมาก่อตั้งคณะละครของตนเองขึ้น
เพื่อเล่นละครในแบบราษฎร์แต่ก็ยังยึดถือขนบการพรรณนาบางประการจากแบบหลวงที่เคยได้รับการปลูกฝังมา 

 

คำสำคัญ: ยุขัน  บทละครนอก  บทละครนอกแบบหลวง  สมัยการแต่ง   
 

Abstract 
This article has an objective to study Yukhan Lakhon Nok, Fine Arts Department 

Edition, which mentions the last part of the story, Love of Yukhan.  From the study, Yukhan 
script shall be completed after the reign of King Rama I (Phra Phutthayotfa Chulalok) clearly 
according to many reasons such as the orthography, the style of writing according to the 
royal style Lakhon Nok, and the content that is likely to be influenced by Inao, the royal 

mailto:c.boonhor@gmail.com


 
85 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2562) 
 

script of King Rama II ( Phra Phutthaloetla Naphalai) .  Moreover, there is the use of new 
costumes created in the same reign. However, if considering the evidence of citing and ideas 
from various literature, it may be assumed that this script may be written in between the 
reign of King Rama III (Phra Nangklao Chao Yu Hua) and King Rama IV (Phra Chom Klao Chao 
Yu Hua)  because even the king had the purpose to cancel royal drama during that time, it 
was a time when the drama was very thriving until there was the openness of entertainment 
culture among the people freely after that.  It is possible that noble groups who used to 
work on the drama for the king had set up their own theater group to perform drama in 
common people style. However, they still adhered to some descriptive characteristics from 
the royal style that they used to be cultivated.  

 

Keywords: Yukhan,  Lakhon Nok,  Royal Style Lakhon Nok,  authored period 
 
 

บทนำ 
บทละครนอกเรื่องยุขัน เดิมมีต้นฉบับตัวเขียนอยู่ในบัญชีหมู่กลอนบทละคร เก็บรักษาไว้ที่กลุ่มหนังสือ

ตัวเขียนและจารึก สำนักหอสมุดแห่งชาติ กรมศิลปากร (2508) ต่อมา บทละครเรื่องยุขันได้รับการตีพิมพ์ครั้งแรก 
เมื่อจุลศักราช 1240 ตรงกับปี พ.ศ.2421 ในรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว ภายหลังกรมศิลปากร
ได้ชำระและจัดทำต้นฉบับเพื่อพิมพ์เผยแพร่เมื่อ พ.ศ. 2548 เนื่องจากพิจารณาเห็นว่าบทละครเรื่องนี้มีคุณค่าต่อ
การศึกษาวรรณคดีวรรณกรรมไทย กรมศิลปากร (2548) สันนิษฐานว่า บทละครนอกเรื่องยุขัน มีเค้าโครงเรื่องมาจาก
นิทานสุภาษติเปอร์เซียเรื่องสิบสองเหลี่ยม หรือที่เรียกอีกชื่อหนึ่งว่า นิทานอิหร่านราชธรรม เนื่องจากปรากฏข้อความ
บนทะเบียนเก่าของหอพระสมุดวชิรญาณ ระบุถึงชื่อสมุดไทยเรื่องนี้ว่า “ยุขัน (สิบสองเหลี่ยม)” อีกทั้งเนื้อความ
ตอนต้นเรื่องยังมีความสัมพันธ์กับนิทานสิบสองเหลี่ยมอีกด้วย 
             อย่างไรก็ตาม ในประวัติวรรณคดีไทยบทละครนอกเรื่องนี้โดยเฉพาะในตอนรักของยุขันยังไม่มีหลักฐาน
ชัดเจนเกี่ยวกับผู้แต่งและสมัยที่แตงอาจเนื่องมาจากบทละครเรื่องนี้ไม่ได้รับความนิยมนำมาศึกษาในสมัยหลังมากนัก 
เพราะเรื่องราวในต้นฉบับยังแต่งไม่จบ มีเพียงขอสันนิษฐานเรื่องการแต่งของสมเด็จพระเจาบรมวงศเธอ กรมพระยา
ดํารงราชานุภาพที่ทรงสันนิษฐานเกี่ยวกับสมัยที่แตงจากการพิจารณาสำนวนกลอนทั้งหมดว่า บทละครเรื่องยุขัน
ทั้งหมดสองตอนน่าจะแต่งขึ้นโดยกวีในรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกมหาราช (กรมศิลปากร, 
2508) ข้อสันนิษฐานดังกล่าวสอดคล้องกับความเห็นของจีริกัญญา พรมต๊ะ (2550) ซึ่งเชื่อว่าบทละครเรื่องนี้แต่งขึ้น
ในสมัยรัชกาลที่ 1 เช่นเดียวกัน  

จีริกัญญา พรมต๊ะ (2550) ได้สรุปผลการวิจัยไว้ว่า ลักษณะของตัวอักษรที่ปรากฏในเรื่องยุขันนั้นเป็น
ลักษณะของตัวอักษรที่อยู่ในช่วงสมัยอยุธยาตอนปลายและน่าจะมีอิทธิพลมาถึงสมัยรัชกาลที่ 1 นอกจากนี้การ
กล่าวถึงวรรณคดีเรื่องดาหลัง พระราชนิพนธ์พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกมหาราชในเนื้อหาของบทละคร
ยังทำให้เข้าใจได้ว่า บทละครเรื่องยุขันนี้แต่งขึ้นในสมัยที่วรรณคดีเรื่องดาหลังเป็นที่นิยม สันนิษฐานว่าอยู่ในสมัย
รัชกาลที่ 1 เช่นกัน  ขณะที่กุสุมา รักษมณี (2530) และนิยะดา เหล่าสุนทร  (2535) ศึกษาในด้านเนื้อหาและที่มาของ
เรื่องได้กล่าวตรงกันว่าเนื้อหาของบทละครนอกเรื่องยุขันนั้นมี 2 ตอน ตอนแรกว่าด้วยเรื่องของอุเซนจนได้มาเป็นพระ
เจ้าอุเรเซน ส่วนตอนที่สองเป็นเรื่องของยุขันที่ได้มารักใคร่กับนางประวะลิ่ม ธิดาของพระเจ้าอุเรเซน  นอกจากนี้
กุสุมา รักษมณี (2530) ได้กล่าวเพิ่มเติมด้วยว่า เนื้อหาของบทละครนอกเรื่องยุขัน ในส่วนที่กล่าวถึงเรื่องรักของอุเซ็น
นั้นน่าจะเป็นนิยายจากเพลงยาวที่นิยมเล่นในสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัว เนื่องจากมีการอ้างถึง



 
86 “พระโฉมยงองค์ยุขัน” บทละครนอกเร่ืองยุขัน : สันนิษฐานเร่ืองสมัยการแต่งตอนรักของยุขันกับนางประวะลิ่ม  

  ชนัญชิดา บุญเหาะ 

วรรณคดีเรื่องนี้ในเพลงยาวสามชายและปรากฏในเพลงยาวสังวาส พระราชนิพนธ์ในพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้า
เจ้าอยู่หัว  แต่เนื้อหาในส่วนเรื่องรักของยุขันนั้น ทั้ง กุสุมา รักษมณี (2530) และนิยะดา เหล่าสุนทร (2535) ไม่ได้
กล่าวถึง 

จากการศึกษาบทละครเรื่องยุขันประกอบกับการพิจารณาข้อสรุปและข้อสันนิษฐานของนักวิชาการด้าน
วรรณคดีดังกล่าวข้างต้น ผู ้ว ิจัยมีความเห็นตรงกับกุสุมา รักษมณี (2530) และนิยะดา เหล่าสุนทร (2535)                                                   
ว่าบทละครเรื่องยุขันในส่วนต้นอาจแต่งขึ้นในรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัวหรือก่อนหน้านั้นเห็นได้
จากหลักฐานการอ้างถึงในวรรณคดีสมัยรัชกาลที่ ๓ เรื่องอื่น ๆ  แสดงว่าบทละครเรื่องนี้เป็นที่รู้จักของคนในยุคสมัย
ดังกล่าวแล้ว  อย่างไรก็ตาม ผู้วิจัยไม่เห็นด้วยกับข้อสันนิษฐานของสมเด็จพระเจาบรมวงศเธอ กรมพระยาดํารงราชานุ
ภาพและ จีริกัญญา พรมต๊ะ (2550) ที่สรุปโดยรวมว่า สำนวนกลอนของบทละครเรื่องยุขันทั้งหมดแต่งขึ้นในรัชสมัย
พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกมหาราช เนื่องจากสำนวนภาษาและอนุภาคเหตุการณ์บางประการของเรื่องยุ
ขันตอนรักของยุขันกับนางประวะลิ่มมีส่วนคล้ายคลึงกับวรรณคดีที่แต่งขึ้นในยุคหลังเป็นอย่างมาก ดังผู้วิจัยจะ
กล่าวถึงอย่างละเอียดต่อไปในบทความฉบับนี้  

ผู้วิจัยสนใจศึกษาบทละครเรื่องยุขันฉบับกรมศิลปากรที่กล่าวถึงเรื่องราวในส่วนท้ายคือ เรื่องรักของยุขัน                                               
เป็นต้น มาโดยตั้งสมมติฐานไว้ว่า เรื่องรักของยุขันที่เป็นส่วนหนึ่งของบทละครเรื่องนี้น่าจะแต่งขึ้นในระหว่างรัชสมัย
พระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัวถึงรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวด้วยเหตุผลหลายประการ ข้อ
สันนิษฐานดังกล่าวอาจช่วยสนับสนุนความคิดเห็นที่ว่า บทละครเรื่องนี้น่าจะแต่งเสร็จสมบูรณ์ภายหลังรัชสมัย
พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลก และมีส่วนช่วยเติมเต็มประวัติวรรณคดีไทยประเภทบทละครให้สมบูรณ์ขึ้น
หรือเป็นแนวทางให้ผู้สนใจบทละครนอกสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้นได้ต่อยอดค้นคว้าศึกษาบทละครนอกเรื่องยุขันเพื่อ
อนุรักษ์วรรณคดีเรื่องดังกล่าวไว้ไม่ให้เป็น “วรรณคดีที่ถูกลืม” ตามเจตนารมณข์องนักวิชาการไทย เช่น นิยะดา เหล่า
สุนทร (2535) ไว้อีกทางหนึ่ง   
 
วัตถุประสงค์และวิธีการศึกษาวิจัย  

บทความฉบับนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาบทละครนอกเรื่องยุขันฉบับกรมศิลปากรที่กล่าวถึงเรื่องราวใน
ส่วนท้ายคือ เรื่องรักของยุขัน เป็นต้นมาโดยวิธกีารอ่านละเอียด (Close reading) และเปรียบเทียบตัวบทกับวรรณคดี
ประเภทบทละครสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้นทั้งในด้านอักขรวิธี ลักษณะการแต่งตามบทละครนอกแบบหลวง อนุภาค
เหตุการณ์ต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องสัมพันธ์กัน 

1. ยุขัน : ภูมิหลังของเรื่องและการสันนิษฐานเบื้องต้นจากอักขรวิธี 
      เรื่องยุขันเป็นกลอนบทละครเรื่องยาว แบ่งได้เป็น 2 ตอน ตอนที่นำมาใช้ศึกษาในที่นี้เป็นตอนที่
สองซึ่งได้รับการตีพิมพ์รวมเลม่ เนื้อเรื่องกล่าวถึง พระเจ้าอุเรเซนกับนางวลัลุมาลซีึ่งดำรงตำแหน่งประไหมสุหรี มีธิดา
นามว่าประวะลิ่มและโอรสนามว่าอุราหงัน ครั้งหนึ่งท้าววิเรนทรราชาวิทยาธรเสกแก้ววิเศษเป็นนกหัสสรังสีโดยสั่งให้
นกไปอยู่กับผู้มีบุญนกหัสสรังสีบินไปเกาะบนสำเภา พ่อค้าชื่อมะระงิดจึงจับไปถวายพระเจ้าอุเรเซน พระเจ้าอุเรเซน
พระราชทานนกหัสสรังสีให้พระธิดา ต่อมา องค์ปะตาระกาหลาเห็นว่าเจ้าชายยุขันแห่งเมืองอุรังยิดเป็นเนื้อคู่กับนาง
ประวะลิ่ม จึงบันดาลให้พระเจ้าอุรังยิดอยากได้นกหัสสรังสี ยุขันและยุดาหวันโอรสจึงอาสาไปเอานกหัสสรังสีมาถวาย 
ยุดาหวันแยกเดินทางจนถึงเมืองจะรังหงูบูหรา ได้อภิเษกกับนางกัญจะหนาและได้ครองเมืองจะรังหงูบูหราต่อ ส่วนยุ
ขันได้พบกับฤาษีรักขิต ฤาษีทราบว่ายุขันจะเดินทางไกลจึงชุบกุมารลิขิตให้เป็นเพื่อนเดินทาง ทั้งสองเดินทางจนถึง
เมืองของยักษ์มัตตะริม นางมะยุมามารดาบุญธรรมของยักษ์ช่วยให้ทั้งสองผ่านด่านต่าง ๆ  ไปได้ เมื่อถึงริมแม่น้ำทั้ง
สองได้พบนกอินทรี ซึ่งพายุขันและกุมารลิขิตเข้าเมืองอุเรเซนและสัญญาว่าอีกสามเดือนจะมารับ ยุขันอาศัยอยู่กับตา
ยายที่เฝ้าอุทยานและหาอุบายเข้าหานางประวะลิ่มจนนางตั้งครรภ์  เมื่อครบสามเดือนก็ลอบนำนกหัสสรังสีหนีออก



 
87 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2562) 
 

จากเมืองอุเรเซน ระหว่างเดินทางกลับเมือง พระเจ้าปะรังศรีเจ้าเมืองอุรังฆารอยากได้แก้ววิเศษซึ่งอยู่ภายในหัวของ
นกหัสสรังสีจึงวางอุบายฆ่ายุขัน ยุขันถูกนำไปถ่วงน้ำแต่ชาวประมงช่วยไว้ได้ ยุขันไปขอความช่วยเหลือจากพระเจ้า
ตะรังอูเจ้าเมืองฉะนะตัน และสังหารพระเจ้าปะรังศรี จากนั้นก็อภิเษกกับนางบุษหรีธิดาของพระเจ้าปะรังศรแีละได้
ครองเมืองอุรังฆาร ส่วนนางประวะลิ่มเกรงว่าพระเจ้าอุเรเซนจะลงโทษที่นางมีครรภ์จึงหนีออกจากเมืองอุเรเซน นก
อินทรีนำนางมาอยู่กับฤาษีรักขิต เมื่อนางประวะลิ่มประสูติโอรส พระฤาษีจึงให้กุมารลิขิตไปตามยุขันในเมืองอุรังฆาร 
ยุขันรับนางประวะลิ่มและโอรสเข้าเมืองอุรังฆาร นางประวะลิ่มทราบว่านกหัสรังสีตายแล้วและเห็นยุขันหลงนางบุษ
หรีมากจึงชวนพี่เลี้ยงและกุมารลิขิตหนีออกจากเมืองอุรังฆารไปเมืองอุรังยิด ยุขันทราบเรื่องก็ออกติดตาม และได้
ขอให้ฤาษีชุบแก้ววิเศษกลับเป็นนกหัสรังสี ระหว่างเดินทางได้พบกับยุดาหวันจึงชวนกันกลับเมืองอุรังยิด พระเจ้าอุ
รังยิดอภิเษกให้ยุขันครองเมืองอุรังยิด ฝ่ายเมืองอุเรเซนทราบข่าวว่านางประวะลิ่มอยู่ที่เมืองอุรังยิดจึงให้อุรังหงันยก
ทัพมารับนางประวะลิ่มและนกหัสรังสีกลับ ยุขันได้สั่งสอนอุรังหงันโดยอุ้มมาไว้ในปราสาท  อุรังหงันโกรธที่ยุขันดู
แคลนตน นางประวะลิ่มจึงเข้าปลอบโยนพระอนุชา เรื่องในต้นฉบับและหนังสือที่ได้รับการตีพิมพ์จบลงเพียงเท่านี้ 

เมื่อพิจารณาเนื้อหาจากหนังสือที่ได้รับการตีพิมพ์เป็นรูปเล่มเรียบร้อยแล้ว ผู้วิจัยสันนิษฐานว่า บทละคร
เรื่องยุขันน่าจะแต่งขึ้นในสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น หลังรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกมหาราช  
โดยผู้วิจัยมีความเห็นขัดแย้งกับข้อเสนอของจีริกัญญา พรมต๊ะ (2550) ซึ่งสันนิษฐานจากลักษณะภาษาของบทละคร
เรื่องยุขันไว้ว่าบทละครเรื่องนี้อาจแต่งขึ้นในระหว่างอยุธยาตอนปลายถึงรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬา
โลกมหาราช 

เนื่องจาก ผู้วิจัยพบว่า รูปวรรณยุกต์ที่ค้นพบในบทละครนอกเรื่องยุขัน มีทั้งหมด 4 รูป คือเอก โท ตรี 
จัตวา ซึ่งนักวิชาการหลายท่านทางด้านอักษรและอักขรวิธีไทยได้แสดงความคิดเห็นว่า รูปวรรณยุกต์ของไทยนั้น
เกิดขึ้นครบ 4 รูปวรรณยุกต์เมื่อสมัยรัตนโกสินทร์เป็นต้นมา เช่น ประเสริฐ ณ นคร (2541) มีความเห็นสอดคล้องกัน
ว่า ไม้ตรีและไม้จัตวาเพิ่งจะมีขึ้นในยุคหลังนี้เอง เมื่อประเทศไทยติดต่อกับประเทศจีน ประเทศลาวและล้านนามาก
ขึ้น จึงเกิดความจำเป็นที่จะต้องเพิ่มรูปวรรณยุกต์ ให้อักษรกลางออกเสียงเป็นเสียงตรีและจัตวาได้ด้วย  เช่น                                                  
คำว่าเก๋งและเจ๊า เป็นต้น 

อิงอร สุพันธุ์วณิช (2527) ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง วิวัฒนาการอักษรและอักขรวิธีไทย  พบว่า การใช้วรรณยุกต์
ตรี มีในหนังสือจดหมายเหตุสมัยรัชกาลที่ 1  หนังสือพระยามหาโยธาถึงอุบากองผู้หลานว่าด้วยการส่วนตัวและ
เบ็ดเตล็ด จ.ศ.1164  (พ.ศ. 2346) ส่วนวรรณยุกต์จัตวา  พบคำว่า ตังเกี๋ย จี๋วิแห้วและจี๋วิถึกในหนังสือจดหมายเหตุ
รัชกาลที่ 1 พระราชสาส์นถึงญวนว่าด้วยการเมืองเวียงจันทน์และเรื่ององเชียงสือ 

ผลการศึกษาของวิภาวรรณ อยู่เย็น (2551) ก็ได้ข้อสรุปว่า รูปวรรณยุกต์ตรีปรากฏในภาษาไทยครั้งแรกใน
สมัยรัตนโกสินทร์ คือ คำว่า นำก๊กในจดหมายเหตุรัชกาลที่ 1 พ.ศ. 2346 ในความว่า “…แล้วสมเดจพระพุทธิ
เจ้าอยู่หัวแห่งเราให้พระเจ้านำก๊กผู้เป็นพระราชบุตรบุญธรรม์ ยกกองทับบก 10 หมื่น เรือ 10 หมื่น ไปตีได้เมืองเว้แต่ 
ณะเดือน 6 ”และพบรูปวรรณยุกต์จัตวาครั้งแรกสมัยธนบุรี คือคำว่า หมูอี๋ (ตำแหน่งอุปราชเมืองกวางตุ้ง) ในนิราศ
พระยามหานุภาพไปเมืองจีน (นิราศกวางตุ้ง ) พ.ศ. 2324 ในความว่า  
 

“ครั้นถึงวันที่จะทำโดยกำหนด เดือนสิบเอ็ดขึ้นทศมาสา 
  จึงจงตกหมุอี๋ให้ลีลา  มาเชิญทูตกบัข้าข้าหลวงจร ” 
 

จากข้อสันนิษฐานเกี่ยวกับเรื่องรูปวรรณยุกต์ของนักวิชาการทางด้านภาษาศาสตร์และภาษาไทยหลายท่าน
ที่เห็นตรงกันว่ารูปวรรณยุกต์ทั้ง 4 รูปปรากฏขึ้นในภาษาไทยครบทั้ง 4 รูปในสมัยรัตนโกสินทร์ ผู้วิจัยจึงมีความเห็น
ว่าข้อสรุปของจีริกัญญา พรมต๊ะ (2550) ที่ว่า “ลักษณะภาษาของบทละครเรื่องยุขันนำไปสู่การสันนิษฐานได้ว่า                                               



 
88 “พระโฉมยงองค์ยุขัน” บทละครนอกเร่ืองยุขัน : สันนิษฐานเร่ืองสมัยการแต่งตอนรักของยุขันกับนางประวะลิ่ม  

  ชนัญชิดา บุญเหาะ 

บทละครเรื่องนี้อาจแต่งขึ้นในระหว่างอยุธยาตอนปลาย” จึงไม่น่าเป็นไปได้เพราะบทละครเรื่องยุขันปรากฏรูป
วรรณยุกต์ครบทั้ง 4 รูป มีความเป็นไปได้มากว่าบทละครเรื่องนี้เกิดขึ้นในสมัยรัตนโกสินทร ์

2. ยุขัน : การอ้างถึงในวรรณคดีที่แต่งขึ้นระหว่างรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัวถึงรัช
สมัยพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว 
      ผู้วิจัยสันนิษฐานว่าบทละครนอกเรื่องยุขันน่าจะเป็นบทละครนอกที่มีชื่อเสียงและได้รับความ
นิยมแพร่หลายในสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น อย่างไรก็ตาม ข้อที่ชวนสังเกต คือ ชื่อและพฤติกรรมของตัวละครในบท
ละครนอกเรื่อง ยุขันถูกนำไปกล่าวอ้างในวรรณคดีเรื่องต่าง ๆ  ที่แต่งขึ้นระหว่างรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้า
เจ้าอยู่หัวถึงรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว เช่น การกล่าวถึงตัวละครและเนื้อหาในส่วนต้นคือ เรื่อง
รักของอุเซ็นในเพลงยาวสังวาส เพลงยาวสามชายดังที่กุสุมา รักษมณี (2530: 4) ได้ศึกษาไว้และในบทละครเรื่องอุณ                                                                                   
รุทร้อยเรื่อง มีบทที่กลาวถึงตัวละครในเนื้อหาส่วนที่เป็น “เรื่องรักของยุขัน” โดยหยิบยืมชื่อตัวละครมาผูกเป็น
เรื่องราว ดังนี้ 

๏ เมื่อนั้น   วิมาลาอกสั่นหวั่นไหว 
กอดบาทยุขันเขาทันใด   พระภูวไนยอยาเพอโกรธา 
ลูกไดผิดแลวอยาถือโทษ  พระสุริยงคจงโปรดเกษา 
เมื่อเขาประสูติลูกยา    ไดยินเสียงโศกาจาบัลย 

๏ นองเอยนองรัก  ปวะหลิ่มเลิศลักษณเฉิดฉิน 
แตพี่เท่ียวหาทุกธานิน   มิไดพบยอพระกลิ่นกลอยใจ 
จระเขยังรสูั่งอากาศ   สิงหราชยังรูสั่งมหิงษา 
หัศรังยังรสูั่งไอยรา   นาคายังรูสั่งสุบรรณบิน 

และ 
ทาวเสนากุฏยุทธทะยาน  เขนฆาเวตาลชาญสมร 
อันเจาลิขิตฤทธิรอน    สังหารพระยาขรมรณา ๚ 14 คํา ๚ 

(กรมศิลปากร, 2514) 

     จากตัวอยางที่ยกมาขางตนเปนการนําชื่อและพฤติกรรมของตัวละครของบทละครนอก เรื่อง ยุขัน 
ไดแก่ ยุขัน ประวะลิ่ม ลิขิต และนกหัสรังสี ตลอดจนความประทับใจในเนื้อหาจนกวีได้นำไปอางถึง ทั้งนี้ การอ้างถึง
ชื ่อตัวละครต่าง ๆ ในกลุ่มวรรณคดีที่แต่งขึ ้นระหว่างรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัวถึงรัชสมัย
พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวสะท้อนให้เห็นความนิยมและความแพร่หลายของ“บทละครเรื่องยุขัน” ของ
กวีหลายท่านในช่วงเวลาดังกล่าวได้เป็นอย่างดี   
     ประเด็นเรื่องความนิยมในการอ้างถึงวรรณคดีร่วมยุคสมัยเดียวกันนี้ หากนำมาพิจารณาร่วมกับ
ข้อสรุปของจีริกัญญา พรมต๊ะ (2550) ที่ว่า บทละครเรื่องยุขันแต่งขึ้นในรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬา
โลกมหาราช เนื่องจากมีการอ้างถึงเรื่องดาหลังในตัวบทแสดงให้เห็นความนิยมเรื่องดาหลังที่มีอยู่ในสมัยการแต่ง 
ผู้วิจัยกลับมีความเห็นว่า หากบทละครเรื่องยุขันแต่งขึ้นในรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกมหาราช
จริงก็น่าจะมีวรรณคดีร่วมยุคสมัยที่อ้างถึงบทละครเรื่องดังกล่าวอยู่บ้าง น่าแปลกที่การอ้างถึงบทละครเรื่องนี้ไป
ปรากฏในวรรณคดีสมัยหลัง คือ ในสมัยรัชกาลที่ ๓ เป็นต้นมามากกว่า  ทั้งนี้ ผู้วิจัยมีความเห็นเพิ่มเติมในประเด็น
เรื่องการอ้างถึงเรื่องดาหลังในบทละครเรื่องยุขันอีกว่า ไม่ใช่เพียงกวีในรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬา
โลกมหาราชเท่านั้นที่รู้จักเรื่องดาหลังเป็นอย่างดีเท่านั้น แต่กวีในสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้นน่าจะรู้จักเรื่องดาหลังเป็น
อย่างดี เพราะนอกจากเรื่องดาหลังจะเป็นบทละครพระราชนิพนธ์ของพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลก
มหาราชที่รับการยกย่องในฐานะบทละครในของไทยเรื่องหนึ่งแล้ว เรื่องดาหลังยังเป็นต้นเค้าของการดัดแปลงนิทาน
ปันหยีเป็นบทละครในเรื่องอิเหนา พระราชนิพนธ์พระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้านภาลัยซึ่งได้รับความนิยมจาก



 
89 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2562) 
 

ผู้คนร่วมยุคสมัยและสมัยหลังเป็นอย่างมากในฐานะวรรณคดีเพื่อการอ่านและวรรณคดีการแสดงสมัยรัตนโกสินทร์ 
(ธานีรัตน์ จัตุทะศรี, 2552 )   

3.ยุขัน : ความสอดคล้องสัมพันธ์ด้านเนื ้อหากับเรื ่องอิเหนา พระราชนิพนธ์พระบาทสมเด็จ 
พระพุทธเลิศหล้านภาลัย 
    หลังจากผู้วิจัยได้ศึกษาบทละครเรื่องยุขันแล้ว พบว่า เนื้อหาของบทละครเรื่องยุขันส่วนใหญ่มี
ความคล้ายคลึงกับบทละครเรื่องอิเหนา พระราชนิพนธ์พระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้านภาลัยเป็นอย่างมาก ทั้ง
เรื่องราวที่เทียบเคียงกันได้ด้วยชุดเหตุการณ์ สำนวนภาษาที่หยิบยืมมาตลอดจนการนำเสนอวัฒนธรรมพิธีกรรมความ
เชื่อแบบชวามลายูและวัฒนธรรมแบบไทยซึ่ง ธานีรัตน์ จัตุทะศรี (2552) กล่าวไว้ว่าเป็นลักษณะเด่นของเรื่องอเิหนา 
พระราชนิพนธ์ ร.2 ที่นำความเป็นชวาร่วมกับวัฒนธรรมไทยเข้ามาแทรกอยู่ในตัวบทเป็นเรื่องแรก ๆ ความสอดคล้อง
สัมพันธ์ด้านเนื้อหาของเรื่องยุขันกับเรื่องอิเหนานี้ เป็นประโยชน์ในการวิเคราะห์ถึงเรื่องสมัยการแต่ง “บทละครเรื่อง
ยุขัน”อีกด้วย ดังที่ผู้วิจัยจะอภิปรายต่อไป  

3.1 การนำเสนอเหตุการณ์หลักและการดำเนินเรื่อง บทละครเรื่องยุขันมีการนำเสนอเหตุการณ 
หลักและการดำเนินเรื่องที่คล้ายคลึงกับบทละครเรื่องอิเหนา พระราชนิพนธ์พระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้านภาลยั 
อยู่หลายเหตุการณ์ ดังนี้  

     3.1.1 เที่ยวหาหัสรังดังจินดา : การติดตาม “นก” จนได้พบกัน  
                         เนื้อหาตอนสําคัญในตอนแรกของบทละครนอกเรื่อง ยุขันในตอนเรื่องรักของยุขนักับ
นางประวะลิ่มนัน้กลาวถึง ตัวละครนกหัสรังสีที่เข้ามามีบทบาทในการนำทางหรือเปนสื่อใหตัวละครเอกฝายชายกับตวั
ละครเอกฝายหญิงไดพบกัน นกหัสรังสีเปนนกได้รับการปลุกเสกจากเวทมนตร์ มีลักษณะสวยงามขนหลากสีคละกัน
ไป องคปะตาระกาหลาได้ดลบนัดาลให้พระบิดาของยุขันทราบข่าวและชืน่ชมความงามของนกหัสรังสีจนต้องรับสั่งหา
คนอาสาไปตามหานกชนิดนี้ที่เมืองอุเรเซน เมืองของนางประวะลิ่ม ยุขันได้อาสาติดตามนกให้พระบิดาจนในท้ายที่สุด
ก็ได้พบกับนาง การใชนกเปนสื่อชักจูงใหตัวละครได้พบกันโดยองค์ปะตาระกาหลามีบทบาทเป็นผู้ช่วยเหลือเป็น
อนุภาคเหตุการณ์ที่คลายกับเหตุการณ์ในวรรณคดีเรื่องอิเหนาในตอนย่าหรันตามนกยูงจนได้พบกับอิเหนา บุษบา
และวิยะดาหลังจากพลัดพรากจากกันโดยองค์ปะตาระกาหลาในเรื่องมีบทบาทเป็นผู้ช่วยเหลือคือ แปลงกายเป็น
นกยูงที่มีสีสันสวยงามล่อยาหรันให้เดินทางตามไปจนถึงจุดหมาย ตามที่ธานีรัตน์ จัตุทะศรี (2552) กล่าวไว้ว่า “ใน
เรื่องอิเหนา ระหว่างที่ตัวละครเดินทางตามหากัน องค์ปะตาระกาหลาได้ลงมาช่วยให้ตัวละครพบเจอกันโดยการชี้ทาง 
2 ลักษณะ คือ บอกทางแก่ตัวละครโดยตรงและบอกทางโดยอ้อมโดยการแปลงร่างเป็นนกยูงแล้วชักนำให้ตัวละครไล่
ตามเพื่อนำพาตัวละครไปยังทิศทางหรือเมืองที่จะได้พบกับตัวละครอ่ืนด้วย” ดังความว่า 

 

 

 

 

 

 

 



 
90 “พระโฉมยงองค์ยุขัน” บทละครนอกเร่ืองยุขัน : สันนิษฐานเร่ืองสมัยการแต่งตอนรักของยุขันกับนางประวะลิ่ม  

  ชนัญชิดา บุญเหาะ 

บทละครเรื่องยุขัน บทละครเรื่องอิเหนา 
มาจะกลา่วบทไปถึง                     องค์เทพไทรังสรรค์ 
 ซ่ึงเป็นปะตาระกาหลาทรงธรรม์               สถิตกระยาหงันเปรมปรีดิ์  
เผอิญให้เร่าร้อนในวิญญาณ์              ประหน่ึงว่าเพลิงกาฬ์จุดจี้ 
เล็งไปในพ้ืนปัถพี     ทั้งสี่ทวีปโลกา  
แจ้งว่าโฉมยงองค์ยุขัน                 จะมีคู่ผูกพันเสนหา  
กับองค์ประวะลิ่มโสภา   นคราไกลกันสุดจะคิด  
จำกูจะไปช่วยแก้ไข                  จึ่งจะได้ภิรมย์สมสนิท  
คิดแล้วสำแดงแผลงฤทธิ ์  ลงมาสถิตยังเวยีงไชย ฯ  

(ยุขัน, 2548) 
          แล้วเสกพระเวทคาถา              ล้วนยอดวิทยาทุกสิ่งสรรพ์  
 เป่าลงครบเจ็ดคาบพลัน             ศิลานั้นกลายเป็นสกุณี  
 ขนลายพรายพรรณได้พันสิ่ง             ยิ่งกว่านกในพนาศรี  
 งามครบสบสมทั้งอินทรีย์             ดูไหนเป็นที่จำเริญตา  
 ปีกหางอย่างพลอยเนาวรัตน์             ที่เจียนจัดระบายเลขา  
 ระยับยองดั่งทองทาบทา             ทั้งรู้ภาษาพาที  
 แล้วจึ่งให้นามสมญา              ชื่อว่านกหัสรังสี  
 ด้วยแววขนประดับสลับดี             มีถ้วนทุกอย่างต่างลาย ฯ  

(ยุขัน, 2548) 

มาจะกลา่วบทไป        ถึงองค์ปะตาระกาหลา 
ทิพย์อาสน์เคยอ่อนแต่ก่อนมา   กระดา้งดังศิลาประหลาดใจ 
จึงเล็งดูรูแ้จ้งประจักษ์            ว่าสียะตราหลานรักพิสมยั  
บัดนี้อาวรณ์ร้อนฤทยั              จะเที่ยวไปตามสามสุริยว์งศ์ 
อย่าเลยจะช่วยนำจรล ี          ให้ทั้งสี่พานพบสมประสงค์
คิดแล้วสุราฤทธิ์นิมิตองค์        เป็นบหุรงมยุเรศร่อนมา ฯ 
 

(อิเหนา, 2546) 
 
 
พระพิศพรรณปักษาในปา่สูง  เห็นนกยูงลำยองผ่องใส  
รูปร่างประหลาดระวาดระไว ผิดนกที่ในพนาลี  
ปีกหางงามรบัสลับลาย            วงแววแพร้วพรายหลายสี 
พระรักจะใคร่ได้สกุณี               ไปเลี้ยงไว้เป็นศรีพารา 
คิดพลางทางมีบัญชาการ  สั่งทหารไพร่นายซ้ายขวา 
จงแยกย้ายรายกันระดมตา  จับบุหรงยุรา ณ บัดนี้  

(อิเหนา, 2546) 

    3.1.2 พระกรกอดองค์อนุชา :  ความลุ่มหลงและความเจ้าอุบายของตัวพระ 
             บทละครเรื่องยุขันและบทละครเรื่องอิเหนายังมีลักษณะเนื้อหาที่คล้ายคลึงกัน
ในเรื่องความลุ่มหลงและความเจ้าอุบายของตัวละครเอกฝ่ายชาย ในด้านความลุ่มหลงนั้นเมื่อเปรียบเทียบเรื่องจะเห็น
ได้ว่า ทั้งยุขันและอิเหนาต่างมีความลุ่มหลงนางหลังจากพบครั้งแรกเป็นอย่างมาก โดยยุขันนั้นถึงกับเก็บความ
ประทับใจที่มีต่อนางมาฝันถึง ขณะที่อิเหนาได้ “เวียนกอดจูบสียะตรา”ด้วยความเพ้อถึงความงามของบุษบา  

บทละครเรื่องยุขัน บทละครเรื่องอิเหนา 
 เมื่อนั้น  โฉมยงองค์ยุขันใฝ่ฝันหา 
ว่าโฉมประวะลิ่มเจ้าลอบมา ร่วมสนิทนิทราบรรทมใน  
พระกรกอดองค์อนุชา   จะรู้สึกกายาก็หาไม่  
สำคัญว่ายอดดวงใจ   กอดจูบลูบไล้ด้วยยินดี  
เกี่ยวกระหวัดรัดรึงตรึงตรา   กายาแนบน้องกระเษมศรี  
 พระละเมอเพ้อพูดพาที   เทวีเจ้าอย่าหนีพ่ีชาย  
ปลุกน้องว่านางยั่งยืน    ครั้นอนุชาตื่นก็ใจหาย  
สะเทิ้นเขินขวยด้วยน้องชาย  เร่งคิดละอายในพระทัย  

(ยุขัน, 2548) 

เมื่อนั้น   ระเด่นมนตรีเรืองศรี 
เหลียวไปรับไหว้เทวี    ภูมีดูนางไม่วางตา  
 งามจริงยิ่งเทพนิมิต    ให้คิดเสียดายเป็นหนักหนา  
 เสโทไหหลั่งทั้งกายา    สะบัดปลายเกศาเนืองไป 
กรกอดอนุชาก็ตกลง   จะรู้สึกพระองค์ก็หาไม่  
 แต่เวียนจูบสียะตรายาใจ  สำคัญพระทัยว่าเทวี  
 ความรักรุมจิตพิศวง   จนลืมองค์ลืมอายนางโฉมศรี  
ไม่เป็นอารมณ์สมประดี   ภูมีหลงขับขึ้นฉับพลันฯ 

(อิเหนา, 2546) 

นอกจากนี้ ความเจ้าอุบายของตัวพระของบทละครทั้งสองเรื่องนี้ก็มีลักษณะที่คล้ายคลึงกันคือ การให้ตัว
ละครเด็กช่วยเป็นสื่อกลางให้ได้สิ่งของจากนางผู้เป็นที่รัก  ในเรื่องยุขัน ยุขันได้ให้ลิขิต ตัวละครเด็กผู้ที่พระฤาษีได้ชุบ
ชีวิตจากภาพวาด***1ให้เป็นนอ้งชายบญุธรรมชว่ยให้ได้สิง่ของแทนตัวจากนางประวะลิ่มคือ ผ้าสไบ เป็นการตอบรับรกั 

 
***เหตุการณ์การชุบกุมารขึ้นจากรูปวาดนี้คล้ายคลึงกับเหตุการณ์การชุบกุมารขึ้นจากรูปวาดในเรื่อง รามเกียรติ์ พระราช

นิพนธ์ของพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้านภาลัย (รัชกาลที่ ๒) ในเรื่องยุขันกล่าวถึง พระรักขิตฤาษีชุบลิขิตกุมารขึ้นจากรูปวาดใน
กระดาน เพื่อให้ลิขิตกุมารเป็นพระอนุชาของยุขันและเป็นเพื่อนร่วมเดินทางที่มีหน้าที่ปรนนิบัติรับใช้ยุขันในระหว่างการเดินทาง (ยุขัน , 
2548 : 74) ส่วนในเรื่องรามเกียรติ์นั้น พบเหตุการณ์ตอนที่พระวัชมฤคฤาษีชุบพระลบขึ้นจากรูปวาดในหนังสิงโต เพื่อให้พระลบเป็น 
พระโอรสอีกพระองค์หนึ ่งของนางสีดา เนื่องจากในตอนแรกพระวัชมฤคฤาษี  คิดว่า พระมงกุฎ พระโอรสของนางสีดาหายไป 
(รามเกียรติ,์ 2544 : 595- 596) 



 
91 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2562) 
 

(ยุขัน, 2548) ขณะที่อิเหนานั้นให้สียะตราผูเ้ป็นนอ้งชายของบษุบาเป็นสื่อกลางช่วยให้ได้สิ่งของแทนตัวบุษบา ในช่วง
ที่อิเหนาพักอยู่ดาหา สียะตราเป็นผู้ช่วยคนสำคัญของอิเหนาในการสื่อกลางช่วยให้อิเหนามีโอกาสได้สิ่งของแทนตัว
จากนางมาเชยชมใกล้ชิดต่างกายนาง เช่น อิเหนาขอให้สียะตราไปขอชานหมากของบุษบามาให้ โดยสอนให้สียะตรา
บอกแก่บุษบาว่าสียะตราต้องการชานหมากนั้นเอง มิได้ขอให้ใครและไม่ได้รับคำสั่งใครมา (อิเหนา, 2546) นอกจากขอ
ชานหมากแล้ว อิเหนายังขอให้สียะตราขอผ้าสไบของบุษบามาให้อีกด้วย เพื่อนำมาใช้ห่มคลุมกายเสมือนเป็นตัวแทน
ของนาง (อิเหนา, 2546) การกำหนดให้ตัวละครเอกทั้งสองเรื่องแสดงบุคลิกเจ้าอุบายลักษณะดังกล่าวข้างต้นนี้ ทำให้
ยุขันและอิเหนาเป็นตัวละครมีสีสันและมีชีวิตชีวาทั้งยังเป็นการเปิดโอกาสให้สามารถขยายเรื่องราวและเกิดบทบาท
ต่าง ๆ ที่น่าสนใจในการแสดงได้เป็นจำนวนมาก 

   3.1.3 เอาใบตองจำลองอักขรา : สารรักจากตัวพระ  
                    บทละครเรื ่องยุขันและบทละครเรื ่องอิเหนามีการเขียนสาส์นรักส่งถึงนางเหมือนกัน 
แตกต่างกันเพียงรายละเอียดคือ ในบทละครเรื่องยุขันนั้น ยุขันได้เขียนสาส์นรักถึงนางประวะลิ่มโดย “เด็ดเอายอด
ตอง ลิขิตจำลองแล้วส่งให้ ”นกหัสรังนำไปมอบให้นางพร้อมกับพระธำมรงค์ (ยุขัน, 2548)  ในขณะที่บทละครเรื่อง
อิเหนานั้น อิเหนาได้ “เอานขาจารึกกลีบปาหนัน” พร้อมกับพระธำมรงค์มอบให้กิดาหยันพระพี่เลี้ยงเพื่อฝากรักไปถึง
นางจินตะหราตอนต้นเรื่อง (อิเหนา, 2546) ทั้งนี้ ในเรื่องอิเหนา การเขียนสาส์นรักลงในกลีบดอกปาหนันยังปรากฏอีก
ครั้งในตอนที่อิเหนาบอกรักบุษบาด้วย แต่บุษบาไม่รับรักและไม่ได้ฝากสิ่งของแทนใจกลับมาให้เช่นนางจินตะหราหรอื
นางประวะลิ่ม ผู้วิจัยจึงเห็นว่า อนุภาคเหตุการณ์ที่เรื่องยุขันรับไปจากเรื่องอิเหนาน่าจะเป็นตอนอิเหนาฝากรักถึงนาง
จินตหรามากกว่าตอนอิเหนาบอกรักบุษบา  

3.1.4 เบญจวรรณไต่หว้าอยู่เอกา : การครวญถึงนางโดยเชื่อมโยงกับ “นก” 
                                บทละครเรื ่องยุขันและบทละครเรื ่องอิเหนาปรากฏบทครวญถึงนางในลักษณะการ
พรรณนาเชิงนิราศที่คล้ายคลึงกันมาก  มีการเชื่อมโยงอารมณ์ความรู้สึกของตัวละครกับสิ่งแวดล้อมที่ตัวละครเดิน
ทางผ่านและพบเห็นในที่นี้คือ “นก” ต่าง ๆ ระหว่างการเดินทางในป่า ดังความว่า 

จากข้างต้น  จะเห็นได้ว่าบทครวญจากบทละครทั้งสองเรื่องแม้จะมีลักษณะต่างกันที่ว่า บทละคร
เร่ืองยุขันนั้นเป็นการครวญถึงนางเพียงคนเดียว คือ นางประวะลิ่ม ในขณะที่บทละครเร่ืองอิเหนานั้น อิเหนา
ได้ครวญถึงนางทั้งสามที่จากมา คือ นางจินตะหรา นางสการะวาตีและนางมาหยารัศมี แต่ส่วนใหญ่สำนวน
กลอนมีลักษณะที่คล้ายคลึงกันมาก นอกจากการใช้ชื่อนกชนิดเดียวกัน เช่น นกเบญจวรรณ  นกแก้ว ฯลฯ 
เพื่อเชื่อมโยงไปถึงความโศกเศร้าที่ต้องจากนางแล้ว การซ้ำคำในเชิงเปรียบเทียบยังมีลักษณะเดียวกัน คือ 

บทละครเรื่องยุขัน บทละครเรื่องอิเหนา 
 

พระชมหมู่วิหคตะโกนก้อง ร่อนร้องอยู่ในไพรพนาสัณฑ์ 
นกแก้วจับแก้วพลอดกัน เหมือนแจ่มจันทร์กับพี่จำนรรจา 
เมื่อยามบรรทมชมชิด  เชยชื่นสนิทเสนหา 
เบญจวรรณไต่หว้าอยู่เอกา เหมือนวันพี่จากมากับอินทรี  
สาลิกาจับแก้วแล้วส่งเสียง เหมือนสุรเสียงสำเนียงมารศรี  
คับแคจับคอยอยู่มากมี  เหมือนคับแค้นทรวงพี่ด้วยจำไกล 
สีชมพูจับไผ่เพรียกร้อง  เหมือนสีสไบน้องโหยไห้ 
สัตวาจับสนแล้วบินไป  เหมือนพี่ว่าวอนไว้ทุกสิ่งอัน  
กระสังจับโศกแล้วโหยหวน เหมือนพี่จากนิ่มนวลมาโศกศัลย์   
พระไม่วายโศกาจาบัลย์  ด้นดั้นมาในพนาลัยฯ 
(ยุขัน, 2548) 

 

ว่าพลางทางชมคณานก  โผนผกจับไม้อึงมี่  
เบญจวรรณจับวัลย์ชาลี  เหมือนวันพี่ไกลสามสุดามา  
นางนวลจับนางนวลนอน เหมือนพี่แนบนวลสมรจินตะหรา  
จากพรากจับจากจำนรรจา  เหมือนจากนางสการะวาตี 
แขกเต้าจับเต่าร้างร้อง  เหมือนร้างห้องมาหยารัศมี  
นกแก้วจับแก้วพาที  เหมือนแก้วพี่ทั้งสามสั่งความมา  
ตระเวนไพรร่อนร้องตระเวนไพร เหมือนเวรใดให้นิราศเสนหา  
เค้าโมงจับโมงอยู่เอกา  เหมือนพี่นับโมงมาเมื่อไกลนาง  
คับแคจับแคสันโดษเด่ียว เหมือนเปล่าเปลี่ยวคับใจในไพรกว้าง 
ชมวิหคนกไม้ไปตามทาง คะนึงนางพลางรีบโยธีฯ 
(อิเหนา, 2546) 



 
92 “พระโฉมยงองค์ยุขัน” บทละครนอกเร่ืองยุขัน : สันนิษฐานเร่ืองสมัยการแต่งตอนรักของยุขันกับนางประวะลิ่ม  

  ชนัญชิดา บุญเหาะ 

การซ้ำคำว่า “เหมือน” ในวรรครับและวรรคส่งเพื่อเชื่อมโยงอากัปกิริยาของนกกับอารมณ์อาลัยอาวรณน์าง                                                                    
ผู้เป็นที่รักจนสันนิษฐานได้ว่าบทละครทั้งสองเร่ืองนี้น่าจะได้รับอิทธิพลในการแต่งร่วมกัน 

3.1.5 ดั่งหิ่งห้อยมาแข่งพระสุริยา : ศึกสงครามของตัวละครต่างวัย 
                      ในบทละครเรื่องยุขันและบทละครเรื่องอิเหนามีเนื้อเรื่องที่เน้นการเดินทางผจญภัยของตัว

ละครเอก จึงพบศึกสงครามย่อย ๆ  แทรกอยู่บ้างในเรื่อง อย่างไรก็ตาม ศึกสงครามครั้งใหญ่ในบทละครทั้งสองเรื่องนี้ที่
แสดงให้เห็นความสามารถของตัวละครเอกอย่างชัดเจน คือ การทำศึกสงครามกับตัวละครที่มีอายุและประสบการณ์
ในการรบสูงกว่าตัวละครเอก  ในบทละครเรื่องยุขัน ได้แก่ ตอนยุขันทำศึกสงครามกับท้าวปะรังศรี ส่วนเรื่องอิเหนา
พบในตอนศึกท้าวกะหมังกุหนิง ดังความว่า  

จากข้างต้น นอกจากบทละครทั้งสองเรื่องจะพบเหตุการณ์การทำศึกสงครามระหว่างตัวละครต่างวัยเหมือนกันแล้ว 
เมื่อพิจารณาสำนวนความเปรียบที่ปรากฏในบทละครทั้งสองเรื่องก็ยังมีลักษณะคล้ายคลึงกันอีกด้วย คือ สำนวน
ความเปรียบที่กล่าวเปรียบหิ่งห้อยที่ไม่เจียมตัวมาแข่งกับแสงพระอาทิตย์ มีความแตกต่างกันในด้านการนำไปใช้
เปรียบเล็กน้อย คือ  ในบทละครเรื่องยุขัน “ห่ิงห้อย” ในที่นี้หมายถึง ตัวละครผู้อ่อนวัยกว่า “พระสุริยา” หมายถึงตัว
ละครที ่สูงวัย มีประสบการณ์มากกว่า ส่วนในบทละครเรื ่องอิเหนา “หิ ่งห้อย”ในที ่นี ้หมายถึงวงศ์ของท้าว 
กะหมังกุหนิงที่ด้อยกว่าวงศ์อสัญแดหวาของอิเหนาในที่นี้คือ “แสงพระอาทิตย์” ที่กวีทรงกล่าวเปรียบเทียบไว้ 

3.2 วัฒนธรรม พิธีกรรมและความเชื่อแบบไทยและแบบชวามลายู 
       เรื่องยุขันมีการสอดแทรกวัฒนธรรมไทยและชวามลายูคล้ายคลึงกับเรื่องอิเหนา โดยเฉพาะในเรื่องพระ

ราชพิธีต่าง ๆ อาทิ พระราชพิธีสมโภชทำขวัญ พระราชพิธีโสกันต์ งานพระเมรุ เป็นต้น แต่เรื่องอิเหนาจะมีบท
พรรณนาความพระราชพิธีราชสำนกัต่าง ๆ  โดยให้รายละเอียดมากกว่า ในด้านการแต่งกายแบบไทย ผู้วิจัยสันนิษฐาน
ว่าบทละครนอกเรื่องยุขันน่าจะรับอิทธิพลมาจากเรื่องอิเหนา ยกตัวอย่างในตอนที่พรรณนาการทรงเครื่องของยุขัน 
ก่อนที่ยุขันจะเสด็จกลับไปยังเมืองอุรังหยิด  เพื่อนำนกหัสรังสีกลับไปถวายพระบิดา  การทรงเครื่องของยุขันครั้งนี้ ยุ
ขันได้เจิมพระพักตร์ด้วยพระอาคมของพระฤาษี จากนั้นทรงสนับเพลาที่มีความสวยงาม  นุ่งผ้ายกลายเทพพนม ฉลอง
องค์ด้วยผ้าสีเหลืองที่มีลายก้านแย่งและลายครุฑยุดนาค  ทรงตาบทิศและทับทรวงที่ทำเป็นลายดอก ทรงสังวาลลาย
มะยมถมด้วยยาแดง มีห้อยเจียระบาดคาดเข็มขัด สวมปะวะหล่ำสีแดงสลับทองแล้วจึงทรง “ปันจุเหร็จ” ห้อยอุบะ
ดอกไม้และเหน็บกริชก่อนเสด็จออกยังหน้าศาลาไล ดังความว่า  
 
 

บทละครเรื่องยุขัน บทละครเรื่องอิเหนา 
เมื่อนั้น  ท่านท้าวปะรังศรีนาถา 
ได้ฟังอำมาตย์ทูลมา  นัยนาดั่งแสงเพลิงกาฬ 
พิโรธโกรธกริ้วกระทืบบาท ผาดสุรเสียงก้องฉาดฉาน 
ดูยุขันกุมาร   ข่มเหงหักหาญเป็นพ้นไป 
เมตตาว่าเล็กกระจิริด  จะผิดใจกันกับผู้ใหญ่  
ไม่คิดเกรงพักตร์ก็แล้วไป เท่าไรจะครั่นฝีมือกู 
จงเร่งเตรียมพลสกลไกร  กูจะยกออกไปต่อสู้ 
ไม่กลัวกำลังตะรังอู  ทั้งยุขันมันรู้สิ่งใด 
(ยุขัน, 2548) 
ซึ่งจะทำณรงค์สงคราม  จะวู่วามให้สำเร็จปรารถนา  
ดั่งหิ่งห้อยมาแข่งพระสุริยา   ที่จะต่อฤทธาพระภูมี 

(ยุขัน, 2548) 

เมื่อนั้น   ท้าวกะหมังกุหนิงเรืองศรี 
รู้ว่าระเด่นมนตรี  ภูมีครั่นคร้ามขามวิญญาณ์  
แต่มานะตอบไปด้วยใจหาญ เจ้าผู้วงศ์วานอสัญหยา 
แต่ละองค์ทรงโฉมโสภา ชันษาอายุก็ยังเยาว์ 
ได้เห็นก็เป็นน่าเสียดาย  จะพากันมาตายเสียเปล่าเปล่า 
ไม่ควรคู่สู้รบกับเรา  ครั้นจะฆ่าเสียเล่าก็อายใจ 
(อิเหนา, 2546)  
อันสุริย์วงศ์เทวัญอสัญหยา  เรืองเดชเดชาชาญสนาม  
ทั้งโยธีชำนาญการสนาม  ลือนามในชวาระอาฤทธิ์  
กรุงกษัตริย์ขอขึ้นมานับร้อย   เราเป็นเมืองน้อยกระจิริด  
ดังหิ่งห้อยจะแข่งแสงพระอาทิตย์ เห็นผิดระบอบโบราณมา  
(อิเหนา, 2546) 



 
93 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2562) 
 

จุณเจิมพักตราด้วยอาคม  ขององค์พระบรมฤาษ ี
เสร็จทรงสนับเพลารูจี   นุ่งยกอยา่งดีเทพนม 
ฉลององค์เล่ือมเหลืองเรืองระยับ  แย่งนาคครุฑจับนามสม 
ตาบทิศทับทรวงดวงดอกกลม  สายสร้อยมะยมถมยาแดง 
ห้อยหนา้ผ้าทิพย์เจียระบาด  เข็มขัดคาดประดับระยับแสง 
กำไลสวมประดับเพชรเม็ดแดง    ปวะหลำ่สลับแดงทองพิศ 
แล้วทรงปันจุเหร็จโจรปา่  ห้อยอบุะบุหงาไพจิตร 
แล้วเหน็บกริชเทวาสุราฤทธิ ์  ออกสถิตยังหนา้ศาลาใน (ยุขัน, 2548) 

จากข้างต้น ปัจจัยที่ทำให้ผู้วิจัยสันนิษฐานว่าบทละครเรื่องยุขันได้รับอิทธิพลมาจากเรื่องอิเหนาอย่าง
ชัดเจน คือ การแต่งกายโดยมีการสวม“ปันจุเหร็จ” ของตัวละครซึ่งพจนานุกรมราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2554 
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2555) ได้ให้ความหมายไว้ว่า หมายถึง เครื่องรัดเกล้าที่ไม่มียอด  
ทั้งนี้ ปันจุเหร็จ ตามคำอธิบายของธานีรัตน์ จัตุทะศรี (2552) กล่าวไว้ว่า ปันจุเหร็จเป็นเครื่องสวมหัวที่ประดิษฐ์ขึ้น
ใหม่เพื่อใช้ในการแสดงละครในเรื่องอิเหนาโดยเฉพาะกล่าวคือในช่วงที่ตัวละครปลอมตัวเป็นชาวป่าหรือที่เรียกตาม
คำศัพท์ชวามลายูว่าเป็นปนัจเุหร็จนั้น พระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหน้านภาลัยทรงประดิษฐ์เครื่องสวมหัวแบบพิเศษ
ให้แก่ตัวละครด้วยเพื่อใช้แทนผ้าตาดโพกหัวตามแบบเดิมเรียกว่า “ปันจุเหร็จ” ตามสถานภาพของตัวละคร แม้ว่า
เครื่องสวมหัวนี้จะใช้คำเรียกเป็นภาษาชวามลายู แต่ก็ถือว่าเป็นเครื่องแต่งกายแบบที่ไทยประดิษฐ์ขึ้นใหม่ จัดเป็นการ
สร้างสีสันแบบไทยในด้านเครื่องแต่งกายอย่างหนึ่ง  

คำอธิบายของธานีรัตน์ จัตุทะศรี ดังกล่าวข้างต้น อาจเป็นส่วนหนึ่งที่ช่วยยืนยันได้ว่า บทละครเรื่อง 
ยุขันแต่งขึ้นระหว่างรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัวถึงรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว 
โดยการหยิบยืมเครื่องแต่งกายที่ประดิษฐ์ขึ้นใหม่ในรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้านภาลยัมาสร้างสีสนัแบบ
ไทยใน “ยุขัน” ด้วยเช่นกัน  

นอกจากวัฒนธรรมแบบไทยที่ปรากฏในบทละครเรื่องยุขันแล้ว บทละครเรื่องนี้ยังนำเสนอวัฒนธรรมแบบ
ชวามลายูไว้ในเนื้อหาอีกด้วย ยกตัวอย่างเช่น บทสระสรงทรงเครื่องของตัวละครและบทพรรณนาเครื่องแต่งกายของ
ตัวละครที่มักกล่าวถึง “กริช” อาวุธที่ไทยรับอิทธิพลมาจากวัฒนธรรมชวามลายู รวมไปถึงความเชื่อเรื ่ององค์
ปะตาระกาหลาหรือที่ในนิทานปันหยีและสังคมชวามลายูเรียกว่า องค์บตารากาหลา หรือบาตารา กาลา เป็นเทพที่มี
บทบาทสำคัญและเป็นที่เคารพนับถือของตัวละครมาก องค์บตารา กาลานี้ไม่เพียงแต่มีบทบาทสำคัญปรากฏในกลุ่ม
นิทานปันหยีของชวาเท่านั้น แต่ยังมีบทบาทในพิธีกรรม ตำนานและวรรณคดีของชวามลายูเรื่องอ่ืนด้วย เช่น พิธีรูวา
ตัน (Ruwatan) ของชวาที่จัดขึ้นเพื่อสะเดาะเคราะห์ให้แก่ผู้ร่วมพิธี ทั้งนี้ ความเชื่อเรื่องปะตาระกาหลาในวรรณคดี
ไทยนั้น พบหลักฐานในเรื่องดาหลังและอิเหนา (ธานีรัตน์ จัตุทะศรี, 2552) 

การนับถือองค์ประตาระกาหลาเป็นความเชื่อของชาวชวามลายูที่ปรากฏร่วมกันทั้งในบทละครเรื่องอิเหนา
และบทละครเรื่องยุขัน  โดยบทบาทขององค์ปะตาระกาหลาในบทละครเรื่องอิเหนานั้นมีบทบาทเป็นผู้ช่วยเหลือตัว
ละครเอกให้ผ่านพ้นอุปสรรค เช่น ในตอนที่องค์ปะตาระกาหลาทรงบอกให้อุณากรรณเดินทางไปทางทิศบูรพาจะได้
พบอิเหนาหรือในตอนที่พระองค์แปลงกายเป็นนกยูงแล้วปรากฏกายให้ย่าหรันเห็นเพื่อล่อให้ย่าหรันตามจนพบอิเหนา
และวิยะดา บทบาทการเป็นผู้ทดสอบความกล้าหาญอดทนของตัวละคร เช่น การบันดาลให้ลมหอบนางบุษบาทำให้
อิเหนาและบุษบาต้องเดินทางติดตามหากัน เป็นการพิสูจน์ความอดทนและความมั่นคงในรักของคู่พระนาง เป็นต้น  
ขณะที่ในบทละครเรื่องยุขันนั้น องค์ปะตาระกาหลามีบทบาทเพียงผู้ช่วยเหลือตัวละครให้แก้ไขอุปสรรค รอดพ้นจาก
ภยันตรายต่าง ๆ  ยกตัวอย่าง ตอนที่พระยุขันถูกพรานมะยุหงัดลวงให้เข้าเมืองอุรังฆารและขโมยนกหัสรังสไีป จากนั้น
พรานมะยุหงัดได้จับพระยุขันโยนลงทะเล ต่อมาองค์ปะตาระกาหลาจึงได้ช่วยบันดาลให้ลมพายุสงบ เพื่อให้นาย
ประมงได้เข้าช่วยเหลือพระยุขันต่อไป (ยุขัน, 2548)  



 
94 “พระโฉมยงองค์ยุขัน” บทละครนอกเร่ืองยุขัน : สันนิษฐานเร่ืองสมัยการแต่งตอนรักของยุขันกับนางประวะลิ่ม  

  ชนัญชิดา บุญเหาะ 

นอกจากอิทธิพลด้านวัฒนธรรมความเชื่อแล้ว กวียังสอดแทรกพิธีกรรมสำคัญในสังคมชวามลายูไว้ด้วย คือ 
พิธีแบหลา พิธีแบหลาเป็นพิธีกรรมเก่าแก่ของฮินดูที่รับมาจากพิธีสตีของอินเดีย เป็นพิธีที่สตรีม่ายจะกระโจนเข้า
กองไฟตายตามสามีเพื่อแสดงความจงรักภักดี อย่างไรก็ตาม การฆ่าตัวตายในพิธีสตีซึ่งเป็นต้นเค้าของพิธีแบหลาจะทำ
โดยการกระโจนเข้ากองไฟเพียงอย่างเดียว ไม่ปรากฏการใช้กริช แต่การแบหลาของชวาในบางครั้งจะมีการใช้กริชร่วม
ด้วย  คอื ใช้กริชแทงตัวตายก่อนโจนเข้ากองเพลิง  

ในสังคมชวามลายู พิธีแบหลากระทำกันในยุคที่ยังนับถือศาสนาฮินดูและแพร่หลายทั้งในระดับราชสำนัก
และประชาชน พิธีแบหลาปรากฏอยู่ในนิทานปันหยีหลายสำนวนและวรรณคดีชวามลายูเรื่องอ่ืน ๆ ด้วย เช่น เรื่องมหา
ภารตะและเรื่องรามายณะของชวา เรื่องซูตาโซมาของชวา ส่วนในวรรณคดีมลายูโดยเฉพาะกลุ่มวรรณคดีที่ใช้เล่นหนัง 
นอกจากเหตุการณ์ที่ภรรยาแบหลาตามสามีแล้ว ยังพบเหตุการณ์ที่บริวารแบหลาตามผู้เป็นนายอีกด้วย (G.L. Koster, 
1986 : 83 อ้างถึงใน ธานีรัตน์ จัตุทะศรี, 2552)  

พระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้านภาลัยทรงนำเสนอพิธีแบหลาในบทละครเรื่องอิเหนา ตอนที่นางดรสา
มเหสีของระตูบุศสิหนาแบหลากลางสนามรบ หลังจากระตูผู้เป็นสามีถูกอิเหนาสังหารสิ้นชีวิต  ธานีรัตน์ จัตุทะศรี 
(2552) ได้แสดงความคิดเห็นไว้ว่า พิธีแบหลายังไม่เคยปรากฏมาก่อนในวรรณคดีไทยและในสังคมไทยก่อนหน้าบท
ละครเรื่องดาหลัง พระราชนิพนธ์พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกมหาราชและบทละครเรื่องอิเหนาพระราช
นิพนธ์พระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้านภาลัย  การแบหลาของนางดรสาในเรื่องอิเหนาจึงนับเป็นลักษณะเด่น
ประการหนึ่ง อย่างไรก็ตาม บทบรรยายตอนดรสาแบหลานั้นเป็นการแบหลาโดยการกระโจนเข้ากองไฟที่เผาศพสามี 
แต่ในการแสดงละครใน จะมีท่ารำทำท่าแทงตัวตายด้วยกริชก่อนจะกระโจนเข้ากองไฟเหมือนที่ปรากฏในพิธีแบหลา
ของชวา  เพื่อเป็นการรำกริชอวดฝีมือผู้รำเพิ่มขึ้นมาอีกตอนหนึ่ง ลักษณะดังกล่าวสอดคล้องกับเรื่องยุขันที่มีการ
กล่าวถึงพิธีแบหลาในตอนที่พระยุขันพลัดพรากจากนางประวะลิ่ม  พระยุขันเศร้าโศกเสียใจที่ต้องจากนางเป็นอยา่ง
มาก จึงร่ำไห้และเตรียมการแบหลาตามแบบของชวา คือ มีการเตรียมกริชเพื ่อใช้แทงตัวตายก่อนจะสลบไป                                                               
ดังความว่า  

ร่ำร่ำจะแทงแล้วรั้งรอ    ปิ่มจะแบหลาคอพี่เสียได ้
นาสิกค่ังคัดกลัดไป    หายใจระบายอยู่รวยรวย 
พระวโิยคโศกสรอ้ยก็ผ็อยไป   หทัยใจหวิวหววิหวิระหวย 
กฤชเคลื่อนตกลงองค์ระทวย    ปิ่มจะมว้ยซบองค์ลงนิ่งไป ฯ (ยุขนั, 2548) 

 
กล่าวได้ว่า พิธีแบหลาที่ปรากฎในเรื่องยุขันนอกจากจะเป็นการแสดงให้เห็นอิทธิพลของวัฒนธรรมชวา

มลายูในวรรณคดีไทยสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้นอีกเรื่องหนึ่งแล้ว หากพิจารณาตามความเห็นของธานีรัตน์ จัตุทะศรี 
(2552) ที่ว่า พิธีแบหลาในบริบทวรรณคดีไทยปรากฏในบทละครเรื่องดาหลังและบทละครเรื่องอิเหนาเป็นกลุ่มแรก 
ยังเป็นการสะท้อนให้เห็นว่าบทละครเรื่องยุขันน่าจะเป็นบทละครร่วมสมัยเดียวกันหรือแต่งขึ้นภายหลังโดยได้รับ
อิทธิพลหรือแรงบันดาลใจมาจากบทละครพระราชนิพนธ์ทั้งสองเรื่องด้วย   

จากการศึกษาเนื้อหาของบทละครเรื่องยุขัน พบว่าเรื่องยุขันมีความสัมพันธ์ด้านเนื้อหากับวรรณคดกีลุ่มที่
รับอิทธิพลมาจากนิทานปันหยีอยู่มากโดยเฉพาะด้านวัฒนธรรมความเชื่อแบบชวามลายู อย่างไรก็ตาม ผู้วิจัย
สังเกตเห็นว่า บทละครเรื่องยุขันกลับมีความคล้ายคลึงกับบทละครเรื่องอิเหนา พระราชนิพนธ์พระบาทสมเด็จพระ
พุทธเลิศหล้านภาลัยมากกว่าบทละครเรื่องดาหลัง พระราชนิพนธ์พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกมหาราช 
ลักษณะร่วมกันของวรรณคดีทั้งสองเรื ่องนี้มีทั ้งด้านเหตุการณ์เรื ่องราวต่าง ๆที่น่าจะรับอิทธิพลระหว่างกัน 
ลักษณะร่วมอีกประการหนี่งคือ การรับอิทธิพลด้านวัฒนธรรมการแต่งกายไทยเพื่อสร้างสีสันในเนื้อหาซึ่งเรื่องยุขันรบั
อิทธิพลมาจากเรื่องอิเหนาอย่างชัดเจน  



 
95 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2562) 
 

ทั้งนี้ เมื่อพิจารณาร่วมกับบริบทสังคมไทยในระหว่างรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัวถึงรัช
สมัยพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว ผู้วิจัยพบว่า ในช่วงเวลาดังกล่าวนั้นเรื่องอิเหนาเป็นที่นิยมและมีการ
นำมาผลิตซ้ำสร้างสรรค์เป็นวรรณคดีประเภทต่าง ๆ เช่น เรื่องระเด่นลันได หนังสือเพลงยาวสามชาย ซึ่งกรมศิลปากร 
(2506) อธิบายรายละเอียดทำนองเรื่องไว้ว่า “หนังสือเพลงยาวสามชายนี้ แต่งเทียบเรื่องอิเหนา ชายที่ 1 เป็นตัว
อิเหนา ชายที่ 2 เป็นตัวสังคามาระตา ชายที่ 3 เป็นตัวประสันตา มีเพลงยาวโต้ตอบกับหญิงคน 1 ซึ่งเป็นตัวนาง
มะเดหวี ว่ากันด้วยเรื่องบุษบา” การแต่งเรื่องเทียบเรื่องอิเหนา เป็นการแสดงให้เห็นความนิยมของเรื่องอิเหนาในยุค
สมัยนั้น ดังนั้น หากพิจารณาข้อมูลต่าง ๆ ข้างต้นแล้ว บทละครเรื่องยุขันก็อาจจัดอยู่ในกลุ่มวรรณคดีที่แต่งเทียบเคยีง
เรื่องอิเหนาที่เกิดขึ้นระหว่างรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัวถึงรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้า
เจ้าอยู่หัวได้ด้วยเช่นกัน 

4. ยุขัน : การนำเสนอความสำคัญของ “ปัญญาหญิง” 
    ในบทละครเรื่องยุขัน ตัวละครฝ่ายหญิงเข้ามามีบทบาทในการดำเนินเรื่องมากขึ้น โดยเฉพาะอย่างยิ่ง

บทบาทด้านการใช้สติปัญญาและปฏิภาณ ไหวพริบ ยกตัวอย่างเช่น บทบาทการทําปริศนาของตัวละครเอกฝ่ายหญิง
ถึงสองครั้งที่กระทําขึ้นเพื่อทดสอบปฏิภาณไหวพริบของตัวละครเอกฝ่ายชาย ได้แก่  การทําปริศนา ของนางประวะ
ลิ่ม ตัวละครเอกฝ่ายหญิง พระธิดาของพระเจ้าอุเรเซนแห่งเมืองอุเรเซนที่กระทําขึ้นเพื่อตอบกลับการทําปริศนาของยุ
ขัน ตัวละครเอกฝ่ายชาย พระโอรสของท้าวอุรังยิด แห่งเมืองอุรังยิด นางประวะลิ่มทำปริศนาครั้งแรกด้วยการเอาแปง้
ทาทั่วร่างกายของยายเฒ่าเฝ้าอุทยานจนขาวและมองเห็นเพียงแค่ดวงตาเพื่อเป็นการตอบกลับการทําปริศนาของยุขัน
ว่านางเองก็มีใจรับรักยุขันเช่นกัน ภายหลังจากตอนที่ยุขันทําปริศนาบอกรักแฝงมาในลวดลายของมาลัยที่ยุขันร้อย
เป็นลวดลายนาคสองตัวเกี่ยวกระหวัดกัน และยุขันได้ฝากให้ยายเฒ่า เฝ้าอุทยานนํามาลัยที่ร้อยเป็นลวดลายนาคสอง
ตัวเกี่ยวกระหวัดกันไปถวายแด่นางประวะลิ่ม(ยุขัน, 2548) 

    การทําปริศนาครั้งที่สองของนางประวะลิ่มเป็นการทําปริศนาด้วยการให้พี่เลี้ยงสันหยาและนางกํานัลทา
ร่างกายของยายเฒ่าเฝ้าอุทยานด้วยมินหม้อจนดําและมองเห็นแค่ดวงตาเพียงอย่างเดียว อีกทั้งนางประวะลิ่มยังแสร้ง
ดุด่ายายเฒ่าเฝ้าอุทยานว่า คบชู้พาบุคคลภายนอกมาอาศัยอยู่ในอุทยานโดยไม่ได้รับอนุญาต ทั้ง ๆ ที่สํานักของฤาษีชี
พราหมณ์ ในเมืองอุเรเซนนี้ก็มีอยู่ เหตุใดจึงไม่พาชู้ไปอาศัยอยู่กับฤาษี และหลังจากที่นางประวะลิ่มแสร้งดุด่า ยาย
เฒ่าเฝ้าอุทยานแล้ว นางประวะลิ่มได้สั ่งให้เหล่าเถ้าแก่จับยายเฒ่าเฝ้าอุทยานนั่งลงในสาแหรกหย่อนลงมาทาง
หน้าต่าง การกระทำดังกล่าวเป็นการฝากความไปถึงยุขันว่า ตัวนางเองจะรอยุขันมาหาในคืนเดือนแรมที่ข้างหน้าต่าง 
(ยุขัน, 2548) 

    นอกจากตัวละครเอกในเรื่องจะมีลักษณะเด่นด้านการใช้สติปัญญาแล้วตัวละครประกอบฝ่ายหญิงใน
เรื่องก็ยังมีคุณลักษณะดังกล่าวด้วย ยกตัวอย่างเช่น ตัวละครนางมะยุมาที่คิดอุบายพายุขันและลิขิตหลบหนจีากเมอืง
ยักษ์ของอสูรมะตะริมในระหว่างการเดินทางติดตามหา “นก” ของยุขัน โดยนางมะยุมาได้ออกอุบายถามทางไปเมือง
อุเรเซนจากยักษ์มะตะริม ภายหลังจึงทราบหนทางการหลบหนีจากเมืองยักษ์โดยใช้เส้นผมของยักษ์มะตะริมเป็น
สัญลักษณ์ในการขอผ่านทางเมืองยักษ์หน้าด่านต่าง ๆ ดังความว่า  

 
 
 
 
 
 
 



 
96 “พระโฉมยงองค์ยุขัน” บทละครนอกเร่ืองยุขัน : สันนิษฐานเร่ืองสมัยการแต่งตอนรักของยุขันกับนางประวะลิ่ม  

  ชนัญชิดา บุญเหาะ 

เมื่อนั้น    นวลนางมะยุมากระเษมศานต ์
จึ่งมายังองค์พระกุมาร    เลิกชานมาลามาฉับไว 
นางโอบอุ้มทั้งสองพระลูกรัก   ไว้นั่งเหนือตักแล้วปราศรัย 
บอกวา่แม่ถามความใน   ยักษาแจ้งให้สิ้นทั้งนั้น 
อันซึ่งมรคาพนาลัย    ที่จะไปยากแค้นแสนศัลย ์
ล้วนหมู่อสุราอาธรรม์    ทหารของกุมภัณฑ์พระลกูยา 
พระพี่น้องสองราจะคลาไคล   แม่จะให้เส้นเกศของยักษา 
ผูกเป็นธำมรงค์รจนา    สอดนิ้วหัตถาของเจ้าไป 
แม้นอสูรหยาบช้าสามานย ์  จะเข้ามาหักหาญรุกไล่ 
จึ่งถอดธำมรงค์ที่ทรงไป   ออกให้มารเห็นสำคัญ 
มารนั้นจะส่งต่อไป    จะได้ถึงฝั่งสมุทรขัณฑ์ 
ฟากหนึ่งแดนมารชาญฉกรรจ์   ฟากหนึ่งนั้นแดนอุเรเซน (ยุขัน, 2548) 

    การใช้ปัญญาหญิงของตัวละครในเรื่องยุขัน นอกจากจะเป็นการแสดงให้เห็นการเข้ามามีบทบาทตัว
ละครหญิงต่อวรรณคดีมากขึ้นแล้ว การใช้ปัญญาหญิงในที่นี้ยังช่วยเปิดโอกาสให้ตัวละครฝ่ายชายได้แสดงศักยภาพใน
ด้านปฏิภาณไหวพริบโต้ตอบอีกด้วย 

    ทั้งนี้ การเพิ่มบทบาทด้านการใช้สติปัญญาให้ตัวละครฝ่ายหญิงเป็นลักษณะสำคัญประการหนึ่งของบท
ละครนอกพระนิพนธ์กรมหลวงภูวเนตรนรินทรฤทธิ์ พระราชโอรสในพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้านภาลัย 
พระองค์ทรงมีผลงานบทละครนอกหลายเรื่องที่แต่งขึ้นในรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัว บางเรื่อง
พระองค์นิพนธ์ตามแบบแผนพระราชนิพนธ์พระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้านภาลัย แต่บางเรื่องก็เป็นบทที่ทรงพระ
นิพนธ์ขึ้นใหม่ พระนิพนธ์บทละครนอกของพระองค์มักจะมีแนวเรื่องที่ให้ความสำคัญกับปัญญาของตัวละครฝ่าย
หญิง “มีตัวเอกฝ่ายหญิงเป็นตัวเดินเรื่อง กล่าวคือ เป็นฝ่ายออกเดินทางผจญภัยหรือเผชิญอุปสรรค ภยันตรายต่าง ๆ 
และส่วนใหญ่จะมีจุดประสงค์เพื่อช่วยเหลือตัวเอกฝ่ายชายซึ่งไร้ความสามารถในการรบและอ่อนแอกว่า” การสร้างตัว
ละครเอกฝ่ายหญิงให้สติปัญญามีความสามารถรู้จักใช้อุบายต่าง ๆ  จนมีลักษณะเด่นต่างจากบทละครอ่ืน ๆ  ที่เคยมีมา
แต่เดิมนี้อาจสัมพันธ์กบัสภาพสังคมที่เปิดกว้างและมีการขยายตัวทางการศึกษามากขึ้น (จตุพร มีสกุล, 2540)   

    จากข้อมูลข้างต้น อาจช่วยสนับสนุนข้อสันนิษฐานที่ว่า บทละครเรื่องยุขันแต่งขึ้นในระหว่างรัชสมัย
พระบาทสมเด็จพระนัง่เกล้าเจ้าอยู่หัวถึงรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว ไม่น่าแต่งขึ้นในสมัยก่อนหนา้
นี ้เนื ่องจาก “ยุขัน”อาจได้รับอิทธิพลด้านตัวละครหญิงที ่มีสติปัญญามาจากงานพระนิพนธ์ของกรมหลวง 
ภูวเนตรนรินทรฤทธิ์ซึ ่งเป็นผู้ริเริ ่มการนำเสนอความสำคัญของ “ปัญญาหญิง” ในกลุ่มงานวรรณคดีประเภท 
บทละคร  ทั้งนี้ ผู้วิจัยสันนิษฐานเพิ่มเติมว่าบริบทสังคมที่เริ่มให้ความสำคัญกับการศึกษาย่อมมีส่วนหล่อหลอมให้กวี
ซึ่งสันนิษฐานว่าเป็นกลุ่มกวีราชสำนักที่มีความรู้เรื่องละครนอกแบบหลวงสร้างสรรค์แนวคิดดังกล่าวขึ้นในบทละคร
เรื่องยุขันด้วยเช่นกัน 

5. ยุขัน : ลักษณะตามรูปแบบของบทละครนอกแบบหลวง  
    บทละครนอกแบบหลวงเป็นรูปแบบบทละครในสมัยรัตนโกสินทร์ พระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้า

นภาลัยทรงพระราชนิพนธ์โดยทรงนำบทละครนอกดั้งเดิมมาปรับปรุงใหม่สำหรับเล่นละครผู้หญิงของหลวง ดังที่                                                          
สุรพล วิรุฬห์รักษ์ (2547) กล่าวว่า 
 

 รัชสมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้านภาลัยเป็นจุดเปลี่ยนสำคัญของ การละครในราชสำนัก เนื่องจากโปรดเกล้าฯ ให้
ละครผู้หญิงของหลวงได้แสดงละครนอกเป็นครั้งแรก พระองค์ทรงพัฒนากระบวนแสดงของละครนอกให้ประณีตขึ้น โดย ทรงนำลักษณะบาง
ประการของละครในมาผสมผสานไว้ในการแสดงละครนอก กล่าวคือ ทรงปรับให้ผู้แสดงรำโดยไม่ต้องร้องบทเอง เนื่องจากมีต้นเสียงเป็นผู้ขับ
ร้อง  ทั้งยังมีช่วงให้ผู้แสดงได้รำอวดฝีมือแบบละครในอีกด้วย นอกจากนี้ พระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้านภาลัยยังทรงให้ความสำคัญแก่
ความสละสลวยของภาษาและความไพเราะของเพลงดนตรีด้วย  



 
97 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2562) 
 

องค์ประกอบดังกล่าวข้างต้นนี้ทำให้เกิดกระบวนแสดงละครนอกที่มีความสมบูรณ์ เรื่องราวดำเนินไปด้วย
ความสนุกสนาน ความตลกขบขัน และความงดงามของกระบวนรำ  โดยกระบวนแสดงละครนอกที่พระบาทสมเด็จพระ
พุทธเลิศหล้านภาลัยทรงสร้างสรรค์ข้ึนนี้เรียกว่า “ละครนอกแบบหลวง”  บทละครแม้จะดำเนินเรื่องอย่างรวดเร็วตาม
แบบแผนของบทละครนอก แต่มีการพรรณนารายละเอียดรวมทั้งภาษาที่เลือกสรรให้เหมาะสมกับเนื้อความ ส่งผลให้
กระบวนการแสดงละมุนละม่อมงดงามสมกับผู้แสดงที่เป็นสตรีในราชสำนัก บทละครนอกแบบหลวงครั้งรัชกาลที่ 2 
เป็นแนวทางให้ผู้แต่งบทละครในสมัยต่อมาถือเป็นแบบอย่าง ทำให้เกิดบทละครนอกเรื่องใหม่ ๆ  และมีพัฒนาการเปน็
ที่นิยมจนถึงปัจจุบัน  (เสาวณิต วิงวอน, 2555)  

ลักษณะของบทละครนอกแบบหลวงดังกล่าว เมื่อนำมาพิจารณารูปแบบและขนบการแต่งบทละครเรื่อง 
ยุขัน แล้วพบว่ามีลักษณะที่สอดคล้องกัน เช่น การมีบทการพรรณนารายละเอียดตามแบบอย่างบทละครใน อาทิ บท
พรรณนาธรรมชาติ บทชมกระบวนทัพชมพาหนะและบทสระสรงทรงเครื่องซึ่งเป็นจารีตสำคัญของบทละครรำพบอยู่
เป็นจำนวนมากในเรื่อง เช่น บทสรงน้ำในลำธารระหว่างการเดินทางผจญภัยของตัวละครเอก  บทสรงน้ำแบบสรง
สุหร่ายและบทสรงนำ้แบบแชน่้ำดอกไม้ของตัวละครเอกที่เป็นกษัตริย์ บทสรงน้ำในเวลาเดียวกันของตัวละครพระนาง 
เป็นต้น 

นอกจากการพรรณนาขนบตามแบบแผนของบทละครในแล้ว เรื ่องยุขันยังมีลีลาการดำเนินเรื ่องอย่าง
รวดเร็วตามแบบฉบับของบทละครนอกอีกด้วย เช่น ในตอนที่ยุขันเดินทางกลับเมืองอุรังหยิด ตอนนางประวะลิ่มออก
เดินทางติดตามหายุขัน เป็นต้น ทั้งนี้ ภาษาที่ใช้ในเรื่องเป็นภาษาสุภาพต่างจากภาษาในบทละครนอกครั้งกรุงศรี
อยุธยาอีกด้วย 

 

สรุปผลการศึกษา 
จากการศึกษาบทละครนอกเรื่องยุขันฉบับกรมศิลปากรที่กล่าวถึงเรื่องราวในส่วนท้ายคือ เรื่องรักของยุขัน

กับนางประวะลิ่มเป็นต้นมาโดยวิธีการอ่านละเอียด (Close reading) และเปรียบเทียบตัวบทกับวรรณคดีประเภทบท
ละครสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้นทั้งในด้านอักขรวิธี ลักษณะการแต่งตามบทละครนอกแบบหลวง อนุภาคเหตุการณ์
ต่าง ๆ  ที่เกี่ยวข้องสัมพันธ์กัน ผู้วิจัยพบว่า บทละครเรื่องยุขันน่าจะแต่งเสร็จสมบูรณ์ภายหลังรัชสมัยพระบาทสมเด็จ
พระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกอย่างแน่ชัดด้วยเหตุผลหลายประการ ทั้งในด้านอักขรวิธี  ลักษณะการแต่งตามบทละคร
นอกแบบหลวง การมีเนื้อหาที่น่าจะได้รับอิทธิพลมาจากเรื่องอิเหนา บทพระราชนิพนธ์พระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศ
หล้านภาลัยทั้งยังมีการใช้เครื่องแต่งกายแบบใหม่ที่ประดิษฐ์ขึ้นในสมัยรัชกาลที่ 2 อาจเป็นเครื่องช่วยยืนยันได้
ประการหนึ่งว่าบทละครเรื่องยุขันน่าจะแต่งขึ้นหลังจากรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้านภาลัย  ผู้วิจัย
สันนิษฐานว่าบทละครเรื ่องนี้อาจแต่งขึ้นในระหว่างรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัวถึงรัชสมัย
พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวจากหลักฐานการอ้างถึงและการหยิบยืมแนวคิดจากวรรณคดีร่วมยุคสมัยเรื่อง
ต่าง ๆ   นอกจากนี้ จากบริบทสังคมรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัวถึงรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระจอม
เกล้าเจ้าอยู่หัวที่พระมหากษัตริย์โปรดฯให้เลิกละครหลวง แต่กลับเป็นช่วงเวลาที่การละครเฟื่องฟูมาก จนต่อมามีการ
เปิดกว้างด้านวัฒนธรรมการบันเทิงในหมู่ราษฎรอย่างเสรี ดังความว่า 

ถึงรัชกาลที่ 3 พระบาทสมเด็จฯพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงรังเกียจการเล่นละคร พอเสวยราชย์ก็โปรดให้เลิกละครหลวงเสีย ไม่
ทรงเล่นละครจนตลอดรัชกาล เล่ากันมาว่าถึงโขนข้าหลวงเดิมซ่ึงโปรดให้ฝึกหัดไว้เมื่อครั้งยังเป็นกรม เมื่อเสด็จผ่านพิภพแล้วก็โปรดให้เลิก
เสียด้วย แต่การเลิกละครหลวงครั้งนั้นกลับเป็นเหตุให้เล่นละครกันแพร่หลายขึ้นกว่าแต่ก่อน  เพราะมีผู้นิยมแบบอย่างละครหลวงครั้ง
รัชกาลที่ 2 มีมาก แต่ก่อนไม่กล้าเอาอย่างไปเล่น ด้วยเกรงว่าจะเป็นการแข่งของหลวง ครั้นละครหลวงเลิกแล้ว ผู้มีบรรดาศักดิ์สงูก็พากัน
หัดละครตามแบบหลวงครั้งรัชกาลที่ 2 ขึ้นหลายแห่ง ส่วนเจ้านายนั้นมีกรมพระราชวังบวรมหาศักดิพลเสพ เป็นต้น ตลอดจนเจ้านายต่าง
กรมและหากรมมิได้ก็อีกหลายพระองค์  ส่วนขุนนางก็มีตั ้งแต่เสนาบดี เป็นต้น  ต่างหัดละครแบบหลวงขึ ้นตามกัน  ผู ้ที ่เกรงว่า
พระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าฯจะไม่โปรด ในชั้นแรกก็เป็นแต่ลักเล่น ที่กล้าหัดละครขึ้นใหม่ก็มี  การที่ประกาศพระราชทานพระบรมรา



 
98 “พระโฉมยงองค์ยุขัน” บทละครนอกเร่ืองยุขัน : สันนิษฐานเร่ืองสมัยการแต่งตอนรักของยุขันกับนางประวะลิ่ม  

  ชนัญชิดา บุญเหาะ 

ชานุญาตให้ใคร  ๆมีละครผู้หญิงได้ไม่ห้ามปรามตั้งแต่ก่อนครั้งนั้น มีผลแก่การเล่นละครต่อมาเป็นอันมาก ที่เป็นข้อสำคัญนั้นคือ เป็นเหตุ
ให้เปลี่ยนแปลงการเล่นละคร ซึ่งเป็นของผู้ชายเล่นมาแต่ก่อน กลายเป็นผู้หญิงเล่นแทบทั่วทั้งเมืองอย่าง1 เป็นเหตุให้ละครเล่นหา
ผลประโยชน์ได้มากจนอาจตั้งภาษีละครขึ้นในรัชกาลที่ 4 นั้นอย่าง 1 และเป็นเหตุให้เกิดบทละครขึ้นเป็นอนัมากแต่สมัยนี้เป็นต้นมาอย่าง 1  
(ตำนานละครเรื่องอิเหนา, 2507: 156) 
และ 

ในสมัยรัชกาลที่ 3  แบบละครชั้นหลังขึ้นเป็นปฐมส่วนใหญ่ตามแบบพระราชนิพนธ ์ร.2 แต่ละครโรงอื่น ๆ ที่เป็นละครราษฎรไม่
ค่อยกล้าเอาบทพระราชนิพนธ์ไปเล่นเล่นตัวบทแบบโบราณอย่างเดิม จนจบรัชกาลที่ 3 ครั้นถึงรัชกาลที่ 4 เมื่อความปรากฏว่า ทรงพระ
กรุณาโปรดฯ พระราชทานอนุญาตให้เล่นละครกันได้ตามใจ พวกราษฎรจึงเอาบทพระนิพนธ์บทละครนอกไปเล่น คนก็ชอบกันแพรห่ลาย 
แต่นั้นใครจะแต่งบทละครขึ้นใหม่ก็แต่งเฉพาะตอนที่จะให้เล่นตามแบบบทละครพระราชนิพนธร์ัชกาลที่ 2 ทั่วไปก็มีเยอะ (ตำนานละครเรื่อง
อิเหนา, 2507 : 178- 181) 

ข้อความข้างต้นมีส่วนสนับสนุนข้อค้นพบ ทำให้สันนิษฐานต่อไปได้ว่าบทละครเรื่องยุขันนี้แต่งขึ้นใน่
ช่วงเวลาดังกล่าวด้วยเหตุของการ “ลักเล่น”หรือ “ลอบหัดขึ้นใหม่ตามแบบแผนพระราชนิพนธ์พระบาทสมเด็จพุทธ
เลิศหล้านภาลัย” เนื่องจากในสมัยรัชกาลที่ 2 การละครเจริญรุ่งเรืองตามความสนพระราชหฤทัยในด้านวรรณคดีและ
การละครของพระมหากษัตริย์  ครั้นถึงสมัยรัชกาลที่ 3 เมื่อมีการเลิกเล่นละครแบบหลวง อาจเป็นไปได้ว่า กลุ่มขุน
นางที่เคยทำงานถวายพระมหากษัตริย์ทางการละครได้ออกมาก่อตั้งคณะละครของตนเองขึ้นเพื่อเล่นละครในแบบ
ราษฎร์แต่ก็ยังยึดถือขนบการพรรณนาบางประการจากแบบหลวงที่เคยได้รับการปลูกฝังมา  ท่ามกลางบทละครที่
เกิดขึ้นจากคณะละครในช่วงเวลาดังกล่าวก็อาจเป็นไปได้ว่า มีเรื่องยุขันรวมอยู่ในฐานะบทละครแบบหลวงอีกเรื่อง
หนึ่ง หากเป็นเช่นนั้นจริง ผลการศึกษาครั้งนี้ย่อมมีส่วนช่วยเติมเต็มประวัติวรรณคดีไทยประเภทบทละครให้สมบูรณ์
ขึ้น เป็นแนวทางให้ผู้สนใจบทละครนอกสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้นได้ต่อยอดค้นคว้าศึกษาอิทธิพลของวรรณกรรม
ประเภทบทละครซึ่งมีความสัมพันธ์ต่อกันหรือศึกษาบทละครนอกเรื่องยุขันอย่างลึกซึ้งต่อไป   
 
 
เอกสารอ้างอิง  
 
 

กรม ศิลปากร,.  (2508).  บัญชีสงัเขปวรรณคดีเรื่องตา่ง ๆ  เล่ม 1.  กรุงเทพฯ : สำนักหอสมุดแห่งชาต ิ
__________.  (2548).  บทละครนอกเรื่องยุขัน.  กรุงเทพฯ: รุ่งศิลปก์ารพิมพ์. 
กุสุมา รักษมณี.  (2530).  200 ปี พระบาทสมเด็จพระนั่งเกลา้เจ้าอยูหั่ว.  กรุงเทพฯ: คณะโบราณคดี  
             มหาวิทยาลัยศิลปากร 
จีริกัญญา พรมต๊ะ.  (2550).  บทละครนอกเรื่องยุขัน.  (ปริญญานพินธ์การศึกษามหาบัณฑติ สาขาวิชาภาษาไทย 
              มหาวิทยาลัยศรนีครินทรวิโรฒ).  
จตุพร มีสกลุ.  (2540).  การศึกษาเชิงวิเคราะห์บทละครนอกพระราชนิพนธ์ในพระเจ้าบรมวงศ์เธอ  
              กรมหลวงภูวเนตรนรินทรฤทธิ์.  (วิทยานพินธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต ภาควชิาภาษาไทย  
              จฬุาลงกรณม์หาวทิยาลัย)  
ธานีรัตน์ จัตทุะศรี.  (2552).  พระราชนิพนธ์อิเหนาในรัชกาลที่ 2: การสรา้งนทิานปันหยีให้เปน็ยอดแห่ง 

วรรณคดีบทละครใน.  วิทยานพินธ์อักษรศาสตรดุษฎีบณัฑิต ภาควชิาภาษาไทย จุฬาลงกรณ์มหาวทิยาลัย   
นิยะดา เหลา่สนุทร.  (2535).  พินจิวรรณกรรม.  กรุงเทพฯ: แม่คำผาง  
ประเสริฐ ณ นคร.  (2541).  สารนพินธป์ระเสริฐ ณ นคร.  กรุงเทพฯ:  มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์.  
พระบาทสมเด็จพระ พทุธเลิศหลา้นภาลัย,.  (2546).  บทละครเรื่องอิเหนา.  กรุงเทพฯ: ศลิปาบรรณาคาร. 



 
99 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2562) 
 

ราชบัณฑติยสถาน.  (2555).  พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554.  กรุงเทพฯ: ราชบัณฑติยสถาน.  
วิภาวรรณ อยู่เยน็.  (2551).  “ที่มาของไมต้รีและไม้จตัวาในภาษาไทย”. วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย.  

2, 4: 90-107. 
เสาวณติ วิงวอน.  (2555).  วรรณคดีการแสดง.  (พิมพ์ครั้งที ่2.)  กรุงเทพฯ: ภาควชิาวรรณคดีและคณะกรรมการฝา่ย 

วิจัย คณะมนษุยศาสตร์ มหาวทิยาลัยเกษตรศาสตร์. 
อิงอร สุพันธุ์วณิช.  (2527).  วิวฒันาการอักษรและอักขรวิธีไทย.  กรุงเทพฯ: จฬุาลงกรณ์มหาวิทยาลยั.  

 

Translated Thai References  
 

The Fine Arts Department.  (1965).  The List of Literatures book 1.  Bangkok: National Library of  
  Thailand  
______________________.  (2005).  Yukhan Lakhon Nok (The poetic drama Yukhan).  Bangkok :  
  Rungkhamkarnpim. 
Kusuma Ruksamani.  (1987).  200 years the reign of King Rama III (Phra Nangklao Chao Yu Hua).  
  Bangkok : Faculty of Archaeology, Silpakorn university. 
Jirikanya Promta.  (2007).  The poetic drama Yukhan.  A Thesis for the Degree of Master of  
  Education in Thai, Faculty of Humanities Srinakarinwirot University.  
Chatuporn Misakul.  (1997).  An analytical study of Lakornnok by Prince Phuwanatenarinrit.  
  A Thesis for the Degree of Master of Arts in Thai, Facuty of Arts Chulalongkorn University. 
Thaneerat  Jatuthasri.  (2009).  Inao of King Rama II : the making of the panji cycle into a  
  masterpiece of Thai court drama literature. A Dissertation for the Degree of Doctor of  
  Philosophy Program in Thai, Faculty of Arts Chulalongkorn University. 
Niyada Laosoonthorn.  (1992).  Pinit Wannakam.  Bangkok: Maekamphang Publisher. 
Prasert Na Nakorn.  (1998).  Saraniphon Prasert Na Nakorn.  Bangkok: Kasetsart University. 
King Rama II (Phra Phutthaloetla Naphalai).  (2003).  Inao, royal script of King Rama II.  Bangkok:  
  Silpabannakarn Publisher. 
The Royal Institute.  (2012).  Thai Royal Institute Dictionary BE 2554.  Bangkok:  
  Ratchabandityasatan. 
Wiphawan Yooyen.  (2008).  The high and raising tonal marks in Thai. Journal of Thai Language  
  and Literature. 2, 4 : p.90-107. 
Sauvanit Wingwon.  (2012).  Drama Literature. . (2nd  ed.).  Bangkok: Department of Literature and  
  Academic and Research Committee , Faculty of Humanities  Kasetsart University.  
Ing-orn Supanvanit.  (1984).  Development of Thai Scripts and Orthography.  Bangkok: Chulalongkorn  
  University press. 


