
สาระคำ�สอนที่ปรากฏในสมาธิราชสูตร

ร้อยโท พรชัย หะพินรัมย์1

นักศึกษาหลักสูตรปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาบาลี-สันสกฤต มหาวิทยาลัยศิลปากร

E-mail: chaplainbalm@gmail.com

บทคัดย่อ
	 การวิจัยคร้ังน้ีมีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาสาระค�ำสอนท่ีปรากฏในสมาธิราชสูตร เป็นการ

วิจัยเชิงเอกสารโดยวิเคราะห์เชิงเน้ือหาของสมาธิราชสูตรซ่ึงเป็นคัมภีร์ของพุทธศาสนา 

ฝ่ายมหายานท่ีคาดว่าแต่งข้ึนในคริสต์ศตวรรษท่ี 2 การศึกษาพบว่า สาระค�ำสอนท่ีปรากฏ 

ในสมาธิราชสูตร สามารถแบ่งออกเป็น 3 รูปแบบ คือ 1) หลักความงาม 3 ประการ  

2) หลักเทศนาวิธี 4 ประการ และ 3) หลักผลสัมฤทธ์ิการเรียนการสอน ซ่ึงคล้ายกับปิรามิด

การเรียนรู้ ด้านเนื้อหาคัมภีร์อธิบายหลักศูนยตาและพยายามกระตุ้นผู้อ่านให้วางจิตเป็นกลาง

ค�ำส�ำคัญ : 1. สมาธิราชสูตร, 2. หลักการสอน, 3.ศูนยตา 

Teaching material in Samadhirajasutra
Pornchai Hapinram

Ph.D. candidate in Pali-Sansakrit, Faculty of Archaeology, Silpakorn University
E-mail: chaplainbalm@gmail.com

ABSTRACT
	 This research aims to study teaching material that appeared in  
Samadhirajasutra. This is document research by content analysis a text book 
of Mahayana Buddhism, which is composed in the second century. the study 
found that teaching in Samadhirajasutra can be divided into three types:  
1) The three goodness 2) Four styles of teaching, and 3) The achievement of 
teaching, which resembles a learning pyramid. The content of text describes 
the Sunyata and try to motivate the reader to put mental to concentration.

Keywords: 1. Samadhirajasutra, 2. Teaching principles, 3. Sunyata

1	 นักศึกษาปริญญาิลปศาสตรดุษฏีบัณฑิต สาขาวิชาสันสกฤต คณะโบราณคดี มหาวิทยาลัยศิลปากร, E-mail: chaplainbalm 
@gmail.com 	



บทน�ำ

	 คนไทยรับเอาค�ำสอนในพุทธศาสนาเป็นแนวทางด�ำเนินชีวิตตลอดเวลาอันยาวนาน  

พุทธศาสนาที่เจริญรุ่งเรืองในประเทศไทยเป็นพุทธศาสนาสายเถรวาทซึ่งถือพระไตรปิฎก 

ภาษาบาลีเป็นหลัก คนไทยจึงไม่คุ้นเคยกับคัมภีร์พุทธศาสนาฝ่ายมหายานซ่ึงเขียนด้วยภาษา

สันสกฤตเพราะมีการแปลเป็นภาษาไทยน้อยมาก บทความน้ีน�ำเสนอสมาธิราชสูตรซ่ึงผู้วิจัย 

ได้แปลจากภาษาสันสกฤตเป็นภาษาไทยพบว่าคัมภีร์มีความดีเด่นท้ังในด้านการประพันธ์ 

รูปแบบการสอนและสาระค�ำสอน

	 สมาธิราชสูตร แปลว่า “พระสูตรว่าด้วยราชาแห่งสมาธิ” หมายถึงพระสูตรท่ีรวบรวม

วิธีท�ำสมาธิไว้ผู ้ศึกษาคัมภีร์น้ีจะเข้าใจหลักการวางใจเป็นสมาธิเพื่อผลประโยชน์สูงสุด 

คือ สัมมาสัมโพธิญาณ หรือการได้เป็นพระพุทธเจ้า พระสูตรน้ีมีช่ือเรียกอ่ืน ๆ  อีก คือ จันทร

ประทปีสตูร แปลว่า “พระสตูรแสงจนัทร์”, มหากรณุาวตาร แปลว่า “การวางใจลงสูม่หากรณุา”, 

สรวธรมสวภาวสมตาวิปัญจิตสมาธิ แปลว่า “สมาธิท่ีแสดงให้เห็นว่าสภาวะของธรรมท้ังหมด

เสมอกัน”

สถานที่ค้นพบและผู้แต่ง

	 สถานท่ีค้นพบ ต้นฉบับสมาธิราชสูตรได้ถูกค้นพบในท่ี 2 แห่ง คือ หุบเขากาฐมาณฑุ 

ประเทศเนปาล และหมู่บ้านกิลกิต ประเทศปากีสถาน บไรอัน ฮอดจ์สัน (Brian Hodgson)  

เป็นนักการทูตชาวอังกฤษ ได้ท�ำการรวบรวมคัมภีร์ท่ีค้นพบในบริเวณหุบเขากาฐมาณฑุ 

ของเนปาลในปี ค.ศ. 1824 จ�ำนวน 423 ผูก รวมท้ังสมาธิราชสูตรน้ีด้วย แต่เขาไม่ได้อ่านเอง

ได้ส่งไปให้ห้องสมุดต่าง ๆ  ผู้ท�ำการศึกษาคือ คอนแสตนติน เรกาเม (Constaintin Regamey) 

ได้เขียนงานช่ือว่า Three Chapters from the Samadhirajasutra ซ่ึงเป็นงานศึกษาสมาธิ

ราชสูตรบทท่ี 8, 19 และ 22 ตีพิมพ์เผยแพร่ในปี ค.ศ. 1938 (Waterhouse, 2005 : 55) 

ผู้ค้นพบอีกท่านคือ หะระประสัท ศาสตรี (Haraprasad Shastri) ได้ท�ำการรวบรวมจารึก 

ในเนปาลและมอบให้กับส่วนงานต่าง ๆ  รวมท้ังศึกษาด้วยตนเองในห้วง ค.ศ. 1906-1911 

ในห้วงนั้นจารึกได้ถูกค้นพบก่อนแล้วและถือครองโดยนักสะสมและนักเดินทางจากยุโรป 

และรัสเซีย มีการซ้ือขายจารึกกันท่ัวไปในตลาด ศาสตรีได้รวบรวมจารึกไว้จ�ำนวนมาก 

และมอบให้กับหน่วยงานต่าง ๆ  (Shastri, 1911 : 2) สถานที่อีกแห่งที่พบคือกิลกิต แคว้นจัมมุ 

และแคชเมียร์ (Jammu & Kashmir) ปัจจุบันอยู่ในประเทศปากีสถาน มีการค้นพบจารึก

ต้ังแต่ปี ค.ศ. 1931 โดยคนเล้ียงสัตว์ได้ต้อนสัตว์ไปกินหญ้าใกล้ ๆ  กับสถูปร้างแห่งหน่ึง  



59วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี

ปที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม- มิถุนายน 2560)

และบังเอิญได้พบกล่องซ่ึงภายในบรรจุเปลือกไม้ท่ีมีการเขียนจารึกเหล่าน้ีจึงได้น�ำไปมอบให้

กับมหาราชแห่งแคว้นจัมมุและแคชเมียร์ ในช่วงการค้นพบแรก ๆ ท่านเซอร์ เอาเรล สไตน์  

(Sir Aurel Stein) ได้กล่าวไว้ในหนังสือพิมพ์ชื่อ The Statesman ประจ�ำวันที่ 24 กรกฎาคม 

ค.ศ. 1931 ว่า เดก็เลีย้งสตัว์ได้ต้อนสตัว์ไปเลีย้งบรเิวณเมอืงเนาปรุ (Naupur) ห่างจากค่ายทหาร 

กิลกิตไปทางตอนใต้ประมาณ 2 ไมล์แล้วได้พบช้ินส่วนไม้อยู่บนยอดเนินเล็ก ๆ ท่ีปกคลุม 

ด้วยก้อนหิน จากนั้นจึงได้ขุดช่องลงไปภายในซากของสถูปซึ่งรายล้อมด้วยสถูปเล็ก ๆ  อีกหลาย

ร้อยจึงได้ค้นพบ (Gopalakrishnan, 2006 : 5) 

	 ผู้แต่งและเวลาการแต่ง ในสมาธิราชสูตรไม่ได้ระบุผู้แต่งและเวลาการแต่งไว้ คงมีแต่

ค�ำข้ึนต้นพระสูตรว่า เอวมฺ มฺยา ศฺรุตมฺ ข้อความเช่นน้ีเป็นรูปแบบค�ำข้ึนต้นพระสูตร นับแต่ 

การสังคายนาคร้ังท่ีหน่ึง ซ่ึงเป็นท่ีรับรู ้กันว่าพระอานนท์เป็นผู ้ทรงจ�ำพระสูตรไว้จาก 

การได้รับฟังจากพระพุทธเจ้า โดยความหมายเชิงสัญลักษณ์น้ีนับว่าผู้แต่งประสงค์ให้เป็น 

พุทธพจน์ที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสด้วยพระองค์เอง แต่อย่างไรก็ตามเป็นที่ยอมรับกันโดยทั่วไป

ว่าคัมภีร์ในพระพุทธศาสนามีการแต่งหลายยุคหลายสมัย และผู้แต่งมักจะยกย่องตัวคัมภีร์ 

ให้เป็นสิง่ทีพ่ระพทุธเจ้าตรสัด้วยพระองค์เอง เมือ่กลบัมาค้นดตู้นฉบบัของคมัภร์ีทีม่อียูใ่นปัจจบุนั

จะพบว่าตัวคัมภีร์มีการเพิ่มเติมเนื้อหาหลายครั้ง สกิลตัน (Skilton, 1999 : 335) แบ่งต้นฉบับ

สมาธิราชสูตรออกเป็น 3 ประเภทตามภาษาที่ใช้บันทึกดังนี้

	 1. ฉบับภาษาสันสกฤต ถือเป็นฉบับด้ังเดิมพบในกิลกิตและหุบเขากาฐมาณฑุ ฉบับท่ี 

ค้นพบในกิลกิตมีจ�ำนวน 165 ผูก อยู่ในสภาพท่ีหักเสียหาย มีการจารึกไว้หน้าละ 7 บรรทัด 

เขียนด้วยอักษรคุปตะที่ใช้กันในคริสต์ศตวรรษที่ 6 หรือ 7

	 2. ฉบับแปลจีน มีการแปล 3 ครั้ง แต่ส�ำเร็จเพียงครั้งเดียวโดยเป็นผลงานของ 

นเรนทรยศัส (Narendrayasas) ในปี ค.ศ. 557 การแปลอีกสองคร้ังเป็นผลงานของ 

ฉือเซียนกุน (Shih sien-kun) ในปี ค.ศ. 420-479 และงันชิเกา (Ngan-she-kao) แปลในป ี

ค.ศ. 148

	 3. ฉบับแปลทิเบตมีการแปลหน่ึงคร้ัง มีช่ือซ่ึงแปลเป็นสันสกฤตจะตรงกับค�ำว่า 

สรฺวธรฺมสฺวภาว-สมตาวิปญฺจิตสมาธิราช ผู้แปลคือไศเลนทรโพธิและธรรมดาศีลซ่ึงมีชีวิต 

ในช่วงคริสต์ศตวรรษที่ 9 

	 จากเหตุผลข้างต้นจึงอนุมานเวลาการแต่งท่ีน่าเป็นไปได้ว่าแต่งข้ึนในราวคริสต์ศตวรรษ

ที่ 2 จากการเทียบฉบับแปลจีนของงันชิเกาผู้แปลคนแรกใน ค.ศ. 148 ทัตต์ (Datt, 1941 : iii) 

กล่าวว่า คัมภีร์ได้กล่าวถึงการสังคายนา 3 คร้ัง คัมภีร์น้ีจึงน่าจะแต่งหลังจากการสังคายนา 



60 สาระค�ำสอนที่ปรากฏในสมาธิราชสูตร
ร้อยโท พรชัย หะพินรัมย์

คร้ังท่ี 3 ซ่ึงท�ำในสมัยของพระเจ้ากนิษกะ การก�ำหนดเวลาเร่ิมต้นของการแต่งคัมภีร์น้ี 

จึงนับต้ังแต่ยุคของพระเจ้ากนิษฐกะลงมาซ่ึงอยู่ในราวคริสต์ศตวรรษท่ี 1 หรือ 2 ส่วนฉบับ

สันสกฤตท่ีพบในกิลกิตมีลักษณะทางโบราณคดีของคริสต์ศตวรรษท่ี 6 หรือ 7 พระสูตรน้ี 

จึงน่าจะเขียนข้ึนก่อนคริสต์ศตวรรษท่ี 6 ส่วนระยะเวลาการแต่งคร้ังท้ายสุดน่าจะอยู่ใน 

คริสต์ศตวรรษท่ี 6 โดยวัดจากการท่ีจันทรกีรติผู้มีชีวิตในราวคริสต์ศตวรรษท่ี 6 ได้อ้างถึง 

ข้อความจากพระสูตรน้ีหลายคร้ังในงานเขียนของตน จากเหตุผลดังกล่าวจึงสรุประยะเวลา 

การแต่งสมาธิราชสูตรได้ว่าอยู่ในระหว่างคริสต์ศตวรรษที่ 2 - 6

รูปแบบการแต่ง 

	 สมาธริาชสตูรเป็นวรรณคดทีางศาสนาซึง่เน้นทีค่�ำสอนแห่งความดงีาม มรีปูแบบการแต่ง

ดังนี้

	 1. โครงเร่ืองและเหตุการณ์ในเร่ือง (Plot and Events) โครงเร่ืองหลักของสมาธิ

ราชสูตรมีเหตุการณ์เริ่มแรกซึ่งเป็นการเปิดฉากคือการประชุมพร้อมกันของสาวก พระโพธิสัตว์ 

เทวดา พรหม และอมนุษย์ต่าง ๆ จ�ำนวนมากเพ่ือฟังธรรม ณ ท่ีประทับของพระพุทธเจ้า

คือภูเขาคิชฌกูฏ กรุงราชคฤห์ตัวเอกของเร่ืองคือจันทรประภา ได้ทูลขออนุญาตถามปัญหา 

กับพระพุทธเจ้า เม่ือได้รับอนุญาตแล้วจึงถามปัญหา การถามปัญหาน้ีแสดงถึงข้อขัดแย้ง  

(Conflict) เป็นเหตใุห้เนือ้เรือ่งด�ำเนนิไปได้ และพระพทุธเจ้าทรงตอบปัญหาคลีค่ลายข้อขดัแย้ง

เหล่าน้ัน ปัญหาท่ีจันทรประภาถามถือเป็นการวางโครงเร่ืองของสมาธิราชสูตร เพราะค�ำถาม 

จะถูกน�ำมาช้ีแจงเป็นข้อ ๆ  ในแต่ละปริวรรตจนกระท่ังจบคัมภีร์ ผู้อ่านจะทราบเบ้ืองต้นว่า 

ตนจะได้ความรู้ในเร่ืองใดบ้าง ค�ำถามท่ีจันทรประภาถามเช่น ท�ำอย่างไรจึงจะได้รับญาณ ? 

ธรรมข้อใดจะน�ำพาบุคคลไปถึงพุทธยาน ? ปฏิบัติธรรมข้อใดจึงจะมีปัญญาเฉียบพลัน ? 

พระพุทธเจ้าตรัสตอบว่า บุคคลผู้ประพฤติธรรมอันเอกจะได้รับคุณสมบัติเหล่านี้ ทั้งจะได้ตรัสรู้

สัมมาสัมโพธิญาณ ธรรมอันเอกน้ันคือการมีจิตเสมอ มีจิตมุ่งประโยชน์มีจิตไม่มุ่งก�ำจัดผู้อ่ืน 

เขาจะได้รับสมาธิช่ือว่า สรวธรมสวภาวสมตาวิปัญจิตะ แปลว่า สมาธิท่ีแสดงให้เห็นถึง 

ความเสมอกันแห่งสภาวะของธรรมท้ังหมด เม่ือตรัสจบเป็นเหตุให้แผ่นดินไหว 6 ครั้ง 

สตัว์จ�ำนวนมากยนิดแีละได้รบัโพธจิติ ต่อจากนัน้ พระพทุธเจ้าได้น�ำเรือ่งในอดตีของพระพทุธเจ้า

พระนามว่าศาเลนทรราชมาตรัสเพ่ือกระตุ้นให้เห็นถึงผลดีหรืออานิสงส์ของผู้เรียนสมาธิน้ี 

มเีนือ้หาโดยย่อว่า พระพทุธเจ้าในอดตีทกุพระองค์ล้วนแสวงหาและศกึษาสมาธนิีท้ัง้สิน้ จากนัน้ 

พระพทุธเจ้าได้ตรสัพรรณนาพทุธคณุตามทีเ่ป็นจรงิโดยมุง่แสดงให้เหน็ว่าความเป็นพระพทุธเจ้า



61วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี

ปที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม- มิถุนายน 2560)

นัน้เป็นผลส�ำเรจ็ของการบ�ำเพญ็บารมทีีย่าวนาน บคุคลไม่อาจพรรณนาผลบญุของพระพทุธเจ้า

ให้หมดสิ้นได้ และสิ่งหนึ่งที่เป็นเหตุให้ได้รับสัมมาสัมโพธิญาณคือการเรียนสมาธินี้แม้เพียงบาท

พระคาถาหนึ่งย่อมมีผลดีมากมาย สุดท้ายทรงย�้ำให้จันทรประภาเรียนสมาธินี้ จันทรประภาได้

ฟังผลดีท่ีจะได้รับแล้วมีความยินดีมากจึงตอบรับค�ำของพระพุทธเจ้าว่าตนจะเทรงจ�ำสมาธิน้ีไว้

แม้ต้องประสบภัยถึงต้องสละร่างกายและชีวิตก็ตาม จะตั้งมหากรุณาในหมู่สัตว์แสดงสมาธินี้ 

	 ต่อจากนั้น จันทรประภาได้ถามปัญหาอีกว่า สมาธิหมายถึงอะไร ? พระพุทธเจ้าได้ตอบ

ค�ำถามอธิบายลักษณะของสมาธิ แล้วตรัสอดีตนิทานเร่ืองราวของพระพุทธเจ้าพระนามว่า 

โฆษทัตตะ อดีตนิทานนี้กล่าวถึงบูชา 2 ประเภทคืออามิษบูชา และปฏิบัติบูชา ในสองประเภท

น้ันพระพุทธเจ้าทรงยกย่องปฏิบัติบูชาโดยเฉพาะการปฏิบัติสมาธิน้ี ซ่ึงเป็นเหตุให้ได้รับ 

สัมมาสัมโพธิญาณ จากน้ัน พระพุทธเจ้าตรัสว่า บุคคลท�ำการบริกรรมสมาธิด้วยการบูชา 

ให้ครบองค์ประกอบ 3 ประการ คือ 1. มีใจประกอบด้วยมหากรุณา ท�ำการบูชาพระตถาคต

ทั้งในอดีต อนาคต และปัจจุบัน 2. ท�ำการบูชาด้วยปัจจัย 4 ดอกไม้ ของหอม ธง เครื่องดนตรี 

เป็นต้น ด้วยความอ่ิมเอมใจ และ 3. ท�ำโดยไม่หวังผลใด ๆ  เช่น อยากรวย อยากข้ึนสวรรค์  

อยากได้บริวาร ย่อมจะได้รับสมาธิน้ี จากน้ัน พระพุทธเจ้าตรัสเร่ืองกษานติ 3 แล้วตรัสเร่ือง 

ในอดีตเป็นเรื่องของพระพุทธเจ้าพระนามว่าอภาวะสมุทคตะ ผู้ทรงแสดงธรรมว่า ธรรมทั้งปวง 

เกิดจากสิ่งไม่ใช่ภาวะ จากนั้น พระพุทธเจ้าได้ตรัสเรื่องกษานติในธรรมอันลึกซึ้ง สอนให้ 

มองธรรมท้ังปวงเหมือนภาพมายา พยับแดด ฯลฯ ซ่ึงจะถือเอาเป็นสาระว่ามีอยู่จริงไม่ได้ 

เม่ือบุคคลไม่ยึดติดอยู่ใจของเขาจะไม่เศร้าหมองไปเพราะราคะ โทสะและโมหะ จากน้ัน 

พระพทุธเจ้าตรสัว่า สาระส�ำคญัอยูท่ีก่ารปฏบิตับิคุคลจงึจะได้บรรลธุรรม จนัทรประภาได้รบัค�ำ

และกราบทลูว่า ตนจะเน้นการปฏบิตัเิพือ่จะได้บรรลสุมัมาสมัโพธญิาณ จงึได้นมินต์พระพทุธเจ้า

เพื่อฉันที่บ้านของตนในวันพรุ่ง พระพุทธเจ้าทรงรับค�ำด้วยแสดงอาการนิ่ง ในบทนี้มุ่งแสดง 

การประดับประดาเมืองอย่างดีทุกอย่างเพ่ือแสดงให้เห็นถึงผลบุญของพระพุทธเจ้าท่ีมีมาก 

และแสดงปาฏิหาริย์หลายอย่างในขณะพระพุทธเจ้าเสด็จเข้าไปสู่เมือง 

	 เมือ่พระพทุธเจ้าเสดจ็ไปถงึนเิวสน์ของจนัทรประภาประทบันัง่เสวยเสรจ็แล้ว จนัทรประภา 

ได้ถวายผ้าคู่มีราคา 99 แสนโกฏิ2 อันเป็นทิพย์แก่พระพุทธเจ้าและถวายไตรจีวรแก่พระ

โพธสิตัว์และภกิษสุงฆ์องค์ละชดุ เสรจ็แล้วได้ทลูถามปัญหา พระพทุธเจ้าได้ตอบปัญหาและตรสั 

สอนว่าผู้เข้าใจสวภาวะของธรรมท้ังปวงจะได้รับอานิสงส์คือสามารถอธิบายคุณท่ีมีอยู่จริง 

	 2 1 โกฏิ = 10 ล้าน



62 สาระค�ำสอนที่ปรากฏในสมาธิราชสูตร
ร้อยโท พรชัย หะพินรัมย์

ของพระตถาคตท้ังหลายได้ จะเข้าใจตามเป็นจริงว่า จิต, พุทธคุณ, ตถาคต และธรรมท้ังปวง 

มเีนือ้แท้เป็นอย่างเดยีวกนั เมือ่พระพทุธเจ้าแสดงธรรมบรรยายนีจ้บ สตัว์ 980,000 ได้รบัธารณี

และกษานต ิจากนัน้ พระพทุธเจ้าตรสัลกัษณะของสมาธ ิเมือ่ตรสัจบ จนัทรประภาได้กราบทลูว่า 

น่าอัศจรรย์ยิ่งที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงสมาธิน้ี สมาธิแจ่มแจ้งแก่ข้าพระองค์แล้ว และ 

กล่าวสดุดีพระพุทธเจ้าหลายประการ จากน้ัน พระพุทธเจ้าได้ตรัสอธิบายสมาธิและท�ำนาย

ว่าในภายภาคหน้าจันทรประภาจะได้เป็นพระพุทธเจ้าพระนามว่าวิมลประภา อันแสดงถึง 

การได้รับพุทธพยากรณ์ในส�ำนักของพระพุทธเจ้าตามมติของผู้จะได้เป็นพระพุทธเจ้า 

แน่นอนแล้ว จนัทรประภาได้ฟังพทุธพยากรณ์แล้วยนิดมีากถงึกบัเหาะขึน้ไปบนอากาศสงู 7 ศอก 

กล่าวสดุดีพระพุทธเจ้าแล้วได้กล่าวเรื่องอดีตชาติของตน 

	 พระพุทธเจ้าเสด็จลุกจากอาสนะเสด็จกลับไปยังภูเขาคิชฌกูฏ ทรงแสดงธรรมอยู ่

จันทรประภาได้จัดเตรียมของหอมเป็นต้นเข้าไปเฝ้าพระพุทธเจ้าและทูลขอโอกาสถามปัญหา 

เม่ือได้รับอนุญาตแล้วจึงถามปัญหาว่า พระโพธิสัตว์ปฏิบัติธรรมข้อไหนจึงจะได้รับสมาธิ

น้ี พระพุทธเจ้าได้ตรัสตอบปัญหาว่า พระโพธิสัตว์ปฏิบัติธรรม 4 ข้อย่อมได้รับสมาธิน้ี คือ 

1. มีกษานติ 2. มีศีล 3. ท�ำจิตรังเกียจไตรธาตุ มุ่งหวังสัมมาสัมโพธิญาณ และ 4. หนักแน่น 

ในธรรม แล้วทรงยกเร่ืองราวในอดีตมาตรัสมุ่งแสดงว่าพระพุทธเจ้าในอดีตล้วนแต่แสวงหา 

และตรัสสมาธินี้ พระพุทธเจ้าได้ตรัสต่อไปว่า ผู้ที่เรียนเอาสมาธินี้แล้วต้องประกอบภาวนาโยคะ

เนือง ๆ  จะได้รับอานิสงส์ 4 ประการ คือ 1. ไม่ถูกบุญครอบง�ำ 2. ไม่ถูกข้าศึกย�่ำยี 3. มีความรู้ 

ไม่มีประมาณ และ 4. มีปฏิภาณไม่ส้ินสุดจันทรประภาทูลถามว่า ในภายภาคหน้าใครจะเป็น

ผู้รับฟังพระสูตรนี้ พระพุทธเจ้าตรัสว่า ผู้ศึกษาธรรมอยู่เสมอ ผู้แสวงหาพุทธญาณ ผู้เสพธุตคุณ

จกัฟังพระสตูรนี ้ส่วนพวกอญัเดยีรถย์ีจะเสยีใจทีไ่ด้ยนิพระสตูรนี ้พวกอาศยัศาสนาบวชเลีย้งตวั 

จะไม่ศรัทธาพระสูตรน้ี จากน้ันจันทรประภาได้บันลือสีหนาทว่า ในภายภาคหน้าตนจะยอม 

แม้ต้องเสียสละเลือดเน้ือเพ่ือเผยแพร่พระสูตรน้ีแก่ชนท้ังหลาย พระพุทธเจ้าทรงวางพระหัตถ์

บนกระหม่อมของจันทรประภาแล้วตรัสว่า เราจะรับค�ำอธิษฐานของเธอ ในภายภาคหน้า 

เธอจะไม่มีอันตรายแห่งพรหมจรรย์และแห่งชีวิต คนอื่น ๆ  อีก 800 คนซึ่งเป็นผู้ทรงจ�ำธรรมได้

ลุกข้ึนกล่าวเช่นน้ันเหมือนกัน ต่อจากน้ัน พระพุทธเจ้าทรงแสดงเร่ืองพุทธธรรมเป็นอจินไตย 

ในขณะที่ตรัสเรื่องพุทธธรรมอันเป็นอจินไตยได้มีบุตรคนธรรพ์ชื่อปัญจศิขะพร้อมกับบุตร

คนธรรพ์อีก 500 ตนซ่ึงโดยปรกติจะขับเพลงขับแก่ท้าวสักกะ ณ เทวสภาช่ือสุธรรมา ได้มา

บรรเลงเพลงขับต่อพระพักตร์พระพุทธเจ้า พระองค์จึงทรงแต่งฤทธ์ิแสดงธรรมให้เสียงออก

จากดนตรนีัน้เพือ่ทีจ่นัทรประภาจะได้รบัความฉลาดในการไตร่ตรองพทุธธรรมอนัเป็นอจนิไตย 



63วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี

ปที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม- มิถุนายน 2560)

เมือ่จบการแสดงฤทธิ ์จนัทรประภาได้เป็นผูฉ้ลาดในพทุธธรรมอนัเป็นอจนิไตยและเกดิแสงสว่าง 

คือปัญญาท่ีจะกล่าวพระสูตรพร้อมท้ังได้รับกษานติในคาถาซ่ึงคล้อยตามเสียงดนตรี อีกท้ัง 

โพธิจิตได้เกิดแก่สัตว์ไม่มีประมาณ จากน้ัน พระพุทธเจ้าได้ตรัสว่า พระโพธิสัตว์ต้องอาศัย

คุณธรรมจึงจะศึกษากุศลมูลได้ท้ังหมด แล้วตรัสอดีตนิทานเร่ืองของพระพุทธเจ้าพระนามว่า

อินทรเกตุ-ธวัชราช ตรัสอดีตนิทานเร่ืองโทษของการคบมิตรช่ัว แล้วตรัสสอนว่า พระโพธิสัตว์ 

ไม่ควรยึดม่ันใส่ใจร่างกายและชีวิต เพราะเม่ือคนมุ่งรักษากายหรือชีวิตย่อมเป็นเหตุให้อกุศล

ธรรมปรุงแต่ง เสร็จแล้วทรงแสดงเรื่องตถาคตกาย ตรัสเรื่องผู้จะศึกษาปฏิสัมภิทา 4 คือ อรรถ

ปฏิสัมภิทา ธรรมปฏิสัมภิทา นิรุกติปฏิสัมภิทา และปฏิภาณปฏิสัมภิทาให้แจ่มแจ้งต้องเรียน 

สมาธิน้ี แล้วทรงอธิบายปฏิสัมภิทาแต่ละข้อตามล�ำดับ แล้วตรัสธรรมปฏิสัมภิทา เสร็จแล้ว 

ตรัสเน้นว่า พระโพธิสัตว์ต้องเป็นผู้ฉลาดในอุบาย และทรงอธิบายวิธีการคือ 1.พึงสร้างความ

รู้สึกว่าสัตว์ทั้งหมดเป็นญาติของตน 2.ตั้งความคิดไว้ว่าสัตว์ทั้งหมดเป็นญาติ และ 3.อนุโมทนา

กุศลมูลและกองบุญของสัตว์ท้ังหมดตลอด 3 วัน 3 คืนแล้วไตร่ตรองท�ำจิตให้ธรรมทานหรือ 

อามิสทานด้วยข้อก�ำหนด 4 ประการ คือ 1. ขอให้ได้รับความฉลาดในอุบายอย่างที่พระพุทธเจ้า

ทรงได้รับแล้วเป็นเหตุให้ตรัสรู้สัมมาสัมโพธิญาณ 2.ขอให้ได้ฟังความฉลาดในอุบายน้ันจาก 

ส�ำนักของกัลยาณมิตรท่ีจะท�ำให้ได้บรรลุสัมมาสัมโพธิญาณ 3.ขอให้ได้คลุกคลีกับผู้มีโภคะ 

(ส่ิงส�ำหรับใช้สอยในการด�ำรงชีวิต) และ 4.ขอให้ได้รับอัตภาพท่ีสามารถอนุเคราะห์สัตว์ด้วย

อามิสและธรรม จากนั้นทรงสอนให้คบหาพระโพธิสัตว์ผู้มีศีล มีคุณ มีปัญญา ไม่โอ้อวด สละได้ 

แม้เลือดและเนื้อของตนเพื่อภิกษุผู้ทรงจ�ำสมาธิ แล้วทรงยกอดีตวัตถุเรื่องพระนางชญานวดี 

ผู้ทรงสละเลือดและเนื้อของตนเพื่อรักษาภิกษุผู้ทรงธรรมให้หายจากอาพาธ 

	 จากน้ัน พระอานนท์ได้ขอโอกาสเพ่ือถามปัญหา เม่ือพระพุทธเจ้าทรงอนุญาตแล้ว 

จึงทูลถามว่า อะไรเป็นเหตุให้พระโพธิสัตว์กล้าตัดอวัยวะมีมือและเท้า เป็นต้น เขาจะไม่เสวย

ทุกข์ ไม่เส่ือมจากสัมมาสัมโพธิญาณหรือ ? พระพุทธเจ้าตรัสว่า เธอได้รู้ว่าเราเคยเสวยทุกข ์

มาแล้วเพือ่ให้ได้รบัสมัมาสมัโพธญิาณมใิช่หรอื เมือ่คนมไีฟคอืทกุข์ลกุไหม้ตัง้แต่เท้าจนถงึศรีษะ 

ถ้ามีคนเข้ามาบอกเขาว่ามาเล่นสนุกกันสิ ถามว่าเขาจะยังยินดีเล่นอยู่อีกหรือ พระโพธิสัตว์ 

ผู้บ�ำเพ็ญโพธิสัตวจาริก มีศีลบริบูรณ์ เขาย่อมไม่เสื่อม มีแต่จะได้รับสัมมาสัมโพธิญาณ แล้วตรัส

อดีตวัตถุเร่ืองของภิกษุช่ือสุปุษปจันทระ ผู้เสียสละตนยอมเข้าไปสู่ท่ีมีภัยเพ่ือประกาศสมาธิน้ี 

โปรดสัตว์จ�ำนวนมาก ซ่ึงในปริวรรตน้ีทรงยกย่องเร่ืองศีล เม่ือมีศีลแล้วการเสียสละตน 

เพือ่สรรพสตัว์ย่อมมปีระโยชน์เพือ่สมัมาสมัโพธญิาณ จากนัน้ พระพทุธเจ้าตรสักบัจนัทรประภาว่า 

พระโพธิสัตว์ผู ้มุ ่งจะตรัสรู ้สัมมาสัมโพธิญาณพึงรักษาศีลให้บริสุทธิ์ พึงรักพระโพธิสัตว์ 



64 สาระค�ำสอนที่ปรากฏในสมาธิราชสูตร
ร้อยโท พรชัย หะพินรัมย์

ทุกท่านว่าเป็นศาสดา แล้วตรัสสอนว่า พระโพธิสัตว์เม่ือมุ่งหวังโพธิสัตว-ธรรมพึงเรียนสมาธิน้ี 

พงึเจรญิกษานตพิละ มุง่ในธรรม หมัน่บชูาพระพทุธเจ้า ตัง้จติไว้ 3 สถาน คอื 1. มุง่หวงัพทุธญาณ 

2. ปลูกกุศลมูล และ 3. ไม่มุ ่งหวังความสุขและสรรเสริญทางโลก จากน้ันได้ทรงน�ำอดีต 

วัตถุเร่ืองภิกษุยศประภาผู้มีศีลได้รับความอุปภัมภ์จากราชตระกูล เป็นเหตุให้ภิกษุ 1,000 รูป 

อดทนต่อบุญของท่านไม่ได้พากันริษยาถือศัสตรามากล่าวตู ่ว ่าท่านกล่าวส่ิงมิใช่ธรรม 

แต่ยศประภาเห็นศัสตราแล้วไม่กลัว ระลึกถึงธรรมอันเป็นศูนยตากล่าววาจานอบน้อม

พระพทุธเจ้า ศสัตรานัน้ได้กลายเป็นดอกมณฑารพ จากนัน้ พระพทุธเจ้าได้ตรสัเรือ่งความส�ำรวม

กาย วาจาและใจ เสร็จแล้วตรัสอธิบายเป็นเชิงถามเองตอบเองเป็นข้อค�ำถามจ�ำนวน 287 ข้อ 

ซ่ึงไม่ตรงตามช่ือปริวรรตว่า ปทตฺริศตนิรฺเทศปริวรฺตะ ท่ีบ่งบอกว่ามี 300 ข้อ แล้วตรัสคาถา 

ว่า สมาธิราชสูตรน้ีเป็นไพบูลยสูตร เม่ือตรัสจบโพธิจิตได้เกิดแก่สัตว์จ�ำนวนมาก แผ่นดิน

ไหว 6 คร้ัง จากน้ันพระพุทธเจ้าตรัสกับพระอานนท์ว่าให้เรียนเอาสมาธิน้ี พระอานนท์ถามว่า 

จะให้เรียกธรรมบรรยายน้ีว ่าอย่างไร พระพุทธเจ ้าให้เรียกช่ือว ่า มหากรุณาวตาระ  

เมือ่พระพทุธเจ้าตรสัธรรมบรรยายนีจ้บ จนัทรประภา พระอานนท์ บรษิทั 4 เทวดาชัน้สทุธาวาส 

สัตว์โลกพร้อมท้ังเทวดาและมนุษย์ อสูร คนธรรพ์ ต่างยินดีภาษิตท่ีพระพุทธเจ้าตรัสแล้ว  

ในตอนจบคมัภร์ีได้ระบวุ่าเป็นมหายานสตูรชือ่สมาธริาช มชีือ่เตม็ว่า อารยสรวฺธรมสวฺภาวสมตา

วิปัญจิตะ และปิดท้ายด้วยคาถา เย ธัมมา (ภาษาสันสกฤตว่า เย ธรฺมา)

	 2. สารัตถะหรือแก่นเรื่อง (Theme) สารัตถะของสมาธิราชสูตร มีการน�ำเสนอเนื้อหา

ต่อไปนี้อย่างซ�้ำ   ซึ่งพบได้ทั่วไปในคัมภีร์ ดังนี้

		  2.1	หลักศูนยตา มี 2 ประการคือ 1.ปุคคลศูนยตา ความว่างจากบุคคลหรือร่างกาย 

คัมภีร์สอนไม่ให้อาลัยในร่างกายและชีวิต บุคคลควรยอมสละได้แม้ร่างกายหรือชีวิตเพื่อ 

คุณความดี เพราะร่างกายน้ันไม่มีอยู่จริง จึงไม่มีส่ิงท่ีจะเรียกว่าสัตว์ นระ ปุทคละหรือชีวะ 

ให้ยึดถือเป็นตัวตนได้ และ 2.ธรรมศูนยตา ความว่างจากธรรม คัมภีร์สอนว่าธรรมท้ังปวงไม่มี

อยู่จริง เป็นเพียงปรากฏการณ์ที่ส�ำแดงออกมาเท่านั้น

		  2.2	ความมองเห็นว่าธรรมชาติทุกอย่างมีเนื้อแท้เสมอกัน (สรฺวธรฺมสฺวภาวสมตา- 

วิปญฺจิต) คัมภีร์มุ่งสอนให้บุคคลวางความรู้สึกอย่างเป็นกลางไม่เอนเอียงไปตามโลกธรรม 

ด้วยการฝึกสมาธิเพื่อสร้างความมั่นคงแน่วแน่ให้กับจิตใจ ฝึกใจให้เป็นมัชฌิมาปฏิปทา 

		  2.3	การมองธรรมชาตทิกุอย่างว่าไม่มสีิง่ทีจ่ะยดึถอืเอาเป็นสาระได้ เพราะธรรมชาติ

ทุกอย่างไม่มีอยู่จริง ส่ิงท่ีเห็นว่ามีน้ันแท้จริงเป็นส่ิงท่ีใจสร้างข้ึนมาเพ่ือหลอกตัวเอง คัมภีร์ 

ยกตัวอย่างประกอบเพื่ออธิบายหลายตัวอย่าง เช่น เหมือนคนเมาหนัก เข้าใจว่าแผ่นดิน 



65วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี

ปที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม- มิถุนายน 2560)

ก�ำลังหมุน แต่แผ่นดินเองไม่สั่น ไม่ไหว เธอทั้งหลายจงรู้จักธรรมทั้งหมดว่ามีอุปมาเช่นนั้น | (8) 

(SR.8.45.27.)3

		  2.4	ผลดีของการทรงจ�ำสมาธิ สมาธิราชสูตรน้ีเป็นถุงเก็บธรรม พระพุทธเจ้า 

ทุกพระองค์ทรงแสวงหา เล่าเรียนและแสดงสมาธิน้ีแก่คนอ่ืนโดยพิสดาร สมาธิน้ีเองเป็นเหตุ 

แห่งการได้บรรลุสัมมาสัมโพธิญาณ

	 3.	เวลาและสถานที ่(Setting) ในสมาธริาชสตูรมสีถานทีป่รากฏในเนือ้เรือ่งหลกั 2 แห่ง 

คือ

		  3.1	ภูเขาคิชฌกูฏ เป็นสถานท่ีท่ีพระพุทธเจ้าทรงแสดงธรรมตลอดท้ังเร่ือง ยกเว้น 

ในปริวรรตที่ 10 - 16 ซึ่งเป็นตอนที่พระพุทธเจ้าเสด็จไปนิเวสน์ของจันทรประภา ภูเขาคิชฌกูฏ 

เป็นสถานท่ีแสดงธรรมของพระพุทธเจ้า จึงแวดล้อมไปด้วยพระโพธิสัตว์ ภิกษุ เทวดา พรหม 

นาค ยักษ์ คนธรรพ์ อสูร ครุฑ กินนร งูใหญ่ มนุษย์ และอมนุษย์จ�ำนวนมาก 

		  3.2	กรุงราชคฤห์และนิเวสน์ของจันทรประภา ปรากฏฉากในปริวรรตท่ี 10 - 16  

ซ่ึงเป็นฉากท่ีจันทรประภาได้ท�ำความสะอาดมหานครราชคฤห์ ประพรมน�้ำ โปรยดอกโกสุม 

จุดของหอม ยกฉัตร ประดับธงชัยและธงแผ่นผ้า ผูกผ้าประดับประดาด้วยพวงดอกไม้ ท�ำความ

สะอาดทางเดินไม่ให้มีก้อนหินก้อนดิน โปรยดอกไม้ วางจุณจันทน์หอม ประดับซุ้มประตู 

ทางเข้าออก ประดับกรุงราชคฤห์ท้ังหมดด้วยดอกอุบล โกมุท ประทุม และบุณฑริก ประดับ

นิเวศน์ของตนด้วยเครื่องประดับทุกชนิด

	 4. ตวัละครและบทสนทนา (Characters and Dialogues) ตวัละครในสมาธริาชสตูร 

เป็นตัวละครน้อยลักษณะ (Flat character) ซ่ึงเน้นไปท่ีลักษณะแห่งความเป็นผู้มุ่งในธรรม 

มีความสนใจในธรรมเป็นพิเศษ มีตัวละครหลักซึ่งมีบทบาทในเนื้อเรื่อง 4 ท่าน ดังนี้

		  4.1	พระพุทธเจ้า ในฐานะบุคคลท่ีมีอยู่จริงในทางประวัติศาสตร์ ทรงแสดงธรรม 

ให้ค�ำอธิบายหลักธรรมด้วยวิธีการต่าง ๆ รวมถึงตรัสเรื่องเล่าประกอบค�ำอธิบายด้วย

		  4.2	จันทรประภา เป็นพระโพธิสัตว์มหาสัตว์4 อาศัยอยู่ในกรุงราชคฤห์ มีชีวิตในสมัย

ทีพ่ระพทุธเจ้ายงัทรงพระชนม์อยู ่ในปรวิรรตที ่1 มคี�ำอธบิายถงึจนัทรประภาว่า “จนัทรประภา 

	 3 SR.8.45.27. หมายถึง สมาธิราชสูตรฉบับของไวทยะ (Vaidya) ปริวรรตที่.หน้าที่.บรรทัดที่.
	 4 พระโพธิสัตว์ มาจากค�ำว่า โพธิ (ธรรมเครื่องตรัสรู้) + สตฺตฺว (สัตว์, ผู้เกี่ยวข้องอยู่) ประกอบกันแปลว่า สัตว์ผู้เกี่ยวเนื่อง
กับการตรัสรู้ ใช้กับผู้ประกอบด้วยมหากรุณา ต้ังโพธิจิตมุ่งบรรลุพุทธภาวะเพ่ือประโยชน์แก่สรรพสัตว์ ในฝ่ายเถรวาทใช้หมายถึง 
อดีตชาติของพระพุทธเจ้าในขณะท่ีทรงบ�ำเพ็ญบารมีธรรมเพ่ือการตรัสรู้ และปัจจุบันชาติในขณะท่ียังไม่ได้ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า 
ฝ่ายมหายานมุ่งสอนให้ทุกคนเป็นโพธิสัตว์เพราะทุกคนมีโพธิจิตเป็นทุนเดิมอยู่แล้ว ผู้มุ ่งเป็นโพธิสัตว์ต้องปฏิญญาตนและ 
บ�ำเพ็ญภูมิธรรมของพระโพธิสัตว์ 10 ขั้น เมื่อผ่านภูมิธรรมขั้นที่ 7 จะมีชื่อเรียกเพิ่มว่า พระโพธิสัตว์มหาสัตว์ 



66 สาระค�ำสอนที่ปรากฏในสมาธิราชสูตร
ร้อยโท พรชัย หะพินรัมย์

ผู้เป็นกุมาร มีอธิการอันได้ท�ำไว้ในพระชินเจ้าองค์ก่อน มีกุศลมูลอันปลูกไว้แล้ว เป็นผู้ระลึกชาติ

ได้ ได้ปฏิภาณ ด�ำรงอยู่ในมหายาน ประกอบด้วยมหากรุณา” (SR. 1.2.5.) จากค�ำสร้อยท้ายว่า 

กุมารภูตะ (ผู้เป็นกุมาร) อาจแสดงให้เห็นว่าจันทรประภาเป็นราชกุมารในกรุงราชคฤห์ แต่ไม่มี 

ข้อความยืนยันไว้แน่ชัด อีกท้ังพระโพธิสัตว์มหาสัตว์ท่านอ่ืนเช่นพระมัญชูศรีก็มีนามสร้อย 

ว่ากุมารภูตะเช่นกัน ค�ำนี้อาจหมายถึงผู้ได้รับพยากรณ์ว่าจะได้เป็นพระพุทธเจ้าก็ได้ มีข้อความ

ในปรวิรรตที ่10 แสดงว่าจนัทรประภาได้ท�ำความสะอาดและประดบัประดากรงุราชคฤห์ทัง้หมด 

และประดับนิเวศน์ของตนด้วยเคร่ืองประดับทุกชนิดแสดงให้เห็นว่าท่านเป็นผู้มีอ�ำนาจใหญ่โต

ไม่น้อย

	 จันทรประภามีบทบาทในการถามปัญหากับพระพุทธเจ้า ในปริวรรตท่ี 1, 4, 11, 17, 

และ 19 มีพัฒนาการของตัวละครตามล�ำดับเน้ือเร่ืองคือ ในปริวรรตท่ี 3 จันทรประภาเป็น

ผู้รับค�ำต่อพระพุทธเจ้าในการจะทรงจ�ำสมาธิราชสูตรน้ีไว้หลังจากพระพุทธเจ้าปรินิพพานแล้ว 

ในปริวรรตที่ 14 หลังจากได้ฟังสมาธินิรเทศแล้วสมาธิได้ปรากฏชัดแก่จันทรประภา ในปริวรรต

ท่ี 15 จันทรประภาได้รับการพยากรณ์จากพระพุทธเจ้าผู้ทรงแย้มสรวลและทรงชมเชยว่า 

จันทรประภาสดุดีพระพุทธเจ้าด้วยความปรีดี กล่าวพรรณนาคุณของพระพุทธเจ้าทุกเม่ือ 

จะเป็นผู้ที่ควรสรรเสริญทุกเมื่อ ในภายภาคหน้าจันทรประภาจะได้เป็นพระพุทธเจ้านามว่า 

วิมลประภาจันทรประภา ได้ฟังค�ำพยากรณ์แล้วยินดีย่ิงถึงขนาดเหาะข้ึนไปบนอากาศสูง 7 

ล�ำตาล กล่าวพรรณนาคุณของพระพุทธเจ้า ในปริวรรตที่ 16 จันทรประภาได้เล่าเรื่องในอดีต 

ของตน ในปริวรรตท่ี 18 จันทรประภาคร้ันได้ฟังค�ำจากพระพุทธเจ้าว่าในภายภาคหน้าสมาธิ

ราชสูตรน้ีจะถูกปฏิเสธจากผู้ทุศีล พวกอัญเดียรถีจะปลอมเข้ามาบวชเล้ียงชีพในพุทธศาสนา 

คนท่ีไม่ต้องการธยานและยึดม่ันในอาตมาจะไม่ศรัทธาสมาธิราชสูตรน้ี จะมีการคัดค้านโพธิ 

ของพระพุทธเจ้า ท�ำลายเจดีย์ท้ังหมดในชมพูทวีป มีการก�ำจัดพระอรหันต์ซ่ึงมีมากเท่าทราย 

ในแม่น�้ำคงคา จันทรประภาถึงกับร้องไห้ลุกข้ึนกราบทูลพระพุทธเจ้าว่า เม่ือพระพุทธเจ้า

ปรินิพพานแล้ว ข้าพระองค์จะสละกายและชีวิตประกาศพระสูตรน้ีให้พิสดาร จักข่มคนพาล

ผู้กล่าวตู่พระธรรม ถึงถูกเขาโกรธด่าว่าก็จักอดกล้ัน ในปริวรรตท่ี 19 หลังจากได้ฟังคาถา 

ท่ีพระพุทธเจ้าทรงแสดงธรรมประกอบสังคีตของปัญจสิขะบุตรคนธรรพ์ในเร่ืองพุทธธรรม 

เป็นอจินไตย จันทรประภาได้ถึงความเป็นผู้ฉลาดในการไตร่ตรองอย่างลึกซ้ึงถึงพุทธธรรม 

อันเป็นอจินไตย ได้ปัญญาในการกล่าวสมาธิราชสูตร และได้รับกษานติคืออารมณ์ที่เหมาะสม

เป็นกลางไม่เอนไปตามฝ่ายต�่ำหรือสูง



67วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี

ปที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม- มิถุนายน 2560)

		  4.3 พระอานนท์ มีบทบาทเป็นผู้ทรงจ�ำและเรียนสมาธิราชสูตรน้ีจากพระพุทธเจ้า 

ปรากฏจากค�ำข้ึนต้นพระสูตรในปริวรรตท่ี 1 ซ่ึงแสดงต้นเหตุของเร่ืองว่า “เอวํ  มยา ศฺรุตมฺ 

|” (SR.1.1.1.) แปลว่า “ข้าพเจ้า (พระอานนท์) สดับมาอย่างนี้” และในปริวรรตที่ 40 ซึ่งเป็น

ปรวิรรตสดุท้ายของเรือ่ง พระพทุธเจ้าได้ตรสักบัอานนท์ว่า “ดกู่อนอานนท์ เธอจงเรยีนเอาธรรม 

บรรยายน้ี ทรงจ�ำ  กล่าว เล่าเรียน และประกาศแก่คนอ่ืนโดยพิสดาร ฯ” (SR.40.303.23.) 

พระอานนท์ยงัมบีทบาทเป็นผูถ้ามปัญหากบัพระพทุธเจ้าในปรวิรรตที ่35 ว่า อะไรเป็นเหตปัุจจยั

ให้พระโพธิสัตว์ผู้ประพฤติโพธิสัตวจริยามีความกล้าท่ีจะเสียสละอวัยวะมีมือและเท้า เป็นต้น 

เขาจะไม่เกิดทุกขเวทนาหรือ ? จะไม่เสื่อมจากสัมมาสัมโพธิญาณหรือ ?

		  4.4 พระโพธิสัตว์มหาสัตว์เมตเตยยะ เป็นผู้ถามเหตุแห่งการแย้มสรวลของ

พระพุทธเจ้าในปริวรรตท่ี 14 ท่านผู้น้ีคือผู้จะได้ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าพระองค์ต่อไป คือ  

พระศรีอาริยเมตไตรย

	 5. กลวิธีหรือเทคนิคในการแต่ง (Techiques) กลวิธีเป็นความสามารถและเป็นฝีมือ

ของผู้แต่ง ในสมาธิราชสูตรผู้แต่งใช้กลวิธีในการแต่งดังนี้

		  5.1 กลวธิเีกีย่วกบัผูเ้ล่าเรือ่ง ผูแ้ต่งใช้วธิกีารเล่าเรือ่ง 2 วธิปีระสมกนั กล่าวคอืวธิแีรก

ก�ำหนดให้ตัวละครตัวใดตัวหนึ่งเป็นผู้เล่าเรื่อง (Third person point of view) โดยสมมติว่า 

ตวัละครนัน้ได้อยูใ่นเหตกุารณ์หรอืร่วมรูเ้รือ่งต่าง ๆ  เป็นอย่างด ี(กหุลาบ มลัลกิะมาศ, วรรณคดี

วิจารณ์, 116) ผู้เล่าเร่ืองสมาธิราชสูตรน้ีคือพระอานนท์ และพระอานนท์เองได้ร่วมมีบทบาท 

เป็นผู้ถามปัญหาในเรื่องและในปริวรรตสุดท้ายมีบทบาทเป็นผู้เรียนและประกาศสมาธิราชสูตร

น้ีด้วย และวิธีท่ีสองใช้ส�ำหรับเล่าเร่ืองเล่า (Narative) ซ่ึงแทรกอยู่ในคัมภีร์โดยใช้วิธีท่ีผู้เล่า 

เป็นผู้รู้เรื่องทั้งหมด ทั้งความคิดและพฤติกรรมของตัวละครแต่ละตัวในเรื่องเล่านั้น ๆ 

	 	 5.2 กลวิธีเก่ียวกับการด�ำเนินเร่ือง (Development) ผู้แต่งเล่าเร่ืองตามล�ำดับ

ปฏิทิน เร่ืองเกิดก่อนเล่าก่อนเร่ืองเกิดทีหลังเล่าทีหลังเป็นล�ำดับไป มีการยกเร่ืองราวในอดีต

มาประกอบแต่ยังถือว่าเป็นการประกอบในส่วนเน้ือหาท่ีเป็นปัจจุบันตามล�ำดับเร่ือง มีการ

ผูกเร่ืองและแสดงข้อขัดแย้งในใจของตัวละครเพ่ือให้เร่ืองด�ำเนินไปด้วยการถามปัญหาใน

ปริวรรตที่ 1, 4, 11, 17, 19 และ 35 ส่วนปริวรรตอื่น ๆ เป็นค�ำตอบและค�ำอธิบายรวมถึง

ตัวอย่างประกอบ ด้วยวิธีการเช่นน้ีท�ำให้เน้ือเร่ืองด�ำเนินไปได้จนจบ ในปริวรรตสุดท้ายช่ือ  

ปรีนทนปริวรรตแสดงให้ผู้อ่านเห็นถึงความประทับใจในตอนจบด้วยการยกย่องคัมภีร์น้ีว่าเป็น

ไพบูลย์สูตร เป็นเหตุให้ผู้ศึกษาและปฏิบัติตามได้รับสัมมาสัมโพธิญาณ



68 สาระค�ำสอนที่ปรากฏในสมาธิราชสูตร
ร้อยโท พรชัย หะพินรัมย์

	 5.3 กลวิธีเก่ียวกับการสร้างตัวละครในเร่ือง สมาธิราชสูตรเป็นคัมภีร์ทางศาสนา 

ซ่ึงเน้นอธิบายหลักปรัชญาของฝ่ายมหายานจึงมีลักษณะการสร้างตัวละครท่ีเน้นเน้ือเร่ือง 

กล่าวคอื มบีทบาทไปตามเนือ้เรือ่ง เช่น จนัทรประภาและพระอานนท์มบีทบาทในการเป็นผูถ้าม

ปัญหา พระพุทธเจ้าทรงมีบทบาทเป็นผู้ตอบเพื่อคลี่คลายปัญหา หรือบางปริวรรตพระพุทธเจ้า

ก็ทรงตั้งค�ำถามเพื่อจะตอบเอง

รูปแบบการสอน
	 สมาธิราชสูตร เป็นคัมภีร์ซึ่งสอนเนื้อหาเกี่ยวกับสมาธิผ่านรูปแบบการสอน 3 ประการ 

ดังนี้

	 1	 หลักความงาม 3 ประการ คัมภีร์กล่าวหลักการไว้ว่า

	 	 ทราบว่า ล�ำดับน้ัน พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงถูกแวดล้อมและด�ำรงอยู่ต่อหน้าบริษัท

หลายแสนคน ได้แสดงธรรมอันงามในเบื้องต้น งามในท่ามกลาง งามในที่สุด ฯ พระองค์ได้ทรง

ประกาศพรหมจรรย์พร้อมทั้งอรรถทั้งพยัญชนะบริบูรณ์บริสุทธิ์สะอาดสิ้นเชิง ฯ (SR. 1.2.1.)

	 ความงาม 3 ประการดังกล่าวพระอรรถกถาจารย์ให้ความหมายไว้หลายนัย แต่นัยหนึ่ง

ที่คัมภีร์น�ำมาใช้คือหลักปริยัติ ปฏิบัติและปฏิเวธ ได้แก่

	 	 1) ปริยัติ แสดงส่วนที่เป็นหลักการไว้เป็นหัวข้ออย่างชัดเจน 

	 	 2) ปฏิบัติ แสดงวิธีการหรือตัวอย่างของการปฏิบัติเพื่อให้เป็นไปตามหลักการนั้น

	 	 3) ปฏิเวธ แสดงผลที่จะได้รับเมื่อปฏิบัติได้อย่างถูกต้อง

	 รูปแบบการสอนน้ีเป็นวิธีการวัดผลและยืนยันผลโดยท่านผู้รู้ซ่ึงผ่านการปฏิบัติและ 

ได้รับผลมาก่อนแล้วจึงสามารถน�ำเสนอหลักการ วิธีการปฏิบัติ และผลที่จะได้รับเป็นหัวข้อ ๆ  

ไป ในสมาธริาชสตูรพบรปูแบบการน�ำเสนอตามหลกัการนีจ้�ำนวน 55 ค�ำสอน ซึง่จะยกตวัอย่าง

ประกอบเพียง 1 ค�ำสอนดังนี้

	 ปรยิตัหิรอืหลกัการ การบชูาพระพทุธเจ้าเป็นเหตใุห้ได้ฟังธรรมโดยเฉพาะสมาธริาชสตูร 

ซ่ึงสอนวิธีการปฏิบัติเพ่ือบรรลุสัมมาสัมโพธิญาณ ผู้ต้องการได้พบพระพุทธเจ้าและฟังธรรม 

จึงต้องหม่ันท�ำการบูชาพระพุทธเจ้า ทฤษฎีน้ีปรากฏจากการท่ีพระพุทธเจ้าทรงปฏิบัติให้เห็น

เป็นตัวอย่าง (SR. 2.9.1.)

	 ปฏิบัติหรือวิธีการ พระพุทธเจ้าทรงยกเร่ืองราวของพระองค์เป็นตัวอย่างในการบูชา

พระพุทธเจ้าซ่ึงประกอบด้วยการสร้างวิหาร ท�ำการบูชาพระพุทธเจ้า แสวงหาความเข้าใจ 

ในสมาธิ สละทรัพย์สมบัติทุกอย่างรวมท้ังบุตรภริยา การบูชาเป็นเหตุให้ได้มีโอกาสฟังธรรม 



69วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี

ปที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม- มิถุนายน 2560)

ซึ่งสอนไม่ให้ติดในรส ไม่โลภ ไม่คลุกคลีตระกูล ไม่ริษยา อยู่ด้วยเมตตา ไม่โกรธ ไม่ต้องการลาภ

และสักการะ เลี้ยงชีวิตอย่างสุจริต ไม่มีความกังวล มีศีลบริสุทธิ์ กล้าหาญ ปรารภความเพียร 

ไม่หน่ายกศุล มใีจน้อมไปเพือ่การอยูป่่า บ�ำเพญ็ธตุธรรม อยูใ่นไนราตมยกษานต ิฝึกจติด ีไม่หยิง่

ทระนง หมั่นเพียร ยินดีในการสละ ไม่โกรธ (SR. 2.9.13.)

	 ปฏิเวธหรือผลท่ีได้ ได้รับผลมากมายพรรณนาไม่ถ้วน เช่น เป็นที่รักของมนุษย์และ

อมนุษย์ท้ังหลาย ข้าศึกท�ำลายไม่ได้ เป็นผู้ท่ีพระพุทธเจ้าทรงปกปักรักษา มีปฏิภาณไม่ส้ินสุด 

จ�ำพระสูตรได้ไม่สิ้นสุด ไม่หลงลืม ในอนาคตจะได้พบพระพุทธเจ้าพระนามว่าอมิตาภะและได้

เห็นสุขาวดีพุทธเกษตร (SR. 17.103.1.)

		  2.2	หลักเทศนาวิธีหรือลีลาการสอน 4 ประการ คัมภีร์แสดงหลักการไว้ 2 แห่ง  

หลักการที่คัมภีร์แสดงคือ

	 	 	 ทราบว่า ล�ำดบันัน้ พระผูม้พีระภาคเจ้า ทรงชีแ้สดง ปลกุเร้าใจ ท�ำให้ร่าเรงิ ชกัชวน

บริษัทซ่ึงเปรียบด้วยห้วงน�้ำใหญ่น้ันให้ปฏิบัติด้วยธรรมกถาแล้วเสด็จลุกจากอาสนะหลีกไป ฯ 

(SR. 17.103.1.)

	 หลักเทศนาวิธีประกอบด้วยลีลาการสอน 4 ประการ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต, 

2553 : 134) กล่าวสรุปไว้ว่า

	 1)	สันทัสสนา ช้ีแจงให้เห็นชัด คือ จะสอนอะไรก็ช้ีแจงจ�ำแนกแยกแยะอธิบายและ 

แสดงเหตุผลให้ชัดเจนจนผู้ฟังเข้าใจแจ่มแจ้งเห็นจริงเห็นจังดังจูงมือไปดูเห็นกับตา

	 2)	สมาทปนา ชวนใจให้อยากรับเอาไปปฏิบัติ คือ สิ่งใดควรปฏิบัติหรือหัดท�ำก็แนะน�ำ

หรือบรรยายให้ซาบซ้ึงในคุณค่า มองเห็นความส�ำคัญท่ีจะต้องฝึกฝนบ�ำเพ็ญจนใจยอมรับ  

อยากลงมือท�ำหรือน�ำไปปฏิบัติ 

	 3)	สมุตเตชนา เร้าใจให้อาจหาญแกล้วกล้า คือ ปลุกเร้าใจให้กระตือรือร้นเกิดความ

อุตสาหะมีก�ำลังใจแข็งขัน ม่ันใจท่ีจะท�ำให้ส�ำเร็จจงได้ สู้งาน ไม่หว่ันระย่อ ไม่กลัวเหน่ือย 

ไม่กลัวยาก

	 4)	สัมปหังสนา ปลอบชโลมใจให้สดช่ืนร่าเริง คือ บ�ำรุงจิตให้แช่มช่ืนเบิกบาน โดยช้ี 

ให้เห็นผลดีหรือคุณประโยชน์ท่ีจะได้รับและทางท่ีจะก้าวหน้าบรรลุผลส�ำเร็จย่ิงข้ึนไป ท�ำให้ 

ผู้ฟังมีความหวังและร่าเริงเบิกบานใจ 

	 ลีลาการสอนทั้ง 4 ประการนี้แทรกอยู่ในแต่ละบทของคัมภีร์สลับกันไปเพื่อโน้มน้าว

ใจผู้อ่านให้เกิดความรู้สึกคล้อยตามและมีความต้องการจะปฏิบัติตามค�ำสอนของคัมภีร์ โดย

องค์ประกอบทั้ง 4 ประการนั้นไม่จ�ำเป็นต้องเรียงตามล�ำดับก่อนหลังขึ้นอยู่กับเนื้อหาหรือลีลา 



70 สาระค�ำสอนที่ปรากฏในสมาธิราชสูตร
ร้อยโท พรชัย หะพินรัมย์

ท่ีเหมาะสม เพราะหากต้องเรียงตามล�ำดับคงเกิดความน่าเบ่ือหน่ายในการฟังไม่น้อยและจะ

ไม่ถูกเรียกว่าลีลาซึ่งสามารถยักย้ายได้ตามความเหมาะสม จะยกล�ำดับข้อความในปริวรรตที่ 1 

ของคัมภีร์เพื่อเป็นตัวอย่างดังนี้

	 สมาทปนา ชวนใจให้อยากรับเอาไปปฏิบัติ เน้ือความในภาษาสันสกฤตจะใช้กริยา 

หมวดวิธิลิงหรือใช้ ตวฺย ปัจจัยเพื่อแสดงการเชิญชวน, อาจใช้กริยาหมวดวรรตมานะเพื่อแสดง

ความจริงสากล หรืออาจใช้กริยาหมวดอาชญาเพ่ือแสดงค�ำส่ังว่าต้องปฏิบัติหากต้องการได้รับ

ผลท่ีกล่าวมา ในท่ีน้ีคัมภีร์ใช้กริยาหมวดวรรตมานะเพ่ือแสดงความจริงสากล ดังปรากฏการ 

ใช้ค�ำ “ย่อมได้รับ” และ “ย่อมตรัสรู้” ในคัมภีร์ว่า

	 	 ทราบว่า ล�ำดับน้ัน พระผู้มีพระภาคเจ้าได้ตรัสกับจันทรประภาผู้เป็นกุมาร ดังน้ีว่า 

ดกู่อนกมุาร พระโพธสิตัว์มหาสตัว์ผูป้ระกอบด้วยเอกธรรม ย่อมได้รบัคณุวเิศษเหล่านี ้และย่อม

ตรัสรู้สัมมาสัมโพธิญาณอันยอดเยี่ยมโดยพลัน ฯ 

	 สันทัสสนา ช้ีแจงให้เห็นชัด เป็นการแสดงรายละเอียดของเร่ืองน้ัน ๆ โดยย่อหรือ 

โดยพิสดาร ดังปรากฏการชี้แจง “เอกธรรม” ในคัมภีร์ว่า

	 	 เอกธรรมเป็นไฉน ? ดูก่อนกุมาร พระโพธิสัตว์มหาสัตว์ในโลกน้ีมีจิตเสมอ มีจิต 

มุง่ประโยชน์เกือ้กลู มจีติไม่มุง่ก�ำจดั มจีติมใิช่ไม่เสมอในสตัว์ทัง้หมด ฯ ดกู่อนกมุาร พระโพธสิตัว์ 

มหาสัตว์ผู้ประกอบด้วยเอกธรรมน้ี ย่อมได้รับคุณเหล่าน้ีและได้ตรัสรู้สัมมาสัมโพธิญาณ 

อันยอดเยี่ยมโดยพลัน ฯ

	 สมัปหงัสนา ปลอบชะโลมใจให้สดชืน่ร่าเรงิ เป็นการแสดงผลทีจ่ะได้รบัเพือ่ให้เหน็ว่าการ

ปฏิบัติตามรายละเอียดท่ีได้เชิญชวนน้ันจะให้ผลดีไม่เป็นหมัน ดังท่ีคัมภีร์กล่าวถึงการได้รับผล

จากการปฏิบัติธรรมว่า

	 	 การได้กษานติในธรรมทั้งหลายอันยังไม่เกิดขึ้นได้มีแก่หมู่สัตว์ประกอบด้วยเทวดา 

	 และมนุษย์ 8 แสน ผู้ได้ท�ำบริกรรมมาในกาลก่อน ฯ อนึ่ง ความได้อนุโลมกษานติได้มี 

	 แก่เทวดาและมนษุย์ 9 แสน 6 หมืน่ ฯ ความได้กษานตอินัเหมาะแก่เสยีง (โฆษานคุกษฺานตฺ)ิ 

	 ได้มีแก่เทวดาและมนุษย์ 9 แสน 3 หม่ืน ฯ จิตของภิกษุแสนรูปถ้วนท้ังหมดหลุดพ้น 

	 จากความยึดมั่นถือมั่น ฯ อนึ่ง ความปราศจากกิเลสเครื่องย้อม ความปราศจากมลทิน  

	 ธรรมจกัษใุนธรรมทัง้หลายเป็นสิง่หมดจด ได้มแีก่หมูส่ตัว์ประกอบด้วยเทวดาและมนษุย์  

	 6 ล้าน ฯ จติของภกิษ ุ8 หมืน่ทัง้หมดหลดุพ้น เพราะความไม่ยดึมัน่ถอืมัน่ ฯ อนึง่ อบุาสก  

	 500 คนได้บรรลุอนาคามิผล ฯ อนึ่ง อุบาสิกา 6,000 คนได้บรรลุสกทาคามิผล ฯ



71วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี

ปที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม- มิถุนายน 2560)

	 สมตุเตชนา เร้าใจให้อาจหาญแกล้วกล้า เป็นการแสดงให้เหน็ความยิง่ใหญ่ของการปฏบิตัิ

ธรรมว่าแม้แต่ธรรมชาตเิช่นแผ่นดนิกย็อมรบัความจรงินีแ้ละแสดงออกด้วยอาการสัน่ไหว แต่ไม่

ท�ำอันตรายแก่ใคร ๆ รวมทั้งแสงสว่างได้ปรากฏสว่างไสวเรืองรองเหนือกว่าแสงของพระจันทร์

และพระอาทิตย์ ดังปรากฏในคัมภีร์ว่า

	 	 อนึ่ง โลกธาตุ 3 พันคูณด้วยพันอันมากนี้ได้โยกสั่นไหว 6 ครั้ง ฯ ได้เคลื่อน เคลื่อน 

	 อย่างมาก เคลื่อนไปหมด ฯ ช�ำแรก ช�ำแรกอย่างมาก ช�ำแรกไปหมด ฯ สั่น สั่นอย่างมาก  

	 ส่ันไปหมด ฯ ส่งเสียงรัว ส่งเสียงรัวอย่างมาก ส่งเสียงรัวไปหมด ฯ ค�ำราม ค�ำราม 

	 อย่างมาก ค�ำรามไปหมด ฯ ทศิเบือ้งหน้ายบุลง ทศิเบือ้งหลงัดนัขึน้ ฯ ทศิเบือ้งหลงัยบุลง  

	 ทิศเบ้ืองหน้าดันข้ึน ฯ ทิศเหนือยุบลง ทิศใต้ดันข้ึน ฯ ทิศใต้ยุบลง ทิศเหนือดันข้ึน ฯ  

	 ส่วนสุดยุบลง ท่ามกลางดันขึ้น ฯ ส่วนสุดดันขึ้น ท่ามกลางยุบลง ฯ ก็แสงสว่างอันไม่มี 

	 ประมาณได้ปรากฏมีในโลก ฯ อน่ึง โลกธาตุท้ังหมด และหมู่สัตว์พร้อมท้ังเทวดา  

	 พร้อมทัง้มาร พร้อมทัง้พรหม พร้อมทัง้สมณะและพราหมณ์ ได้ถกูแสงสว่างนัน้ส่องสว่าง ฯ 

	 อน่ึง พระจันทร์และพระอาทิตย์ท้ังสองน้ี มีฤทธ์ิมากอย่างน้ี มีอานุภาพมากอย่างน้ี 

	 มีศักดิ์ใหญ่อย่างนี้ก็ไม่ส่องสว่าง ไม่ร้อน ไม่เรืองแสง ฯ อนึ่ง ผู้ที่เป็นใหญ่แห่งความมืด 

	 อันธการซ่ึงอาศัยอยู่ระหว่างโลกก็ถูกแสงสว่างน้ันถูกต้อง ฯ แม้สัตว์ท้ังหลายท่ีเกิดข้ึน 

	 ในโลกธาตุเหล่านั้นก็ได้รู้จักกันและกัน ฯ และสัตว์เหล่านั้นกล่าวอย่างนี้ว่า ท่านผู้เจริญ  

	 ทราบว่า สัตว์ที่เกิดในที่นี้นี้แม้อื่นก็มี (ไม่ได้มีแต่พวกเรา) ฯ จนกระทั่งถึงอเวจีมหานรกแล ฯ

	 3. หลักการเรียนการสอนที่ให้ผลสัมฤทธิ์จากน้อยไปมาก คัมภีร์ได้แสดงกิจกรรมการ

เรียนที่ให้ผลสัมฤทธิ์จากน้อยไปมากไว้ถึง 11 แห่งอย่างมีนัยส�ำคัญแสดงถึงการยกย่องหลักการ

น้ีอย่างมาก ข้อความดังกล่าวมีผิดแปลกกันบ้างในแต่ละแห่งแต่โดยรวมมีความคล้ายคลึงกัน 

ยกตัวอย่างที่คัมภีร์กล่าวถึงคือ

	 	 ศฺโรตวฺย อุทฺคฺรหีตวฺย: ปรฺยวาปฺตวฺโย ธารยิตวฺโย วาจยิตวฺย: ปฺรวรฺตยิตวฺย 

	 อุทฺเทษฺฏวฺย: สฺวาธฺยาตวฺโย-รณาภาวนยา ภาวยิตวฺโย พหุลีกรฺตวฺย: ปเรภฺยศฺจ วิสฺตเรณ 

	 สํปฺรกาศยิตวฺย: | (SR.37.264.3.)

	 คัมภีร์ไม่ได้ให้รายละเอียดในการอธิบายความหมายของกิจกรรมแต่ละอย่างไว้ ผู้อ่าน 

จึงควรทราบความหมายของค�ำศัพท์แต่ละค�ำท่ีปรากฏจากรากศัพท์ (root) และอุปสรรค  

(prefix) ซึ่งปรับเปลี่ยนความหมายเพิ่มให้กับศัพท์ตามล�ำดับค�ำดังนี้

	 1) ศฺโรตวฺย มาจาก ศฺรุ ธาตุในความฟัง (to hear) กล่าวคือ รับความรู้ด้วยการฟัง



72 สาระค�ำสอนที่ปรากฏในสมาธิราชสูตร
ร้อยโท พรชัย หะพินรัมย์

	 2)	อุทฺคฺรหีตวฺย มาจาก อุทฺ + คฺรหฺ ธาตุในความถือ (to take up) ประกอบอุปสรรค 

อุทฺ มีความหมายว่าเรียน (to study) กล่าวคือ รับเอาความรู้มาเป็นของตน 

3)	ปรฺยวาปฺตวฺย มาจาก ปริ + อว + อาปฺ ธาตุในความได้รับ (to obtain) ประกอบ

อุปสรรค ปริ และ อว มีความหมายว่าเรียน (to study) กล่าวคือ ได้รับความรู้อย่างรอบด้าน

หรือครอบคลุมเนื้อหา

4)	ธารยิตวฺย มาจาก ธฺฤ ธาตุในความทรงไว้, จ�ำไว้อย่างเข้าใจ (to be borne or held, 

to be perceived or understood) กล่าวคือ รับความรู้น้ันมาเป็นของตนและทรงจ�ำไว ้

ในความหมายของตน

5)	วาจยิตวฺย มาจาก วจฺ ธาตุในความกล่าว (to speak) กล่าวคือ สามารถพูดเล่า 

ความรู้นั้น ๆ 

6)	ปฺรวรฺตยิตวฺย มาจาก ปฺร + วฺฤตฺ ธาตุในความหมุนเวียน (to turn, revolve, roll) 

ความด�ำเนินไป (to go on) ประกอบอุปสรรค ปฺร มีความหมายว่า มุ่งหน้าไป, ปรากฏ  

(to turn forward, appear) กล่าวคอื สร้างความช�ำ่ชองด้วยการตรวจสอบความรูก้ลบัไปกลบัมา

7)	อุทฺเทษฺฐวฺย มาจาก อุทฺ + ทิศฺ (รูปเพี้ยนจาก ทฺฤศฺ) ธาตุในความแสดง (to show) 

ประกอบอุปสรรค อุทฺ มีความหมายว่า ช้ีแจง (to indicate, explain) กล่าวคือ ช้ีแจง 

หรือแนะน�ำคนอื่นได้

8)	สฺวาธฺยาตวฺย มาจาก สฺว (ด้วยตนเอง) + อธิ + อิ ธาตุในความไป (to go) ประกอบ

อปุสรรค อธ ิมคีวามหมายว่ารู้ (to know) ประกอบ สวฺ ศพัท์มคีวามหมายว่า เรยีนรูด้้วยตนเอง, 

สาธยาย, ทบทวนความรู้นั้นเพื่อเฟ้นหาความจริง

9)	อรณาภาวนยา ภาวยิตวฺย มาจาก ภู ธาตุในความมี, ความเป็น (to be, become) 

ประกอบศัพท์ในรูปเหตุกัตตุวาจกมีความหมายว่าท�ำให้มี, ท�ำให้เป็น ประกอบศัพท์ อรณา 

ภาวนยา แปลว่า ด้วยการเจรญิอรณาคอืการอยูป่่า (เทยีบศพัท์ อรณาวหิารนิ ฺผูอ้ยูใ่นคณุธรรมหรอื 

ผู้อยู่ในป่า) มีความหมายโดยนัยว่า เก็บตัวเงียบเพื่อศึกษาค้นคว้าหรือใคร่ครวญในเชิงลึก

	 10) พหุลีกรฺตวฺย มาจาก พหุล (มาก), กฺฤ ธาตุในความท�ำ (to make) ประกอบศัพท์ 

พหุล มีความหมายว่า ท�ำให้มาก, ท�ำบ่อย ๆ 

	 11) ปเรภฺยศฺจ วิสฺตเรณ สํปฺรกาศยิตวฺย มาจาก สํ  + ปฺร + กศฺ ธาตุในความส่งเสียง 

(to sound) หรือ กาศฺ ธาตุในความส่องแสง (to shine) ประกอบอุปสรรค สํ  และ ปฺร  

มีความหมายว่า ประกาศหรือท�ำให้แพร่หลาย (manifestation)



73วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี

ปที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม- มิถุนายน 2560)

	 หลักการดังกล่าวคล้ายกับกิจกรรมการเรียนรู้ที่รู ้จักกันในช่ือปิรามิดแห่งการเรียนรู ้

(Learning Pyramid) ซ่ึงอธิบายกิจกรรมการเรียนรู้ท่ีให้ผลสัมฤทธ์ิแตกต่างกัน ส�ำนักงาน

เลขาธิการสภาการศึกษา กระทรวงศึกษาธิการ (2558 : 19) กล่าวไว้ว่า

	 กิจกรรมที่ต่างกันจะท�ำให้เราจดจ�ำสิ่งที่ได้การเรียนรู้ต่างกันด้วย ดังแสดงใน ปิรามิด 

แห่งการเรียนรู้ (Learning Pyramid) ตามภาพประกอบดังนี้

	 การเรียนในห้องเรียนด้วยการน่ังฟังบรรยาย (Lecture) จะจ�ำได้เพียงร้อยละ 5 

ขณะท่ีการอ่านด้วยตัวเอง (Reading) จะจ�ำได้เพ่ิมข้ึนร้อยละ 10 ส่วนการฟังและได้เห็น 

(Audiovisual) เช่น การดโูทรทศัน์ ฟังวทิย ุจ�ำได้ร้อยละ 20 การได้เหน็ตวัอย่าง (Demonstration)  

จะช่วยให้จ�ำได้ร้อยละ 30 ทัง้นี ้หากมกีารได้แลกเปลีย่นพดูคยุกนั (Discussion) เช่น การพดูคยุ 

แลกเปล่ียนความรู้กันในกลุ่มจะช่วยให้จ�ำได้ถึงร้อยละ 50 และถ้ามีการได้ทดลองปฏิบัติเอง 

(Practice doing) จะจ�ำได้ถึงร้อยละ 75 ส่วนวิธีที่ช่วยให้มีการเรียนรู้และจดจ�ำได้มากที่สุดนั้น

คือ การได้สอนผู้อื่น (Teaching) เช่น การติว หรือการสอน จะช่วยให้จ�ำได้ถึงร้อยละ 90 

	 ปิรามิดแห่งการเรียนรู้ (learning pyramid) ดังกล่าวถูกอ้างว่ามีท่ีมาจาก National 

Training Laboratories ซ่ึงปัจจุบันคือ NTL Institue (www.ntl.org) มีผู้ศึกษาหลายท่าน  

เช่น เดวิด โจนส์ (David Jones) ได้พยายามค้นหาแหล่งท่ีมาของงานวิจัยท่ีเก่ียวกับปิรามิด 

แห่งการเรียนรู้นี้กับหน่วยงานที่ถูกอ้างถึงแต่กลับไม่พบว่ามีที่มาจากงานวิจัยชิ้นใด และสถาบัน

ท่ีถูกอ้างได้ช้ีแจงว่าไม่มีงานวิจัยท่ีเก่ียวข้อง จึงเป็นท่ีสงสัยว่าปิรามิดแห่งการเรียนรู้น้ีมีท่ีมา 

จากท่ีใดแน่ แต่เม่ือได้ตรวจสอบกับสมาธิราชสูตรกลับพบว่ามีเน้ือหาท่ีตรงกันมาก อีกท้ัง



74 สาระค�ำสอนที่ปรากฏในสมาธิราชสูตร
ร้อยโท พรชัย หะพินรัมย์

คัมภีร์น้ีได้ถูกเผยแพร่ไปยังโลกตะวันตกเป็นเวลาหลายร้อยปีนับแต่การศึกษาต้นฉบับคัมภีร์ใน 

คริสต์ศตวรรษที่ 18 จึงเป็นไปได้ว่าสมาธิราชสูตรนี้เองอาจเป็นที่มาของปิรามิดแห่งการเรียนรู้ 

ซ่ึงคัมภีร์กล่าวหลักการน้ีไว้แล้วต้ังแต่คริสต์ศตวรรษท่ี 2 ตามระยะเวลาท่ีคาดว่าคัมภีร์ 

ได้ถูกแต่งขึ้น

บทสรุป

	 สมาธิราชสูตรเป็นคัมภีร์ซ่ึงเปรียบเหมือนครูผู้ท�ำการสอนเร่ืองความว่าง โดยสอน 

ให้ผู้อ่านปฏิบัติตามทีละขั้นตอนผ่านชุดค�ำสอนทั้งหมด 55 ค�ำสอน ในการสอนนั้นคัมภีร์ใช้ลีลา

การสอนสลับกันไปมาเพ่ือสร้างแรงจูงใจให้ผู้อ่านต้องการปฏิบัติเพ่ือผลประโยชน์สูงสุดท่ีจะได้

รับคือการได้ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า การสร้างความเข้าใจให้ถูกต้องนี้นับเป็นบันไดเบื้องต้นของ 

การปฏิบัติธรรมตามหลักอริยมรรคมีองค์ 8 เป็นสัมมาทิฏฐิ เพราะเม่ือบุคคลมีความเห็นชอบ 

ตามหลักธรรมของพระพุทธเจ้าแล้วการปฏิบัติอริยมรรคข้ออ่ืน ๆ  ย่อมจะถูกต้องชอบธรรม 

ตามไปด้วย

	 การอ่านหรือการฟังเพียงอย่างเดียวย่อมจะเกิดประโยชน์ต่อผู้อ่านน้อย คัมภีร์จึงเสนอ

กิจกรรมการเรียนการสอนเพ่ือย�้ำให้การสอนมีประสิทธิผลมากท่ีสุด น่ันคือผู้เรียนต้องสามารถ

แสดงหรืออธิบายค�ำสอนให้คนอื่นเข้าใจได้อย่างพิสดาร

	 ผู้วิจัยได้น�ำเสนอสาระค�ำสอนของคัมภีร์ไว้ในบทความน้ีอย่างสังเขปดังท่ีปรากฏ 

ในโครงเร่ืองและได้ยกตัวอย่างค�ำสอนเพียง 1 ค�ำสอนจากท้ังหมด 55 ค�ำสอน ซ่ึงผู้สนใจ 

ในการปฏิบัติสมาธิสามารถค้นได้จากวิทยานิพนธ์ของผู้วิจัยต่อไป

References

David jones.  The learning pyramid: true, false, hoax or myth?.  

Retrieved on  31 July  2015, from https://davidtjones.wordpress.

com/2009/10/11/the-learning-pyramid-true-false-hoax-or-myth.

David M. Waterhouse, editor. (2005). The Origins of Himalayan Studies 

: Brian Houghton Hodgson in Nepal and Darjeeling 1820-1858. 

New York: Routledge Curzon.



75วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี

ปที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม- มิถุนายน 2560)

Haraprasad Shastri. (1911). Report on the search for Sanskrit  

Manuscripts. Calcutta: The Asiatic Society of Bengal.

Kulab Mullikamas. (1978). Literary Criticism. Bangkok: Dhammasara.

Nalinaksha dutt. (1941). Gilgit Manuscritp Vol.II. Culgatta: Oriental Press 

Ltd..

Office of Secretary of Educational Council, Ministry of Education. (2015). 

The development of Thai education and preparation for the 21st 

century. Retrieved on 25 July 2015, from http://www.onec.go.th/

onec_backoffice/ uploads/Book/1316-file.pdf.

P.L. Vaidya. (1961). Buddhist Sanskrit Texts - No. 2. Samadhirajasutra. 

Darbhanga : The Mithila Institute of Post-Graduate Studies and 

Research in Sanskrit Learning.

Phra Brahmagunabhorn (P. A. Payutto). (2010). Dictionary of Buddhism. 

Nontaburi: S.R.Pronting Mass Products.

Skilton, Andrew. (1999).  Four Recensions of the Samadhiraja Sutra. 

Indo-Iranian Journal. 42(4): 335-356.

Vaman Shivram Apte. (1982). The Practical Sanskrit-English Dictionary. 

Delhi: M. Banarsidass. 


