
พัฒนาการและการสืบทอดการแสดงฟ้อนตังหวาย 

Development and inheritance of the Fon Tang Wai performance 
 

พิชิต ทองชิน*  สุขสันติ แวงวรรณ  อัควิทย์ เรืองรอง 

Pichit Thongchin*,  Suksanti Wangwan,  Akhawit Ruengrong 

สาขาวิชานาฏศลิป์ คณะศิลปนาฏดุริยางค์ สถาบันบัณฑติพัฒนศิลป์* 

Program in performing Arts,  Faculty of Music and Drama, Bunditpatanasipa Institute 
ผู้ช่วยศาสตราจารย์ประจำภาควิชานาฏศิลป์ วิทยาลัยนาฏศิลปอ่างทอง สถาบันบัณฑิตพัฒนศลิป์2 

Assistant Professor Dr. Thai Dance, Angthong college of Dramatic Arts, Bunditpatanasipa Institute. 
ผู้ช่วยศาสตราจารย์ประจำคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏบ้านสมเด็จเจ้าพระยา3  

Assistant Professor Dr. of Program in Thai, Faculty of Humanities and Social Sciences, 
Bansomdejchaopraya Rajabhat University. 

tumkap0834@gmail.com 
 

         Received: April 8, 2021 
                            Revised: May 19, 2021 
                          Accepted: May 24, 2021 

 
บทคัดย่อ 

 บทความวิจัยเร่ืองนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาพัฒนาการและเพื่อศึกษาการสืบทอดองค์ประกอบการ
แสดงฟ้อนตังหวาย ด้วยวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ โดยศึกษาจากเอกสาร การสังเกต และสัมภาษณ์กลุ่มตัวอย่าง 
นำเสนอด้วยการพรรณนาวิเคราะห์ โดยผ่านการรับรองจริยธรรมวิจัยในมนุษย์ เลขที ่ HE642003 
ผลการวิจัย แบ่งเป็น 2 ประเด็น คือ พัฒนาการและการสืบทอด ดังนี้ 

1. พัฒนาการการแสดงฟ้อนตังหวายแบ่งได้ 3 ช่วง ดังนี้ ช่วงที่ 1 บ้านม่วงเจียด ผู้แสดงเป็น
ชาวบ้าน กลอนลำเปลี่ยนไปตามโอกาสที่แสดง ใช้วงดนตรีพื้นบ้าน การฟ้อนเป็นแบบนับจำนวนครั้งแล้ว
เปลี่ยนท่า และแต่งกายด้วยผ้าย้อมคราม ช่วงที่ 2 วิทยาลัยครูอุบลราชธานี แสดงโดยนักศึกษานาฏศิลป์              
มีการเพิ่มลำยาว และลำเต้ยลาเข้ามา ใช้วงโปงลาง การฟ้อนมี 2 ลักษณะ คือการฟ้อนตีบท และฟ้อนเปลี่ยน
ท่าตามท่อนเพลง เครื่องแต่งกายมีลักษณะร่วมระหว่างไทยกับลาว และช่วงที่ 3 วิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ด 
ใช้ผู้แสดง และดนตรีเช่นเดียวกับวิทยาลัยครูอุบลราชธานี กลอนลำมี 2 แบบ คือ แบบแขวงสะหวันนะเขต 
ประเทศลาว และแบบจังหวัดอุบลราชธานี การฟ้อนเป็นแบบนับจำนวนครั้งแล้วเปลี่ยนท่า และเครื่องแต่ง
กายปรับเปลี่ยนได้ตามความเหมาะสม  

2. การแสดงฟ้อนตังหวาย มีการสืบทอดอยู่ 3 ลำดับ ดังนี้ 1) ปี พ.ศ. 2521 นายประดิษฐ์ แก้วชิณ                
ได้ถ่ายทอดกลอนลำ และลายดนตรี ให้แก่คณะครูโรงเรียนอุบลวิทยาคม 2) ปี พ.ศ. 2522 คณะครูโรงเรียน
อุบลวิทยาคม ได้ถ่ายทอดกลอนลำ ลายดนตรี และกระบวนท่าฟ้อน ให้แก่คณาจารย์วิทยาลัยครูอุบลราชธานี 
และ 3) ปี พ.ศ. 2524 คณาจารย์วิทยาลัยครูอุบลราชธานี ได้ถ่ายทอดกลอนลำ ลายดนตรี และกระบวน                                   
ท่าฟ้อน ให้แก่คณะครูวิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ด  
 

คำสำคัญ: พัฒนาการ  การสืบทอด  การแสดงฟ้อนตังหวาย  องค์ประกอบการแสดง 
 



 
126 พัฒนาการและการสืบทอดการแสดงฟ้อนตังหวาย 

พิชิต ทองชิน  สขุสนัติ แวงวรรณ  อคัวิทย ์เรืองรอง 

 

1 บทความวิจัยเรื่องนี้เป็นส่วนหนึ่งของวิทยานิพนธ์เรื่อง ฟ้อนตังหวาย : พัฒนาการและการสืบทอดการแสดงพื้นบ้านอีสาน หลักสูตร
ศิลปมหาบัณฑิต สาขาวิชานาฏศิลป์ สถาบันบัณฑิตพัฒนศิลป์ 

 
 

Abstract 
This article aims to study the development and inheritance of compositions of Isan 

folk performance Fon Tang Wai using qualitative research. This study is conducted through 
documents, observations, and interviews. Data are presented using descriptive analysis. This 
research is certified by Human Research Participated Protection, No. HE642003. Results are 
divided into two issues: development and inheritance. 
         1. The development of Fon Tang Wai could be divided into 3 phases. The first phase 
was Ban Muang Jied. Performers were villagers and lyrics were changed according to the 
situation. Local musical instruments were used. The dance was created to dance using timing 
and change the dance move. Indigo dyed costumes were used. The second phase was Ubon 
Ratchathani Teacher College. Performers were students majoring in classical dance. Melodies 
of Lam Yao and Toei La were added and the Pong Lang band was used. There were two 
choreographies: dance moves for the lyrics and dance moves to switch by the melodies. 
Costumes showed the shared identity of Thailand and Laos. The third phase was Roi Et 
College of Dramatic Arts. Performers and the band were similar to Ubon Ratchathani Teacher 
College. They were two styles of lyrics: Savannakhet, Laos, and Ubon Ratchathani. The 
performance was created to dance using timing and change the dance move. Costumes 
could be adjusted accordingly. 
         2. There were three steps of the inheritance of Fon Tang Wai. 1) In 1978, Mr. Pradit 
Kaewchin passed on the lyrics with melodies to teachers of Ubon Wittayakhom School. 2) 
In 1979, teachers of Ubon Wittayakhom School passed on the lyrics with melodies, melodies, 
and dance moves to teachers of Ubon Ratchathani Teachers College. 3) In 1981, teachers of 
Ubon Ratchathani Teachers College passed on the lyrics with melodies, melodies, and dance 
moves to teachers of Roi Et College of Dramatic Arts. 
    
Keywords: Development,  Inheritance,  Fon Tang Wai Performance,  Compositions of the  
                 Performance 
 
 
บทนำ 

ในปี พ.ศ. 2562 กระทรวงวัฒนธรรม ได้ขึ ้นทะเบียนศิลปะการแสดงพื ้นบ้านอีสานประเภท                                  
วงโปงลาง เป็นมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมของชาติ สาขาศิลปะการแสดง ประเภทนาฏศิลป์และการ
ละคร ซึ่งวงโปงลาง เป็นวงดนตรีพื้นบ้านของภาคตะวันออกเฉียงเหนือ ที่เป็นแหล่งรวมแห่งศิลปะหลาย
แขนงทั้งดนตรี นาฏศิลป์ วรรณศิลป์ ทัศนศิลป์ และในด้านอื่น ๆ อีกหลายด้าน วงโปงลางพัฒนามาจาก



 
127 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564) 
 

การละเล่นของชาวบ้าน แต่มาเจริญรุ่งเรืองอย่างมากในสถาบันการศึกษา มีการรังสรรค์การแสดงนาฏศิลป์
ขึ้นมากมาย โดยเป็นการพัฒนามาจากของเดิมและสร้างสรรค์ใหม่จากของเดิม สถาบันการศึกษาแต่ละแห่ง
ต่างก็พัฒนาและเผยแพร่การแสดงของตนให้เป็นรู้จักในวงกว้าง เพื่อเป็นการสืบสาน อนุรักษ์ และพัฒนา
ศิลปวัฒนธรรมอีสาน การแสดงนาฏศิลป์พื้นบ้านอีสานที่เป็นที่รู้จักมีอยู่มากมายมายหลายชุดด้วยกัน เช่น 
การแสดงฟ้อนภูไท การแสดงฟ้อนลำเพลิน การแสดงฟ้อนเกี่ยวกับวิถีชีวิต เป็นต้น ฟ้อนอีสานชุดต่าง ๆ 
ได้รับความนิยมโดยทั่วไป เนื่องด้วยมีจังหวะที่กระชับ มีกระบวนฟ้อนที่น่าสนใจ ปรับ เปลี่ยนกระบวนท่า
ฟ้อนอย่างรวดเร็วและมีความพร้อมเพรียง เช่น การแสดงชุด “ฟ้อนตังหวาย”  

ฟ้อนตังหวาย เป็นการแสดงพื้นบ้านชุดหนึ่งของภาคตะวันออกเฉียงเหนือของไทย บางครั้งเรียกว่า          
รำตังหวาย ลักษณะการแสดงเป็นการฟ้อนหมู่ประกอบลำทำนองตังหวาย นิยมแสดงเพื่อความบันเทิงเป็น
หลัก เช่น แสดงในวงโปงลาง งานบุญประเพณีต่าง ๆ เป็นต้น นอกจากนี้ ยังแสดงในพิธีกรรมเลี้ยงผีปู่ตาอีก
ด้วย ด้วยความที่มีท่วงทำนองไพเราะ มีท่อนร้องรับที่เป็นเอกลักษณ์ว่า “ยวก ๆ ยวก ๆ” มีกระบวนท่าฟ้อน
ที่สวยงามตามรูปแบบนาฏศิลป์พื้นบ้านอีสาน จึงมักพบเห็นการแสดงชุดนี้ในโอกาสต่าง ๆ อยู่บ่อยครั้งทั้งใน
ภาคอีสานของไทย และสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาวด้วย ลำตังหวายเป็นหนึ่งในสี่ทำนองลำหลัก
ของแขวงสะหวันนะเขต ส่วนในประเทศไทยนั้น จะปรากฏในพิธีกรรมเลี้ยงผีปู่ตาถวายสิ่งศักดิ์สิทธิ ์ของ
ชาวบ้านม่วงเจียด ตำบลเจียด อำเภอเขมราฐ จังหวัดอุบลราชธานี (คำล่า มุสิกา, 2562) คำว่า  “ตังหวาย”                                    
มีความเป็นมาอยู่ 3 แนวทาง คือ แนวทางที่ 1 ระบุว่า กร่อนมาจากคำว่า “ตั้งถวายรำถวย” แนวทางที่                                     
2 ระบุว่า เป็นการลำของหมอลำชาวลาว ซึ่งแต่เดิมจะนั่งลำบนตั่ง(เก้าอี้ขาสั้น)ที่ทำมาจ ากหวาย และ
แนวทางที่ 3 ระบุว่า คำว่าตังหวายเรียกตามชื่อของหมู่บ้านต้นกำเนิดลำตังหวาย คือ บ้านตังหวายโคก                                 
เมืองซนนะบุรี แขวงสะหวันนะเขต สาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว 

การแสดงฟ้อนตังหวายเป็นที่นิยมอย่างมากในพื้นที่ของจังหวัดอุบลราชธานี มีการจัดแสดงอยู่ 2 
รูปแบบ ประกอบด้วย รูปแบบบ้านม่วงเจียด อำเภอเขมราฐ และรูปแบบของวิทยาลัยครูอุบลราชธานี 
(มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานีในปัจจุบัน) นอกจากจะได้รับความนิยมในพื้นที่ของจังหวัดอุบลราชธานี
แล้ว ยังเป็นที่นิยมในพื้นที่ของจังหวัดอื่นด้วย โดยสถาบันการศึกษาในสังกัดกรมศิลปากร ก็มีปรากฏ                                
การแสดงฟ้อนตังหวายเช่นกัน อย่างเช่น การแสดงฟ้อนตังหวายของวิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ด และ                            
การแสดงฟ้อนตังหวายของวิทยาลัยนาฏศิลปกาฬสินธุ ์ ทั ้งนี ้ ย ังพบเห็นการแสดงฟ้ อนตังหวายใน
สถาบันการศึกษาและหน่วยงานสังกัดกรมศิลปากรในภูมิภาคอื ่นอีกด้วย อาทิ วิทยาลัยนาฏศิลป
กรุงเทพมหานคร และสำนักการสังคีต ในที่นี้ วิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ดถือเป็นต้นทางของการแสดงพื้นบ้าน
อีสาน ด้วยเป็นวิทยาลัยนาฏศิลปแห่งแรกในภาคอีสานที่ก่อตั้งขึ้นในปี พ.ศ. 2522 อย่างไรก็ตาม จากการ
ขยายตัวและความนิยมในการแสดงฟ้อนตังหวายในช่วงระยะเวลาหนึ ่ง ก่อให้เก ิดพัฒนาการ  คือ                               
ความเปล ี ่ยนแปลงในด ้านองค์ประกอบการแสดงที ่ม ีการปร ับเปลี ่ยน  อ ันเก ิดจากบริบทต่าง ๆ                                                  
ในแต่ละท้องถิ่น โดยองค์ประกอบการแสดงที่สำคัญของการแสดงพื้นบ้านภาคอีสาน ได้แก่ ผู้แสดง กลอนลำ 
ดนตรี กระบวนท่าฟ้อน และเครื่องแต่งกาย (ยุทธศิลป์ จุฑาวิจิตร, 2560) 

การแสดงฟ้อนตังหวายแบบบ้านม่วงเจียด แบบวิทยาลัยครูอุบลราชธานี และแบบวิทยาลัย      
นาฏศิลปร้อยเอ็ด ต่างก็มีองค์ประกอบการแสดงที่แตกต่างกันและมีบางส่วนที่คล้ายคลึงกัน ซึ่งทั้ง 3 สถาบัน 
มีความเชื่อมโยงกันและมีพัฒนาการกันอย่างไรนั้น มีหลักฐานทางวิชาการบันทึกไว้เพียงบางส่วน ตลอดจน
เหตุแห่งความเปลี่ยนแปลง และมีลำดับการสืบทอดอย่างไรและองค์ประกอบการแสดงที่มีการสืบทอดนั้นมี
ด้านใดบ้าง ยังไม่มีเอกสารที่บ่งบอกไว้เพื่อการศึกษา ซึ่งมีประเด็นความสำคัญคือวิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ด 
เป็นจุดเริ่มต้นของการแสดงฟ้อนตังหวายของสถาบันการศึกษา ในสังกัดกรมศิลปากรที่มีหน้าที่หลักในการ
จัดการศึกษาด้านศิลปวัฒนธรรม ก่อนที่จะแพร่กระจายไปยังหน่วยงานอ่ืนที่สังกัดกรมเดียวกัน และยังมีการ



 
128 พัฒนาการและการสืบทอดการแสดงฟ้อนตังหวาย 

พิชิต ทองชิน  สขุสนัติ แวงวรรณ  อคัวิทย ์เรืองรอง 

นำฟ้อนตังหวายไปเผยแพร่ในต่างประเทศในฐานะเป็นตัวแทนการแสดงของประเทศไทยมาโดยตลอดจนถึง
ปัจจุบันด้วย นอกจากนั ้นฟ้อนตังหวายยังได้ร ับความนิยมนำไปจัดเป็นการแสดงพื ้นบ้านอีสานใน
สถาบันการศึกษาอ่ืนทั่วประเทศด้วย  

อย่างไรก็ตาม ข้อมูลของการแสดงฟ้อนตังหวายในปัจจุบันยังไม่ได้มีการศึกษาเชิงลึกเกี่ยวกับ
รูปแบบกระบวนท่าฟ้อน พัฒนาการ ความเปลี่ยนแปลง และการสืบทอด เพื่อบันทึกไว้ในรูปแบบเอกสารทาง
วิชาการ เพื่อการศึกษาค้นคว้าต่อไป ผู้วิจัยจึงมีความสนใจในการศึกษาเกี่ยวกับการแสดงพื้นบ้านชุดนี้ใน                                  
เชิงลึก โดยมุ่งศึกษาใน 2 ประเด็น คือ เรื ่องของพัฒนาการด้านองค์ประกอบการแสดง และเรื ่องของ
องค์ประกอบการแสดงที่มีการสืบทอด ที่จะได้กล่าวถึงรายละเอียดต่อไป 
 ในบทความนี้จะแสดงให้เห็นถึงพัฒนาการและการสืบทอดองค์ประกอบการแสดงฟ้อนตังหวาย   
ใน 5 ด้าน ประกอบด้วย ด้านผู้แสดง ด้านกลอนลำ ด้านดนตรี ด้านด้านรูปแบบกระบวนฟ้อน และด้าน
เครื ่องแต่งกาย จากจุดเริ ่มต้น คือ บ้านม่วงเจียด อำเภอเขมราฐ จังหวัดอุบลราชธานี วิทยาลัยครู
อุบลราชธานี และวิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ด ซึ่งเป็นวิทยาลัยนาฏศิลปแห่งแรกของภาคอีสาน ทั้งนี้ เพื่อเป็น
การรวบรวมและบันทึกข้อมูลทางวิชาการในการคลี่คลายองค์ความรู้ต่าง ๆ ของการแสดงฟ้อนตังหวาย                     
การแสดงอันเป็นอัตลักษณ์ของจังหวัดอุบลราชธานี และเพื่อสร้างความภาคภูมิใจในศิลปะการแสดงฟ้อน               
ตังหวายให้กับชาวอุบลราชธานี ตลอดจนส่งเสริมให้ฟ้อนตังหวายเป็นมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมของชาติ
สืบไป 
 
วัตถุประสงค์ 

1. เพื่อศึกษาพัฒนาการด้านองค์ประกอบการแสดงฟ้อนตังหวาย 
2. เพื่อศึกษาการสืบทอดองค์ประกอบการแสดงฟ้อนตังหวาย 
 

ขอบเขตงานวิจัย 
ผู้วิจัยมุ่งศึกษาพัฒนาการและการสืบทอดองค์ประกอบการแสดง ประกอบด้วย ผู้แสดง โอกาสที่ใช้

แสดง กลอนลำ ดนตรี กระบวนท่าฟ้อน และเครื่องแต่งกาย ของการแสดงฟ้อนตังหวายรูปแบบบ้าน                                   
ม่วงเจียด รูปแบบวิทยาลัยครูอุบลราชธานี และรูปแบบวิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ด 
 
วิธีดำเนินงานวิจัย 
 การวิจัยในครั้งนี้ ผู้วิจัยใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ผู้วิจัยได้ออกแบบ
วิธีวิจัยโดยมีขั้นตอน ดังนี้ 

1. การวิจัยจากเอกสาร (Documentary Research) 
เป็นการศึกษาเอกสารทุติยภูมิ (Secondary Sources) โดยศึกษาจากเอกสาร หนังสือ บทความ

วิชาการ และงานวิจัย ที่เกี่ยวข้องกับการแสดงฟ้อนตังหวาย แนวคิดด้านพัฒนาการทางวัฒนธรรม และ
แนวคิดด้านการสืบทอดทางวัฒนธรรม 

2. การวิจัยภาคสนาม (Field Research) 
 การลงพื ้นที ่เก็บข้อมูลภาคสนาม โดยการสัมภาษณ์แบบไม่มีโครงสร้าง (Unstructured 
Interview) และการสังเกต (Observation) แบบมีส่วนร่วมและไม่มีส่วนร่วม จากกลุ่มตัวอย่าง คือ กลุ่มผู้
สร้างสรรค์การแสดง นักแสดง หมอลำ นักร้อง และนักดนตรี ผู้วิจัยใช้วิธีคัดเลือกกลุ่มผู้ให้ ข้อมูลหลักแบบ
เจาะจง (Purposive Sampling) เพื่อให้ได้ข้อมูลที่สำคัญครบถ้วนตามวัตถุประสงค์  
 



 
129 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564) 
 

3.  การวิเคราะห์และตรวจสอบข้อมูล 
  ทำการถอดเทปการบันทึกการสนทนา นำข้อมูลดิบที่ได้มาสรุปประเด็น เปรียบเทียบข้อมูล 
จากนั้นทำการวิเคราะห์ข้อมูล ตรวจสอบความถูกต้องของข้อมูลโดยอาจารย์ที่ปรึกษา และนำข้อมูลที่ได้มา
สรุปและแก้ไขปรับปรุงในงานวิจัยให้ถูกต้อง 
 
ผลการวิจัย 
 1. พัฒนาการด้านองค์ประกอบการแสดงฟ้อนตังหวาย  
  สถาบันทั้ง 3 แห่ง ต่างก็มีรูปแบบและองค์ประกอบการแสดงฟ้อนตังหวายที่ต่างกัน ซึ่งเกิดจาก
การปรับปรุงการแสดงให้เป็นรูปแบบเฉพาะของตน และในยุคหลังได้มีการนำองค์ความรู้ทางนาฏศิลปม์าเปน็
แนวทางในการปรับปรุงการแสดงให้เป็นมาตรฐานตามหลักนาฏศิลป์ยิ่งขึ้น ในการนี้ ผู้วิจัยจะแสดงให้เห็นถึง
พัฒนาการของการแสดงฟ้อนตังหวายทั้ง 3 รูปแบบ ผ่านองค์ประกอบการแสดง 5 ด้าน  ประกอบด้วย                
ผู้แสดง กลอนลำ ดนตรี ด้านรูปแบบกระบวนฟ้อน และเครื่องแต่งกาย โดยมีรายละเอียด ดังนี้ 
  1.1 ช่วงที่ 1 ปี พ.ศ. 2509 การแสดงแบบพื้นบ้านของชาวบ้านม่วงเจียด 
   ในปี พ.ศ. 2509 ของนายประดิษฐ์ แก้วชิณ อดีตครูใหญ่โรงเรียนชุมชนบ้านเจียด           
ได้สร้างสรรค์การแสดงฟ้อนประกอบทำนองลำตังหวายขึ้น ลักษณะการแสดงเป็นฟ้อนหมู่ประกอบลำทำนอง
ตังหวาย ใช้แสดงเพื่อความบันเทิง อาทิ แสดงในวงหมอลำหมู่คณะศิลป์อีสานดาวรุ่ง งานต้อนรับแขกบ้าน
แขกเมือง ฯลฯ เพื่อนันทนาการในชุมชน คือมีการแสดงในรื่นเริงต่าง ๆ เป็นกิจกรรมปลูกฝังศิลปวัฒนธรรม
ให้กับชุมชน และเพื่อแสดงในพิธีกรรม งานบุญประเพณีประจำหมู่บ้าน มีการแสดงถวายสิ่งศักดิ์สิทธิ์ใน
พิธีกรรมเลี้ยงผีปู่ตา โดยมีพัฒนาการองค์ประกอบการแสดง ดังนี้ 
   1) ด้านผู้แสดง นักแสดงทั้งหมดเป็นผู้หญิง แต่เดิมเป็นนักแสดงหมอลำคณะศิลป์อีสาน
ดาวรุ่ง ต่อมาในปี พ.ศ. 2517 เป็นกลุ่มนักเรียนโรงเรียนชุมชนบ้านเจียด ปัจจุบันเป็นกลุ่มชาวบ้าน ซึ่งไม่มี
การจำกัดจำนวนนักแสดง อายุ รูปร่าง และหน้าตาผู้แสดง 2) ด้านกลอนลำ จะขึ้นอยู่กับวาระโอกาสที่แสดง 
โดยนายประดิษฐ์จะเป็นผู้ประพันธ์กลอนลำขึ้นตามวัตถุประสงค์ของงานนั้น ๆ ในอดีตมีเพียงกลอนลำ          
ตังหวายอย่างเดียว ซึ่งจะลำไปเรื่อย ๆ โดยไม่มีการกำหนดวรรคตอนและท่อนเพลงที่ตายตัว ต่อมาในราวปี 
พ.ศ. 2540 ได้มีการจัดประกวดการลำตังหวายที่อำเภอเขมราฐ นายประดิษฐ์ ได้ประพันธ์กลอนลำขึ้นใหม่
โดยผสมผสานกับของเดิมที่มีอยู่แล้วเพื่อใช้ประกวดในครั้งนั้น ซึ่งได้เพิ่มลำเกริ่นทำนองลำยาวเข้ามาใน                                      
ช ่วงต้น เป ็นรูปแบบใช้จนมาถึงปัจจุบ ัน มีทั้ งหมด 12 บทกลอน สามารถร้องได้ทั ้งชายและหญิง                                        
3) ด้านดนตรี เครื่องดนตรีในยุคแรก จะมีเพียง พิณ แคน กลองอีตุ้บ ฉิ่ง ฉาบ และไม้งับแงบ ต่อมาได้
ปรับเปลี่ยนเป็นเครื่องดนตรีไฟฟ้า คือ พิณไฟฟ้า พิณเบสไฟฟ้า และได้เพิ่มกลองตุ้ม กลองหาง และอิเล็กโทน
เข้ามาด้วย 4) ด้านกระบวนท่าฟ้อน แต่เดิมมีเพียงไม่กี่ท่า ต่อมานายประดิษฐ์ได้ออกแบบเพิ่มเติมและได้
เรียงร้อยกระบวนท่าให้แบบแผน ทั้งสิ ้น 13 ท่า ประกอบด้วย ท่าเตรียมหรือท่าปรบมือ ท่าเทพพนม                                    
ท่ามัจฉาว่ายน้ำ ท่าวิหคเหินฟ้า ท่าบัวชูฝัก ท่าสอดสร้อยมาลา ท่ากวางเดินดง ท่าจีบหลัง ท่าฝัดข้าว ท่าส่อน
สวิง ท่าปลาขึ้นแก่ง ท่าเมขลาล่อแก้ว และท่าพระรามแผลงศร มีลักษณะเป็นการฟ้อนประกอบเพลงแบบนับ
จำนวนท่าแล้วเปลี่ยน และ 5) ด้านเครื่องแต่งกาย ในช่วงแรกนักแสดงจะสวมเสื้อแขนกระบอกคอกลมย้อม
ครามผ่าอกติดกระดุม นุ่งผ้าซิ่นมัดหมี่มีเชิงย้อมครามความยาวระดับเข่า ใช้ผ้าสไบสีขาวคล้องคอ เกล้าผม
มวยไว้ที่ท้ายทอย โดยไม่มีเครื่องประดับ แต่ภายหลังได้เพิ่มเครื่องประดับเข้ามา คือ สร้อยคอเงิน เข็มขัด
ระย้าเงิน ต่างหูเงิน และประดับศีรษะด้วยปอยฝ้ายสีขาวและดอกลีลาวดี ในบางโอกาสก็เปลี่ยนจากผ้าคล้อง
คอมาเป็นการห่มสไบเฉียงแทน ด้วยมีวัตถุประสงค์เพื่อให้มีรูปแบบที่หลากหลาย  



 
130 พัฒนาการและการสืบทอดการแสดงฟ้อนตังหวาย 

พิชิต ทองชิน  สขุสนัติ แวงวรรณ  อคัวิทย ์เรืองรอง 

                                
 
 
 
 
 
  ทั้งนี ้ ปัจจัยที ่เป็นสาเหตุให้องค์ประกอบการแสดงฟ้อนตังหวายบ้านม่วงเจียด เกิดการ
เปลี่ยนแปลงนั้น มาจากปัจจัยภายใน ได้แก่ บุคลากรที่ปรับเปลี่ยน กล่าวคือ คนในชุมชนเริ่มตระหนักถึง
คุณค่าและหันมามีส่วนร่วมมากขึ้น เนื่องจากลำตังหวายเป็นการแสดงที่สร้างชื่อเสียงให้กับชุมชนในฐานะ             
ต้นกำเนิดการแสดงฟ้อนตังหวาย นักแสดงจึงมีความหลากหลายมากขึ ้น และปัจจัยภายนอก ได้แก่ 
ประสบการณ์ด้านนาฏศิลป์ของผู้สร้างสรรค์ ผู้ปรับปรุง และนักแสดงมีมากขึ้น กล่าวคือ คนเหล่านั้นได้นำ
หลักการทางนาฏศิลป์ที่ได้เรียนรู้ มาพัฒนาองค์ประกอบการแสดงให้เป็นระบบและเป็นมาตรฐานยิ่งขึ้น 
นอกจากนี้ ยังมีหน่วยงานภาครัฐทั้งองค์การบริหารส่วนตำบล วัฒนธรรมอำเภอ และสถาบันการศึกษา               
เข้ามามีส่งเสริมการแสดงของชุมชน ด้วยการสนับสนุนความรู้ ทุนทรัพย์ด้านต่าง ๆ ชาวบ้านจึงได้นำมา
พัฒนาการแสดงของตน 
 1.2 ช่วงที่ 2 ปี พ.ศ. 2521 การแสดงในสถาบันการศึกษา วิทยาลัยครูอุบลราชธานี 
     ในปี พ.ศ. 2521 วิทยาลัยครูอุบลราชธานีได้ปรับปรุงการแสดงฟ้อนตังหวายที่ได้รับถ่ายทอดมา
จากบ้านม่วงเจียดและโรงเรียนอุบลวิทยาคม ซึ่งมีลักษณะการแสดงเป็นการผสมผสานระหว่างนาฏศิลป์
พื้นบ้านอีสานกับนาฏศิลป์ไทยแบบราชสำนัก โดยนางศิริเพ็ญ อัตไพบูลย์ และนายทินกร อัตไพบูลย์ ได้นำ
หลักการและรูปแบบการแสดงแบบนาฏศิลป์ราชสำนักมาเป็นต้นแบบ ซึ่งได้จัดระบบองค์ประกอบการแสดง
ให้เป็นมาตรฐานแบบกรมศิลปากร ในลักษณะสร้างมูลค่าทางศิลปะ โดยมีวัตถุประสงค์ เพื่อใช้นาฏกรรม
ฟ้อนตังหวายสร้างอัตลักษณ์ให้กับจังหวัดอุบลราชธานี เพื่อการเรียนการสอนในวิทยาลัย และเพื่อเผยแพร่
นำเสนอความบันเทิง สนุกสนาน แก่สาธารณชน โดยมีพัฒนาการด้านองค์ประกอบการแสดง ดังนี้ 
  1) ด้านผู้แสดง ใช้ผู้แสดงหญิงซึ่งเป็นนักศึกษาภาควิชานาฏศิลป์ จำนวนนักแสดงตั้งแต่ 2 
คนขึ้นไป มีเกณฑ์การคัดเลือกนักแสดง ดังนี้ รูปร่างใกล้เคียงกัน มีฝีมือในการฟ้อนรำ มีความจำดี และมี
กิริยามารยาทงาม เกณฑ์การคัดเลือกนี้ก็เพื่อให้ง่ายต่อการฝึกซ้อม และเพื่อให้การแสดงมีความสมบูรณ์ 
พร้อมเพรียงและกลมกลืน 2) ด้านกลอนลำ คณาจารย์วิทยาลัยครูอุบลราชธานีปรับปรุงกลอนลำขึ้นใหม่ 
โดยเพิ่มกลอนเกริ่นในช่วงต้นและกลอนลาในช่วงท้าย ซึ่งแบ่งออกเป็นสามช่วง คือช่วงแรก กลอนเกริ่นลำ
ยาวที่มีจังหวะช้าประกอบเสียงแคน เรียกว่า “การโอ่” และใช้นักร้องหญิงคนเดียว ช่วงที่สอง กลอนลำ            
ตังหวายที่มีจังหวะเร็ว จะร้องสลับกันระหว่างชายและหญิง เมื่อลำจบหนึ่งบทก็จะรับด้วยดนตรีหนึ่งท่อน 
เรียกว่า “ดนตรีรับ” และช่วงที่สาม เป็นทำนองลำเต้ยพม่าและลำเต้ยธรรมดา เรียกว่า “เต้ยลา” โดยนักร้อง
จะลำพร้อมกัน กลอนลำมีทั้งหมด 12 บท 3) ด้านดนตรี ใช้เครื ่องดนตรีในวงโปงลาง ได้แก่ พิณไฟฟ้า                                           

ภาพที่ 2 นักแสดงฟ้อนตังหวายบ้าน  
     ม่วงเจียดในปัจจบุัน 

 

ภาพที่ 1 นักแสดงฟ้อนตังหวายบ้านมว่งเจียด        
          ในอดีตกับนายประดิษฐ์ แก้วชิณ  
   ที่มา: อินทิรา ซาฮีร์ และคณะ, 2561  



 
131 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564) 
 

พิณ เบสไฟฟ้า แคน โหวด โปงลาง กลองหาง กลองตุ้ม ฉิ่ง ฉาบ และไม้งับแงบ 4) ด้านรูปแบบกระบวน
ฟ้อน นางศิริเพ็ญ อัตไพบูลย์ ได้ปรับปรุงและเรียบเรียงกระบวนท่าฟ้อนขึ้นใหม่ให้เป็นมาตรฐานตามแบบ
นาฏศิลป์แบบราชสำนัก มีกระบวนท่าฟ้อนทั้งหมด 21 ท่า โดยแบ่งเป็น 2 รูปแบบ คือ ท่าฟ้อนประกอบ
ดนตรีที่มีบทร้อง และท่าฟ้อนประกอบดนตรีที่ไม่มีบทร้อง และมีอยู่ 2 ลักษณะ คือ การฟ้อนตีบทตาม                                          
เนื้อร้อง จำนวน 2 ท่า และการฟ้อนประกอบทำนองเพลงและเปลี่ยนกระบวนท่าฟ้อนตามท่อนเพลง จำนวน 
19 ท่า การนำหลักการทางนาฏศิลป์มาประยุกต์ใช้ ก็เพื่อให้เกิดความพร้อมเพรียง สวยงาม ง่ายต่อการ
ถ่ายทอดและการฝึกซ้อม และ 5) ด้านเครื่องแต่งกาย ในยุคแรก นักแสดงจะสวมเสื้อแขนกระบอก ผ้าสไบสี
ขาวคล้องคอ นุ่งผ้าซิ่นมัดหมี่มีเชิงยาวครึ่งหน้าแข้ง ใส่เข็มขัดเงิน และสวมสร้อยคอประดิษฐ์รูปสามเหลี่ยม
ขนมเปียกปูน เรียกว่า “ปัตติหย่าง” ทรงผมเกล้ามวยประดับด้วยดอกไม้ประดิษฐ์ที่ด้านซ้าย ใส่ต่างหูเงิน 
สวมกำไลข้อมือและกำไลข้อเท้า ภายหลัง นางเบญจา ภาณุรัตน์ ได้ปรับเปลี่ยนมาใช้ผ้าขาวม้าพันอกจบัจีบ
ขวาปล่อยชายด้านซ้าย เรียกว่า “อ้ิงอก” และเปลี่ยนมานุ่งผ้าซิ่นของสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว 
ต่อมาได้ปรับมาใช้ผ้าซิ ่นสอดดิ ้นเงินสีชมพู ซึ ่งเป็นการทอเลียนแบบผ้าซิ ่นของเจ้านาย ฝ่ายสตรีเมือง
อุบลราชธานีตามคำแนะนำของเรือตรีสุนัย ณ อุบล ผู้เชี่ยวชาญด้านผ้าเมืองอุบลราชธานี และเปลี่ยนผ้า                    
อิ้งอกเป็นผ้าลายตารางของสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว ด้วยเห็นว่าการแสดงนี้เป็นวัฒนธรรม
ร่วมระหว่างไทยกับลาว และเปลี่ยนมาใช้ดอกบัวประดิษฐ์และปอยฝ้ายสีชมพูประดับศีรษะแทนแบบเดิม 
เพื่อสื่อให้เห็นถึงสีของดอกบัวดอกไม้ประจำจังหวัดอุบลราชธานี 
 

                
 

 
 
           

 

   
  ทั้งนี้ ปัจจัยที่เป็นสาเหตุให้องค์ประกอบการแสดงฟ้อนตังหวายวิทยาลัยครูอุบลราชธานี                               
เกิดการเปลี่ยนแปลงนั้น มาจากปัจจัยภายใน ได้แก่ พื้นฐานความรู้ด้านนาฏศิลป์และดนตรีของผู้สร้างสรรค์
การแสดง กล่าวคือ ผู้สร้างสรรค์การแสดงมีองค์ความรู้ด้านนาฏศิลป์และดนตรีสากลเป็นต้นทุน จึงได้             
นำองค์ความรู ้เหล่านั ้นมาพัฒนาการแสดงในส่วนที ่ค ิดว่ายังไม่สมบูรณ์ และปัจจัยภายนอก ได้แก่                   
ประสบการณ์ของผู้สร้างสรรค์หรือความคุมการแสดง และนักแสดง กล่าวคือ บุคคลดังกล่าว ได้เรียนรู้                                    
สิ่งต่าง ๆ จากภายนอก และเห็นว่าสวยงามเหมาะสม จึงนำมาพัฒนาการแสดงตามรสนิยมของตน เพื่อเพิ่ม
อรรถรสและให้แตกต่างจากรูปแบบเดิม 
 

ภาพที่ 3 นักแสดงฟ้อนตังหวายในอดีต 
ที่มา: ศูนย์วฒันธรรมจังหวัดอุบลราชธานี  
     และวิทยาลัยครูอุบลราชธานี, 2529 

 
 
 

ภาพที่ 4 นักแสดงฟ้อนตังหวายรูปแบบ  
               วิทยาลัยครูอุบลราชธานีปัจจบุัน 

 



 
132 พัฒนาการและการสืบทอดการแสดงฟ้อนตังหวาย 

พิชิต ทองชิน  สขุสนัติ แวงวรรณ  อคัวิทย ์เรืองรอง 

 1.3 ช่วงที่ 3 ปี พ.ศ. 2524 การแสดงในสถาบันการศึกษาสังกัดกรมศิลปากร  
      ในปี พ.ศ. 2524 คณะครูวิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ด ได้นำรูปแบบการแสดงฟ้อนตังหวายที่
ได้รับสืบทอดจากคณาจารย์วิทยาลัยครูอุบลราชธานี มาสร้างสรรค์ใหม่ในลักษณะการต่อยอดสร้างมูลค่าเพิ่ม
ทางศิลปะ โดยมีวัตถุประสงค์ เพื่อนำเสนอการแสดงที่มีอยู่แล้วในมิติที่หลากหลาย โดยออกแบบแสดงเป็น 2 
กลุ่มสะหวันนะเขต สาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว และกลุ่มจังหวัดอุบลราชธานี และเพื่อมุ่งเน้น
สร้างความบันเทิง สนุกสนานแก่สาธารณชน ผ่านการแสดงนาฏศิลป์พื้นบ้านอีสาน โดยมีการนำออกแสดงใน
โอกาสต่าง ๆ อยู่เสมอ โดยมีองค์ประกอบการแสดง ดังนี้ 
  1) ด้านผู้แสดง ผู้แสดงแบ่งเป็นสองกลุ่มโดยใช้นักแสดงผู้หญิงทั้งหมด ในยุคแรกเป็นกลุ่ม
นักเรียนวิชาดนตรีและขับร้อง ภายหลังใช้นักเรียนวิชาเอกนาฏศิลป์โดยตรงซึ่งอาศัยความสมัครใจของ
นักเรียนเป็นหลัก โดยจะฝึกซ้อมร่วมกันแล้วค่อยคัดเลือกอีกครั้งหนึ่ง ซึ่งมีเกณฑ์การคัดเลือกดังนี้ รู ปร่าง
ใกล้เคียงกัน และมีฝีมือในด้านการแสดง เพื่อให้เกิดความพร้อมเพรียงสวยงาม และง่ายต่อการฝึกซ้อม         
2) ด้านกลอนลำ กลอนลำในช่วงแรก นางฉวีวรรณ ดำเนิน ครูสอนขับร้องพื้นเมือง ได้ประพันธ์กลอนลำขึ้น
ใหม่ประกอบทำนองลำตังหวายแบบแขวงสะหวันนะเขตที ่เคยได้รับถ่ายทอดเมื ่อครั ้งไปพำนักอยู ่ที่
สาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว มีทั้งสิ้น 7 บท ในช่วงที่สอง ได้ปรับปรุงกลอนลำของวิทยาลัยครู
อุบลราชธานี เพื่อให้มีความหมายที่ชัดเจน ขับร้องได้ง่าย และมีเนื้อหาสื่อถึงวิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ด                           
มีทั้งสิ้น 8 บท 3) ด้านดนตรี นายจีรพล เพชรสม นายทรงศักดิ์ ประทุมสินธุ์ และนายทองคำ ไทยกล้า                                   
ครูฝ่ายดนตรี ได้ร่วมกันปรับปรุงดนตรีขึ้นใหม่ให้เป็นรูปแบบของวิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ด ประกอบเครื่อง
ดนตรีวงโปงลาง ได้แก่ พิณไฟฟ้า พิณเบสไฟฟ้า แคน โหวด โปงลาง กลองหาง กลองตุ้ม ฉิ่ง และฉาบ มีนาย
จีรพล เพชรสม เป็นผู้ออกแบบรูปแบบการแสดง โดยมีวัตถุประสงค์เพื่อให้มีความแตกต่างให้กับการแสดง
ของที่อื่น และเป็นอัตลักษณ์เฉพาะของวิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ด 4) ด้านรูปแบบกระบวนฟ้อน กระบวน
ท่าฟ้อนของนักแสดงกลุ่มสะหวันนะเขตนั้น นางฉวีวรรณ ดำเนิน และนายทองจันทร์ สังฆมณี ได้ร่วมกัน
ออกแบบกระบวนท่าฟ้อนขึ้นใหม่ และช่วงที่สอง ได้นำกระบวนท่าฟ้อนแบบวิทยาลัยครูอุบลราชธานีมา
ปรับปรุง ทั้งหมดอยู่ในความควบคุมของนายจีรพล เพชรสม โดยปรากฏท่าฟ้อนทั้งสิ้น 21 ท่า มีลักษณะ
กระบวนท่าฟ้อนตั้งแต่ต้นจนจบ เป็นรูปแบบนับจำนวนแล้วเปลี่ยนกระบวนท่า ทั้งนี้เพื่อให้ง่ายต่อการจำของ
นักแสดง กระบวนการนำเสนอการแสดงในช่วงแรกกำหนดให้นักแสดงจะออกมาทีละกลุ่ม เริ่มด้วยกลุ่ม                                       
ตังหวายสะหวันนะเขตและช่วงที่สองเป็นกลุ่มตังหวายจังหวัดอุบลราชธานี จากนั้นในช่วงท้าย ทั้งสองกลุ่มจะ
ใช้กระบวนฟ้อนท่าเดียวกันจนจบการแสดง และ 5) ด้านเครื่องแต่งกาย จะแบ่งตามกลุ่มนักแสดง 2 กลุ่ม                               
ในยุคแรกจะแต่งกาย กลุ่มแรกนุ่งผ้าซิ่นมีเชิงใช้ผ้าขาวม้าพันอก ทรงผมเกล้ามวยทัดดอกไม้ และสวม
เครือ่งประดับ และกลุ่มที่สอง นุ่งผ้าซิ่นมีเชิง แต่สวมเสื้อแขนสั้นผ่าอกติดกระดุม และใช้ผ้าสไบคลอ้งคอ ส่วน
ทรงผมและเครื ่องประดับทำเช่นเดียวกับกลุ ่มแรก ภายหลังได้มีการประยุกต์เครื ่องแต่งกายของกลุ่ม                                        
สะหวันนะเขต โดยสวมเสื้อบ้าง ห่มสไบเฉียงบ้างตามเห็นสมควร เช่น นักแสดงกลุ่มแรกจะสวมเสื้อแขนสั้น
ผ่าอกติดกระดุม ใช้ผ้าสไบคล้องคอ และนุ่งผ้าซิ่นลายล่องเช่นเดียวกับกลุ่มที่สอง เป็นต้น ส่วนการแต่งกาย
ของกลุ่มที่สองยังคงรูปแบบเดิม รูปแบบการแต่งกายทั้งหมดยังคงลักษณะเดิมไว้เพียงแต่เปลี่ยนประเภทของ
ผ้าเท่านั้น ประเภทของผ้าและลวดลายผ้านั้นจะเน้นเอาผ้าที่หาได้ง่ายและมีสีสันสดใส เพื่อให้การแสดง        
ดูโดดเด่น ทั้งนี้ รูปแบบการแต่งกายสามารถปรับเปลี่ยนตามความเหมาะสม ซึ่งจะคงลักษณะไว้ เปลี่ยนแต่
วัตถุดิบที่นำมาใช้ 
 



 
133 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564) 
 

 
ภาพที่ 5  นักแสดงฟ้อนตังหวายรูปแบบวทิยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ด 

 
 ทั้งนี้ ปัจจัยที่เป็นสาเหตุให้องค์ประกอบการแสดงฟ้อนตังหวายวิทยาลัยนาฏศิลปะร้อยเอ็ด                                  

เกิดการเปลี่ยนแปลงนั้น มาจากปัจจัยภายใน ได้แก่ ข้อจำกัดด้านบุคลากร กล่าวคือ ในยุคแรกนักเรี ยนมี
จำนวนน้อยและนักเรียนนาฏศิลป์ไม่ได้รับอนุญาตให้มาแสดงการแสดงพื้นบ้าน และพื้นฐานความรู้ด้าน
นาฏศิลป์และดนตรีของผู้สร้างสรรค์การแสดง กล่าวคือ ผู้สร้างสรรค์การแสดงมีองค์ความรู้ด้านนาฏศิลป์ 
ศิลปวัฒนธรรมพื้นบ้าน และดนตรีไทยเป็นต้นทุน จึงได้องค์ความรู้เหล่านั้นมาพัฒนาการแสดงในส่วนที่คิดว่า
ยังไม่สมบูรณ์ให้เป็นมาตรฐานแบบกรมศิลปากร และปัจจัยภายนอก ได้แก่ ประสบการณ์ของผู้สร้างสรรค์
หรือความคุมการแสดง และนักแสดง กล่าวคือ บุคคลดังกล่าวได้เรียนรู้สิ่งต่าง ๆ จากภายนอก ทั้งจากองค์กร
ส่วนกลางอย่างกรมศิลปากร องค์กรใกล้เคียงอย่างวิทยาลัยนาฏศิลปและสถาบันการศึกษาต่าง ๆ เห็นว่า
สวยงามเหมาะสม จึงนำมาพัฒนาการแสดงตามรสนิยมของตน เพื่อเพิ่มอรรถรสและให้แตกต่างจากรูป
แบบเดิม ตามโอกาสต่าง ๆ  
 จากการศึกษาพัฒนาการด้านองค์ประกอบการแสดงฟ้อนตังหวายทั ้ง 3 รูปแบบ พบว่า             
มีลักษณะร่วมที่โดดเด่น ดังนี้ 1) ผู้แสดง ใช้นักแสดงหญิงทั้งหมด 2) กลอนลำ เน้นทำนองลำตังหวายเป็น
หลักและเป็นผลงานการประพันธ์ของนายประดิษฐ์ แก้วชิณ 3) ดนตรี ใช้เครื ่องดนตรีพื้นบ้านอีสาน
เช่นเดียวกัน 4) กระบวนท่าฟ้อน วิทยาลัยครูอุบลราชธานีกับวิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ดมีท่าฟ้อนที่
คล้ายคลึงกันในบางท่าฟ้อน และ 5) เครื่องแต่งกาย นักแสดงกลุ่มแรกของวิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ดใช้ผ้า
สไบคล้องคอเช่นเดียวกับบ้านม่วงเจียด และนักแสดงกลุ่มที่สองใช้การอิ้งอกเช่นเดียวกับวิทยาลัยครู
อุบลราชธานี และมีลักษณะเฉพาะที่โดดเด่น ดังนี้ 1) ผู้แสดง บ้านม่วงเจียดจะเป็นกลุ่มชาวบ้านและนักเรยีน
ในชุมชน ส่วนวิทยาลัยครูอุบลราชธานีและวิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ด จะใช้นักศึกษาที่มีพื ้นฐานด้าน
นาฏศิลป์ 2) กลอนลำ ทั้ง 3 แห่งต่างมีการเพิ่มเติมกลอนลำให้เป็นอัตลักษณ์เฉพาะตน 3) ดนตร ีแต่ละแห่ง
ได้ปรับปรุงลายดนตรีให้เป็นอัตลักษณ์เฉพาะตน 4) ด้านรูปแบบกระบวนฟ้อน บ้านม่วงเจียดและวิทยาลัย
นาฏศิลปร้อยเอ็ดมีลักษณะเป็นการฟ้อนประกอบเพลงแบบนับจำนวนครั้งแล้วจึงเปลี่ยนกระบวนท่าฟ้อน  
ส่วนวิทยาลัยครูอุบลราชธานีนั้น เป็นการฟ้อนตีบทตามเนื้อร้องและการฟ้อนประกอบทำนองเพลงและ
เปลี่ยนกระบวนท่าฟ้อนตามท่อนเพลง และ 5)เครื่องแต่งกาย บ้านม่วงเจียดนั้นจะยึดการแต่งกายด้วยผ้า
ย้อมคราม วิทยาลัยครูอุบลราชธานี การแต่งกายเป็นการผสมผสานระหว่างผ้าพื้นเมืองอุบลราชธานีและผ้า
พื้นเมืองประเทศลาว ส่วนวิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ดนั้น สามารถปรับเปลี่ยนผ้าที่ใช้ได้ตามวาระและโอกาส
การที่การแสดงฟ้อนตังหวายทั้ง 3 รูปแบบมีความแตกต่างกันนั้น เป็นผลมาจากพื้นฐานความรู้ ความสามารถ 



 
134 พัฒนาการและการสืบทอดการแสดงฟ้อนตังหวาย 

พิชิต ทองชิน  สขุสนัติ แวงวรรณ  อคัวิทย ์เรืองรอง 

การศึกษา ประสบการณ์ และรสนิยมของผู้สร้างสรรค์การแสดง นักแสดง นักดนตรี และนักร้อง ตลอดจน
เกิดมาจากแนวคิดที่อยากจะสร้างอัตลักษณ์ให้การแสดงแตกต่างจากของเดิม  
 จะเห็นได้ว่าองค์ประกอบการแสดงฟ้อนตังหวายของทั้ง 3 แห่ง มีการเปลี่ยนแปลงอยู่เป็น
ระยะ ซึ่งชุมชนมีการพัฒนาองค์ประกอบด้านต่าง ๆ ไปในทางที่เห็นพ้องกันว่าดีงาม ด้วยการทดแทนสิ่งเดิมที่
เห็นยังบกพร่องและไม่ตอบโจทย์ความต้องการของชุมชน เพื่อให้เกิดความสวยงามเสริมสร้างอรรถรสทาง
ศิลปะตามรสนิยมของตน 
 สรุปได้ว่า การแสดงฟ้อนตังหวายมีพัฒนาการมาจากการลำในพิธีกรรมของชาวเผ่าบรู -กะตาง 
สาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว ภายหลังได้แพร่กระจายมายังประเทศไทยที่บ้านม่วงเจียด วิทยาลัย
ครูอุบลราชธานี และวิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ดตามลำดับ ทั้งนี้ การแสดงมีการปรับรูปแบบเพื่อตอบสนอง
ต่อวัตถุประสงค์ของสังคมอยู่ตลอดเวลา กล่าวคือ บ้านม่วงเจียด ใช้การแสดงฟ้อนตังหวาย เพื่อนันทนาการ
ในชุมชน เพื่อความบันเทิงเริงรมย์แก่สาธารณชน และเพื่อแสดงถวายต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์ในพิธีกรรมเลี้ยงผีปู่ตา 
วิทยาลัยครูอุบลราชธานี ใช้การแสดงฟ้อนตังหวาย เพื่อสร้างอัตลักษณ์และส่งเสริมวัฒนธรรมให้จังหวัด
อุบลราชธานี เพื่อใช้ในการเรียนการสอนในวิทยาลัย และเพื่อความบันเทิงเริงรมย์ สนุกสนานแก่สาธารณชน 
และวิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ด ใช้การแสดงฟ้อนตังหวาย เพื่อการสร้างสรรค์นาฏกรรมเพื่อความบันเทิงแก่
สาธารณชน ในลักษณะต่อยอดสร้างมูลค่าเพิ่มทางศิลป ด้วยการนำเสนอศิลปะการฟ้อนตังหวายในมิติที่
หลากหลาย แสดงให้เห็นว่า การแสดงฟ้อนตังหวายเป็นปรากฏการณ์ที่มีการโต้ตอบกับสังคมทุกระดับอยู่
ตลอดเวลา สามารถปรับเปลี่ยนและพัฒนาได้ตามความต้องการและรสนิยมของบุคคล สะท้อนถึงความ
ผูกพันระหว่างนาฏกรรมกับสังคม และมีความผูกพันกับชาวจังหวัดอุบลราชธานีและชาวอีสานอีกด้วย 
 2. การสืบทอดการแสดงฟ้อนตังหวายด้านองค์ประกอบการแสดง  
     จากการศึกษาข้อมูลเกี่ยวกับการสืบทอดการแสดงฟ้อนตังหวายในประเทศไทยทั้ง 3 รูปแบบ 
คือ แบบบ้านม่วงเจียด แบบวิทยาลัยครูอุบลราชธานี และแบบวิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ด พบว่า การแสดง
ทั้ง 3 รูปแบบมีความเชื่อมโยงกันเป็นลำดับ ด้วยการสืบทอดจากแหล่งหนึ่งสู่อีกแหล่งหนึ่ง เริ่ มจากแขวง
สะหวันนะเขต สาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว สืบทอดสู่บ้านม่วงเจียด ประเทศไทย และสืบทอด
ต่อไปยังโรงเรียนอุบลวิทยาคม วิทยาลัยครูอุบลราชธานี และวิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ดตามลำดับ                                     
ถึงอย่างนั้น ก็ไม่ได้นำองค์ประกอบการแสดงไปใช้ทั้งหมด เพียงแต่นำไปใช้เพียงบางส่วนเท่านั้น รายละเอียด
ดังต่อไปนี้ 
  2.1 ปฐมบทของการสืบทอดลำตังหวาย 
   จากการลงพื้นที่ศึกษาข้อมูลภาคสนามในเชิงลึก พบว่า ก่อนปี พ.ศ. 2509 นายประดิษฐ์ 
แก้วชิณ ได้นำลำตังหวายที่เคยได้ยินได้เห็นที่แขวงสะหวันนะเขต สาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว                          
มาสร้างสรรค์เป็นการแสดงฟ้อนประกอบทำนองลำตังหวาย โดยนำมาเพียงทำนองและลายดนตรีตังหวาย
เท่านั้น ส่วนองค์ประกอบการแสดงด้านอื่น นายประดิษฐ์เป็นผู้นำมาสร้างสรรค์ขึ้นใหม่ และได้ถ่ายทอด
ให้กับนักแสดงหมอลำคณะศิลป์อีสานดาวรุ ่ง นักเรียนโรงเรียนชุมชนบ้านเจียด และคนในชุมชนบ้าน                                        
ม่วงเจียด 
 



 
135 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564) 
 

 
 

ภาพที่ 6 นายประดิษฐ์ แก้วชิณ ผู้สร้างสรรค์การแสดงฟ้อนตังหวายคนแรก 
 

  2.2 บ้านม่วงเจียดสู่โรงเรียนอุบลวิทยาคม 
   ในปี พ.ศ. 2521 นายประดิษฐ์ แก้วชิณ ได้ถ่ายทอดการแสดงฟ้อนตังหวายให้กับคณะครู
โรงเรียนอุบลวิทยาคม นำโดยนายธีระ โกมลศรี และนางรุจิรา ทัศนียานนท์ เพื่อนำไปแสดงในงานประเพณี
แห่เทียนพรรษา โดยองค์ประกอบการแสดงที่ถ่ายทอดมานั้น มีอยู่ 2 ด้าน ประกอบด้วย 1) กลอนลำ                
นายประดิษฐ์ แก้วชิณ ได้ถ่ายทอดกลอนลำและทำนองลำให้กับคณะครูโรงเรียนอุบลวิทยาคม มีทั้งหมด 9 
บท และ 2) ดนตรี นายประดิษฐ์ แก้วชิณ ได้นำคณะนักดนตรีพื ้นบ้านมาแสดงให้คณะครูโรงเ รียน                                       
อุบลวิทยาคมได้ชม ในขณะนั้นมีการบันทึกเทปไว้ ภายหลังคณะครูโรงเรียนอุบลวิทยาคมได้ปรับปรุงลาย
ดนตรีใหม่ให้เป็นระบบระเบียบมากขึ้น โดยมีเพียงกลอนลำเท่านั้นที่ไม่มีการเปลี่ยนแปลงใด ๆ ภายหลังขาด
ผู้สืบทอดและมีการประดิษฐ์ชุดการแสดงอื่น ๆ ขึ้นมา ทำให้การแสดงฟ้อนตังหวายรูปแบบ บ้านม่วงเจียด
เลื่อนหายไป 
  2.3 จากโรงเรียนอุบลวิทยาคมและบ้านม่วงเจียดสู่วิทยาลัยครูอุบลราชธานี 
   ในปี พ.ศ. 2522 คณะครูโรงเรียนอุบลวิทยาคม ได้ถ่ายทอดการแสดงฟ้อนตังหวายให้กับ
คณาจารย์วิทยาลัยครูอุบลราชธานี โดยมีนางศิริเพ็ญ อัตไพบูลย์ และนายทินกร อัตไพบูลย์ เป็นผู้รับการ
ถ่ายทอด โดยองค์ประกอบการแสดงที่ได้ถ่ายทอดให้นั ้นมี 3 ด้าน ประกอบด้วย 1) กลอนลำ ซึ่งได้รับ
ถ่ายทอดมาทั้งกลอนลำและทำนองลำ 2) ดนตรี โดยนายธีระ โกมลศรี เป็นผู้ถ่ายทอดลายดนตรีให้กับ            
นายทินกร อัตไพบูลย์ และคณะ 3) กระบวนท่าฟ้อน นางรุจิรา ทัศนียานนท์ และนางวิริยา เพชราเวช เป็น 
ผู้ถ่ายทอดกระบวนท่าฟ้อนให้แกน่างศิริเพ็ญ อัตไพบูลย์ โดยเป็นการแสดงให้ดู ต่อมาคณาจารย์วิทยาลัยครู
อุบลราชธานี ได้ลงพื้นที่ศึกษาการแสดงฟ้อนตังหวายเพิ่มเติมที่บ้านม่วงเจียด  ในครั้งนั้น นายประดิษฐ์          
แก้วชิณ ได้ประพันธ์กลอนลำเพิ่มเติมให้แก่ทางคณาจารย์วิทยาลัยครูอุบลราชธานี ภายหลังจึงได้ปรับปรุง
กลอนลำ ทำนอง และกระบวนท่าฟ้อนใหม่ให้เป็นระบบระเบียบมากข้ึน ในส่วนของดนตรีได้ร่วมปรับปรุงกับ        
นายธีระ โกมลศรี  
  2.4 วิทยาลัยครูอุบลราชธานีสู่วิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ด 
   ในปี พ.ศ. 2524 คณาจารย์และนักศึกษาภาควิชาดนตรีและภาควิชานาฏศิลป์ วิทยาลัย
ครูอุบลราชธานี ได้ร่วมกันถ่ายทอดการแสดงฟ้อนตังหวายให้กับคณะครูและนักเรียนวิทยาลัยนาฏศิลป
ร้อยเอ็ด นำโดยนายชวลิต มณีรัตน์ นางฉวีวรรณ ดำเนิน นายทองจันทร์ สังฆมณี เป็นต้น เป็นผู้รับการ
ถ่ายทอด    โดยมีองค์ประกอบการแสดงที่ได้รับการถ่ายทอดทั้งสิ้น 3 ด้าน ประกอบด้วย 1) ด้านกลอนลำ 



 
136 พัฒนาการและการสืบทอดการแสดงฟ้อนตังหวาย 

พิชิต ทองชิน  สขุสนัติ แวงวรรณ  อคัวิทย ์เรืองรอง 

ได้รับการถ่ายทอดทั้งกลอนลำและทำนอง 2) ด้านดนตรี คณาจารย์และนักศึกษาวิทยาลัยครูอุบลราชธานีได้
ร่วมกันแสดงให้กับคณะครูวิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ดได้ชม 3) ด้านกระบวนกระบวนท่าฟ้อน คณาจารย์และ
นักศึกษาวิทยาลัยครูอุบลราชธานี ได้แสดงท่าฟ้อนให้กับคณะครูวิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ดได้ชม ภายหลัง 
คณะครูวิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ดได้ปรับปรุงกลอนลำ ทำนอง กระบวนท่าฟ้อน และดนตรี ขึ ้นใหม่          
เป็นรปูแบบของตน  
 จากข้อม ูลข ้างต ้นแสดงให้เห ็นถ ึงลำด ับการส ืบทอดการฟ้อนตังหวายมาเป็นลำดับ                
เริ ่มตั้งแต่แขวงสะหวันนะเขต สาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว สู่บ้านม่วงเจียด และโรงเรียน                                     
อุบลวิทยาคม วิทยาลัยครูอุบลราชธานี จนถึงวิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ด ถึงอย่างนั้นแต่ละแห่งก็มิได้นำ
องค์ประกอบการแสดงที่ได้รับถ่ายทอดไปใช้ทั้งหมด ต่างก็ได้ปรับปรุงรูปแบบการแสดงให้เป็นรูปแบบเฉพาะ
ของตน อันเป็นผลมาจากบริบททางสังคมที่แตกต่างกัน รสนิยมและพื้นฐานความรู้ความสามารถของ                                         
ผู้สร้างสรรค์การแสดง จากการวิเคราะห์องค์ประกอบการแสดงทั้งหมด 6 ด้าน พบว่า มีการสืบทอดอยู่เพียง 
3 ด้านเท่านั้น คือ ด้านกลอนลำพร้อมทำนอง ด้านดนตรี และด้านกระบวนท่าฟ้อน ซึ่งมีลักษณะการสืบทอด
ต่อกันอยู่ 3 ลักษณะ คือ 1) การถ่ายทอดด้วยการแสดงให้ชม 2) การฝึกฝนให้ตัวต่อตัว และ 3) การบอกเล่า  
 

ตารางที่ 1 สรุปลำดับการสืบทอดการแสดงฟ้อนตังหวายและองค์ประกอบการแสดงที่มีการสืบทอด 
 

ปีพุทธศักราช ผู้ถ่ายทอด ผู้รับการถ่ายทอด องค์ประกอบการแสดงที่มี
การสืบทอด 

ก่อน 2509 แขวงสะหวันนะเขต 
ประเทศลาว 

นายประดิษฐ์ แก้วชณิ ทำนอง, ลายดนตรี 

2521 บ้านมว่งเจียด โดยนาย
ประดิษฐ์ แก้วชิณ 

คณะครูโรงเรียนอุบล
วิทยาคม 

กลอนลำและทำนอง,  
ลายดนตรี 

2522 คณะครูโรงเรียนอุบล
วิทยาคม 

คณาจารย์วิทยาลัยครู
อุบลราชธาน ี

กลอนลำและทำนอง,  
ลายดนตรี, กระบวนทา่ฟ้อน 

2523 บ้านมว่งเจียด โดย 
นายประดิษฐ์ แก้วชณิ 

คณาจารย์วิทยาลัยครู
อุบลราชธาน ี

กลอนลำ 

2524 คณาจารย์วิทยาลัยครู
อุบลราชธาน ี

วิทยาลัยนาฏศลิปร้อยเอ็ด กลอนลำและทำนอง,  
ลายดนตรี, กระบวนทา่ฟ้อน 

  
  จากการศึกษาข้อมูลเกี่ยวกับพัฒนาการและการสืบทอดองค์ประกอบการแสดงฟ้อนตังหวายใน
ประเทศไทย พบว่า พัฒนาการของการแสดงฟ้อนตังหวายแบ่งได้ 3 ช่วง คือ ช่วงที่ 1 การแสดงของชาวบ้าน
ม่วงเจียดต้นกำเนิดแห่งการแสดงฟ้อนตังหวายในประเทศไทย ช่วงที่ 2 คือ การแสดงในสถาบันการศึกษาคือ
วิทยาลัยครูอุบลราชธานี และช่วงที่ 3 การแสดงในสถาบันการศึกษาสังกัดกรมศิลปากรคือวิทยาลัยนาฏศิลป
ร้อยเอ็ด ซึ่งทั้ง 3 แห่ง มีความเชื่อมโยงกันด้วยการสืบทอด แต่องค์ประกอบการแสดงของทั้ง 3 แห่งนั้น 
พบว่ามีทั ้งลักษณะร่วมกันและลักษณะที่แตกต่างกัน และในประเด็นการสื บทอดนั้น พบว่ามีลำดับการ     
สืบทอด 3 ลำดับ ดังนี้ 1) ปี พ.ศ. 2521 บ้านม่วงเจียดสืบทอดสู่โรงเรียนอุบลวิทยาคม 2) ปี พ.ศ.  2522 
โรงเรียนอุบลวิทยาคมสืบทอดสู่วิทยาลัยครูอุบลราชธานี และ 3) ปี พ.ศ.  2522 วิทยาลัยครูอุบลราชธานี          
สืบทอดสู่วิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ด ซึ่งองค์ประกอบที่มีการสืบทอดต่อกันนั้นมีเพียง 3 ด้าน คือ 1) ด้าน
กลอนลำพร้อมทำนอง 2) ด้านดนตรี และ 3) ด้านกระบวนท่าฟ้อน จากทั้ง 2 ประเด็นศึกษาคือพัฒนาการ



 
137 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564) 
 

และการสืบทอดพบว่า ทั้ง 3 แห่ง ต่างก็ได้นำสิ่งที่ได้รับสืบทอดมาไปปรับปรุงเป็นรูปแบบของตนเองเกิดเป็น
พัฒนาการของการแสดงฟ้อนตังหวาย ซึ่งเหตุแห่งความเปลี่ยนแปลงนั้นเป็นผลมาจากพื้นฐานความรู้
ความสามารถ การศึกษา รสนิยมของผู้สร้างสรรค์การแสดง ผู้ปรับปรุงการแสดง นักร้อง นักดนตรี และ
นักแสดง ตลอดจนเป็นไปตามบริบทและค่านิยมทางสังคม และเกิดจากแนวคิดที่อยากจะสร้างอัตลักษณ์ให้
การแสดงของตนแตกต่างจากของสถาบันอ่ืนด้วย  
 
อภิปรายผล 
  จากการวิจัยพัฒนาการและการสืบทอดองค์ประกอบการแสดงฟ้อนตังหวาย ผู้วิจัยได้พบประเด็น
จากการศึกษาโดยสามารถอภิปรายผลตามวัตถุประสงค์ของการวิจัยได้ ดังนี้ 

1. พัฒนาการของการแสดงฟ้อนตังหวาย สามารถแบ่งได้ 3 ช่วง คือ ช่วงต้นกำเนิดที่บ้าน       
ม่วงเจียด ช่วงเข้าสู่สถาบันการศึกษา และช่วงเข้าสู่สถาบันการศึกษาสังกัดกรมศิลปากร ซึ่งทั้ง 3 แห่งต่างมี
องค์ประกอบการแสดงคล้ายคลึงกันบ้างและแตกต่างกันบ้าง เป็นผลมาจากพื้นฐานความรู้ ความสามารถ 
การศึกษา ประสบการณ์ และรสนิยมของผู้สร้างสรรค์การแสดง นักแสดง นักดนตรี และนักร้อง ตลอดจน
เกิดมาจากแนวคิดที่อยากจะสร้างอัตลักษณ์ให้การแสดงแตกต่างจากของเดิม ผู้วิจัยพบว่า สถาบันการศึกษา
เป็นผู้ปรับปรุงการแสดงฟ้อนตังหวายให้เป็นมาตรฐานยิ่งขึ้น สอดคล้องกับ  สุรพล วิรุฬห์รักษ์ (2563) ที่ว่า 
“พัฒนาการของการแสดงพื้นบ้านเริ่มจากทำให้งดงาม ทำให้เป็นมาตรฐาน ทำให้ยิ่งใหญ่  และทำให้แปลก
ใหม่ในที ่ส ุด” และสอดคล้องกับแนวคิดพัฒนาการทางวัฒนธรรมของบุญยงค์ เกตุเทศ (อ้างถึงใน               
ศิร ิเพ็ญ อัตไพบูลย์, 2553) ที ่แสดงให้เห็นว่า ฟ้อนตังหวายมีพัฒนาการมาตามลำดับอย่างช ้า ๆ                  
ซึ่งผู้สร้างสรรค์การแสดงพยายามสร้างสรรค์สิ่งใหม่ ๆ ขึ้นมา ซึ่งในแต่ละสถาบันต่างก็มีการพัฒนารูปแบบ                                   
การแสดงของตนเพื่อให้เหมาะสมกับกาลสมัยและมีความสวยงามมากขึ้น ซึ่งพัฒนาการก็คือการทำให้เจริญ
งอกงามขึ้นไป กล่าวคือ การแพร่กระจายจากที่หนึ่งไปสู่อีกที่หนึ่งแล้วเกิดพัฒนาการ ก็คือความงดงามทาง
วัฒนธรรม นอกจากนี้ยังสอดคล้องกับทฤษฎีนาฏยประดิษฐ์ของ พีรพงศ์ เสนไสย (2546) ที่ว่าการสร้างสรรค์
ใด ๆ ย่อมมีรากฐานมาจากของเดิมเสมอ และแต่ละสถาบันต่างก็ปรับปรุงองค์ประกอบการแสดงของตนให้
เป็นแบบแผนและสวยงาม ซี่งสอดคล้องตามหลักการทฤษฎีนาฏยประดิษฐ์   

2. การสืบทอดการแสดงฟ้อนตังหวาย พบว่า มีการสืบทอดมาเป็นลำดับ จากการขับลำในแขวง    
สะหวันนะเขต สาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว เข้าสู่ประเทศไทยที่บ้านม่วงเจียด โดยนายประดิษฐ์ 
แก้วชิณ ได้พบเห็นและจดจำมาประดิษฐ์เป็นการแสดง โดยมีลักษณะการสืบทอดเป็นการจดจำมาจากการได้
ยินได้เห็น ต่อมานายประดิษฐ์ได้ถ่ายทอดการแสดงให้กับคณะครูโรงเรียนอุบลวิทยาคมและวิทยาลัยครู
อุบลราชธานี มีลักษณะการสืบทอดด้วยการแสดงให้ดู บอกเล่า และฝึกฝนให้ตัวต่อตัว และคณาจารย์
วิทยาลัยครูอุบลราชธานีได้ถ่ายทอดต่อให้กับคณะครูวิทยาลัยนาฏศิลปร้อยเอ็ด มี ลักษณะการสืบทอดด้วย
การแสดงให้ดูและการบอกเล่า ทั้งนี้ในการสืบทอดในแต่ละแห่งต่างก็มีการปรับปรุงรูปแบบการแสดงของตน
โดยมิได้นำองค์ประกอบการแสดงที่ได้รับสบืมาใช้ทั้งหมด การสืบทอดนั้นก็เป็นส่วนหนึ่งของการแพร่กระจาย
ทางวัฒนธรรม ซึ่งก็คือการที่วัฒนธรรมหนึ่งเผยแพร่จากแหล่งประดิษฐ์ไปสู่อีกแหล่งหนึ่ง ซึ ่งมีลักษณะ                                   
การเผยแพร่จากคนต่อคน ชุมชนต่อชุมชน หรือจากชาติต่อชาติ (พัชรา กิจปฐมมงคล, 2547) และสอดคล้อง
กับแนวคิดการสืบทอดการแสดงพื้นบ้านของ เครือจิต ศรีบุญนาค (2554) ที่ว่า การสืบทอดทางศิลปะจะทำ
โดยบอกเล่า จดจำ ทำตามครู และเรียนรู้แบบซึมซับ ซึ่งแสดงให้เห็นว่าการพัฒนาทางศิลปะการแสดงนั้น
ย่อมหนีไม่พ้นการสืบทอด ซึ่งการแสดงฟ้อนตังหวายนั้นมีการสืบทอดกันมาจากรุ่นสู่รุ่น จากพื้นที่หนึ่งสู่อีก
พื ้นที ่หนึ ่ง จึงเกิดการพัฒนาคือการเปลี ่ยนแปลงและปรับปรุงตามมา และสอดคล้องกับ เอกวิทย์                               
ณ ถลาง (กอแก้ว ศิริกุล, 2553) ในประเด็นที่ว่า การสืบทอดทางวัฒนธรรมย่อมมีการปรับปรุงและผ่อนปรน



 
138 พัฒนาการและการสืบทอดการแสดงฟ้อนตังหวาย 

พิชิต ทองชิน  สขุสนัติ แวงวรรณ  อคัวิทย ์เรืองรอง 

เงื ่อนไขต่าง ๆ ลง หรือที ่เรียกว่าการปรับปรนทางวัฒนธรรม เพื ่อให้สามารถคงอยู ่ได้ตอบสนองตาม
วัตถุประสงค์ของสังคม ซึ่งจะเปลี่ยนแปลงไปตามบริบทต่าง ๆ หรือค่านิยมของสังคมนั้น ๆ แสดงให้เห็นว่า 
การที่การแสดงฟ้อนตังหวายเกิดพัฒนาการนั้นเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นตามมาหลังจากการสืบทอด และสิ่งที่สืบทอด
นั้นก็มีการปรับตัวและเปลี่ยนแปลงไปตามบริบททางสังคมและรสนิยมและพื้นฐานความรู้ความสามารถของ
ผู้สร้างสรรค์การแสดง เพื่อตอบสนองวัตถุประสงค์และความต้องการของแต่ละสังคม 
  นอกจากนี้ สถาบันการศึกษาทั้งสองแห่งยังได้บรรจุการแสดงฟ้อนตังหวายไว้ในหลักสูตรการเรียน
การสอน ตลอดจนแสดงในวงโปงลาง เผยแพร่ในสื่อต่าง ๆ และถ่ายทอดในโครงการอบรมต่าง ๆ อีกด้วย 
ฟ้อนตังหวายได้รับความนิยมเป็นอย่างมาก ทำให้สถาบันการศึกษา คณะนักแสดงต่าง ๆ นำไปแสดงอย่าง
แพร่หลายทั้งในประเทศและต่างประเทศ โดยได้ปรับเปลี่ยน ลด ทอน เครื่องแต่งกาย กระบวนท่าฟ้อน     
ตามวาระ โอกาส รสนิยมของผู้ชมและผู้สร้างสรรค์ 
 
 
เอกสารอ้างอิง 
 

กอแก้ว ศิริกุล.  (2553).  การตั้งถิ่นฐานและการปรับปรนทางวัฒนธรรมของคนไทยเชื้อสายจีนเพื่อสร้าง
สังคมเข้มแข็งในจังหวัดกาฬสินธุ์. (วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยมหาสารคาม),
สืบค้นเมื่อ 10 มกราคม 2564, จาก https://tdc.thailis.or.th 

เครือจิต ศรีบุนนาค.  (2554).  ตำรานาฏกรรมพื้นบ้านอีสาน. โครงการจัดทำตำราและงานวิจัยเฉลิม                                
พระเกียรติ 84 พรรษา พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว. สุรินทร์: มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์. 

คำล่า มสุิกา.  (2562).  ลำตังหวาย ศิลปะการแสดงสองฝั่งโขง. วารสารมนษุยศาสตร์และสงัคมศาสตร์ 
มหาวิทยาลยัอุบลราชธานี, 10(พิเศษ), สืบค้นเมื่อ 10 กรกฎาคม 2563, จาก https://www.tci-
thaijo.org. 

พัชรา กิจปฐมมงคล.  (2547).  พิธีกรรมของคนไทยเชื้อสายจนีในเขตเทศบาลนครนครปฐม. (วทิยานิพนธ์
มหาบัณฑิต มหาวทิยาลัยราชภัฏนครปฐม). สืบคน้เมื่อวันที่ 24 มกราคม 2564, จาก 
https://dric.nrct.go.th. 

พีรพงศ์ เสนไสย.  (2546).  นาฏยประดิษฐ์.  กาฬสินธุ์: ประสานการพิมพ์. 
ยุทธศิลป์ จฑุาวิจติร.  (2560).  ศิลปะและวัฒนธรรมอีสาน (Arts and Culture of Isan) เน้นนาฏยศิลป์.

เอกสารประกอบการเรียนการสอนรายวิชาศิลปะและวฒันธรรมอีสาน หลักสูตรศิลปกรรม                                
ศาสตรบัณฑิต, มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. สืบค้นเมื่อ 15 มิถุนายน 2563, จาก 
https://fineart.msu.ac.th. 

ศิริเพ็ญ อัตไพบูลย์.  (2553).  การขับลำลุ่มนำโขง : อุบลราชธานี-จำปาสัก. (วิทยานิพนธ์ปริญญาดุษฎี
บัณฑิต, มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี). 

ศูนย์วัฒนธรรมจังหวัดอุบลราชธานี และวิทยาลัยครูอุบลราชธานี.   (2529).  รำตังหวาย. อุบลราชธานี: 
ยุติธรรมออฟเซ็ท. 

สุรพล วิรุฬห์รักษ์.  (2563).  ละครชาตรี : ภาษาและวัฒนธรรมไทยในอนาคต. รายงานสืบเนื่องจากการ
ประชุมวิชาการในโครงการปาฐกถาราชบัณฑติสัญจร : สำนักศิลปกรรม ประจำปีพุทธศักราช 2563 
(น.28). อ่างทอง: วิทยาลัยนาฏศิลปอ่างทอง สถาบันบัณฑิตพัฒนศิลป์. 

https://fineart.msu.ac.th/


 
139 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 12 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564) 
 

อินทิรา ซาฮีร์ และคณะ.  (2561).  โครงการการขับเคลื่อนศิลปะและวัฒนธรรมเพื่อการพัฒนาเชิงพื้นที่ 
อำเภอเขมราฐ จังหวัดอุบลราชธานี (รายงานการวิจัย).  กรุงเทพฯ: สำนักงานกองทุนสนับสนุน
การวิจัย. 


