
พิธีกรรมการสู่ขวัญของชาวอีสานใต้ : สู่นาฏยลักษณเ์รอืมมองก็วลจองได 
The Su Khwan Ritual Of Southern Ian: Towards The Theatrical 

Characteristics Of The Ruam Mongkon Jong Dai Dance 
 

เอกสิทธ์ิ ศรีสุวรรณ์ 
Ekkasit Srisuwan 

อาจารย์พิเศษ หลักสตูรนาฏศิลป์ไทย คณะมนุษยศาสตร์และสงัคมศาสตร์ มหาวิทยาลยัราชภฏันครราชสีมา 
Special Lecturer, Thai Dance Program Faculty of Humanities and Social Sciences  

Nakhon Ratchasima Rajabhat University 
Ekkbpi.2020@gmail.com 

 
Received: July 3, 2024          Revised: September 19, 2024        Accepted: August 4, 2025 
 

บทคัดย่อ 
เน้ือหาในสาระบทความวิชาการฉบับน้ี ผู้เขียนต้องการนำเสนอถึงพิธีกรรมการสู่ขวัญ เป็นประเพณี

ดั้งเดิมของชาวอีสานใต้ที่มีมายาวนาน สะท้อนความเชื่อ ความศรัทธา และค่านิยมของชาวอีสานใต้ บทความ
นี้มุ่งศึกษาพิธีกรรมการ สู่ขวัญอีสานใต้ในมิติของนาฏยลักษณ์ โดยเฉพาะการแสดงเรือมมองก็วลจองได    
ซึ่งเป็นการฟ้อนรำประกอบพิธีกรรม บทความวิชาการ รวบรวมข้อมูลและวิเคราะห์เนื้อหาพิธีกรรมสู่ขวัญ
อีสานใต้ และองค์ประกอบทางนาฏศิลป์เรือมมองก็วลจองได 

ผลการศึกษาพบว่า พิธีกรรมการสู่ขวัญและการแสดงเรือมมองก็วลจองได มีความสัมพันธ์กันอย่าง
ลึกซ้ึง พิธีกรรมการสู่ขวัญเป็นเสมือนเน้ือหาสาระ แก่นแท้ และปรัชญาที่หล่อหลอมการแสดงเรือมมองก็วล
จองได ซ่ึงสะท้อนผ่านท่ารำ เน้ือเพลง เคร่ืองแต่งกาย และองค์ประกอบอ่ืน ๆ ของการแสดงพิธีกรรมการสู่
ขวัญอีสานใต้และการแสดงเรือมมองก็วลจองได จึงเป็นตัวอย่างอันดีของนาฏยลักษณ์อีสานใต้ ที่แสดงออก
ถึงความงดงามทางวัฒนธรรมภูมิปัญญา และความเชื่อของชาวอีสานใต้ 

 

คำสำคัญ: พิธีกรรมการสู่ขวัญอีสานใต้  เรือมมองก็วลจองได  นาฏลักษณ์ 

 
 

Abstract 
The content of this academic article aims to present the su khwan (soul-calling) 

ritual, a long-standing traditional ceremony of the Southern Isan people that reflects their 
beliefs, faith, and cultural values. This article focuses on the study of the Southern Isan su 
khwan ritual through the dimension of dance identity (natyalak), with particular emphasis on 
the performance of Ruem Mong Ko Won Chong Dai, a ritual dance performed as part of the 
ceremony. The study involves the collection of data and content analysis of the Southern 
Isan su khwan ritual and the dance elements of Ruem Mong Ko Won Chong Dai. 



 
156 พิธีกรรมการสู่ขวัญของชาวอีสานใต้ : สู่นาฏยลักษณ์เรือมมองก็วลจองได 

เอกสิทธิ์ ศรีสุวรรณ์ 

The findings reveal a profound relationship between the su khwan ritual and the 
Ruem Mong Ko Won Chong Dai performance. The su khwan ritual serves as the core content, 
essence, and philosophical foundation that shapes the Ruem Mong Ko Won Chong Dai 
dance. This relationship is reflected through dance movements, song lyrics, costumes, and 
other performance elements. Consequently, the Southern Isan su khwan ritual and the 
Ruem Mong Ko Won Chong Dai performance exemplify Southern Isan dance identity, 
expressing the cultural beauty, local wisdom, and belief systems of the Southern Isan 
people. 

 

 

Keywords: Su Khwan Ritual Of Southern Isan,  Ruam Mongkon Jong Dai Dance,  The  
     Essence Of Classical Dance 

 
 
บทนำ 

มนุษย์เราท่านทั้งหลายที่เกิดมา ไม่ว่าจะเป็นชนชาติใดภาษาใด นับแต่ปฏิสนธิจากครรภ์มารดาเป็น
ต้นไปจนอวสานย่อมมีกิจตามลัทธิประเพณีที่จะกระทำการเป็นตอน ๆ ตามลำดับกาล ณ ที่น้ีจักกล่าวเฉพาะ
พิธีกรรมการมงคลต่าง ๆ เพื่อให้อยู่ในข่ายของเร่ืองเท่าที่ความรู้ความเห็นของข้าพเจ้าจะพึงมี และกล่าวตาม
ลัทธิประเพณีของชนชาวไทยเราเท่าน้ัน แต่ขนบธรรมเนียมและพิธีการมงคลน้ันมีอยู่มากหลาย สุดที่จะนำมา
พรรณนาให้ทั่วถึงได้ (ธีรา นันโท, 2544) 

"ขวัญ" ตามที ่เข้าใจกันมีความหมายเป็น 2 อย่าง คือหมายถึง ขนที ่ขึ ้นเวียนกันเป็นก้นหอย 
โดยมากมีที่ศีรษะ แต่อาจมีตามร่างกายส่วนอื่นก็ได้ และอีกอย่างหนึ่งเป็นนามธรรมอันหนึ่งเป็นสิ่งที่ไม่มี
ตัวตน คล้ายกำลังของจิต นิยมกันว่ามีอยู่ในตัวหรือประจำชีวิตของมนุษย์และสัตว์ ตลอดสิ่งของบางอย่าง
ตั้งแต่เกิดหรือสร้างขึ้นมาและเชื่อกันว่า ถ้าขวัญอยู่กับเนื้อกับตัวก็เป็นสิริมงคล เป็นสุขสบาย ทำให้จิตใจ
มั่นคงตลอดปลอดภัย ถ้าหากตกใจหรือขวัญเสีย ขวัญก็มักออกจากร่างหรือออกจากสิ่งนั้นไปอาจทำให้คน 
สัตว์ หรือ สิ่งของนั้นได้รับผลร้ายหรืออันตราย นอกจากคน ที่นิยมว่ามีขวัญและทำการสู่ขวัญ ได้แก่ สัตว์
ใหญ่ ซึ่งคนใช้เป็นพาหนะและใช้งานต่าง ๆ  เช่น ควาย วัว ช้าง ม้า เป็นต้น เพราะคนถือว่าสัตว์เหล่านี้มี
บุญคุณ บางโอกาสจึงทำพิธีสู่ขวัญ ให้ด้วยนอกจากน้ีสิ่งที่มีค่าหรือที่ใช้เป็นประโยชน์สำคัญ ว่ามีขวัญและสู่
ขวัญให้สิ่งนั้นด้วย เช่น เรือน ล้อเกวียน รถยนต์ ปืน เป็นต้น การสู่ขวัญเป็นพิธีเรียกขวัญตามความหมาย
อย่างหลังน้ี นอกน้ีคำว่า "ขวัญ" ยังใช้เป็นคำเรียกสิ่งอันเป็นที่รักหรือที่ดีอีกด้วยเช่น ขวัญใจ ขวัญตา เมียขวญั 
จอมขวัญ ขวัญเมือง ฯลฯ (สาร สาระทัศนานันท์, 2540) 

พิธีกรรม คือการกระทำที่คนเราสมมติขึ้นเป็นขั้นตอน มีระเบียบพิธี เพื่อให้เป็นสื่อหรือหนทางที่จะ
นำมาซ่ึงความสำเร็จในสิ่งที่คาดหวังไว้ ทำให้เกิดความสบายใจและมีกำลังใจท่ีจะดำเนินชีวิตต่อไป พิธีกรรม 
เป็นสื่อสัญลักษณ์แสดงถึงความเป็นจริง เป็นสัญลักษณ์ที่แสดงถึงความรู้สึกของผู้กระทำว่ามีความเคารพนับ
ถือ นอบน้อม ยำเกรงต่อสิ่งหรือบุคคลน้ันการกระทำสัญลักษณ์เป็นการกระทำที่ประหยัด คนที่คุ้นเคยและ
เข้าใจสัญลักษณ์น้ันเม่ือได้รู้ ได้เห็น ได้ยิน ได้ฟังก็เข้าใจทันที พิธีกรรมจึงเป็นเคร่ืองหมายของกลุ่มชนหน่ึง ๆ 
ซ่ึงมีสัญลักษณ์ร่วมกัน การใช้สัญลักษณ์ร่วมกันนับว่ามีประสิทธิภาพสูง เป็นการช่วยแผ่ขยายพฤติกรรมทาง
จิต คือช่วยให้เกิดมโนภาพ ความคิดรวบยอด จินตนาการและเกิดเป้าหมายที่ชัดเจน มั่นคง พิธีกรรมเน้น
เรื่องจิตใจเป็นสำคัญ คือจุดมุ่งหมายใหญ่ ทำเพื่อให้เกิดความสบายใจ เกิดกำลังใจ สาเหตุที่ ทำเพราะเกิด



 
157 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี  

ปีที่ 16 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568) 
 

ความเชื่อในอำนาจสิ่งเหนือธรรมชาติที่ใจเท่านั้นสัมผัสได้ แต่ตา หู จมูก ลิ้น กาย สัมผัสไม่ได้ สิ่งนั้นได้แก่      
ผีสาง เทวดา อำนาจจิต เป็นต้น การประกอบพิธีกรรมนั้นมีความหวังว่า สิ่งเหล่านั้นจะทำให้สมหวัง เช่น 
เวลาป่วยไข้ก็มีความเชื่อว่าเป็นอำนาจของผีสาง เทวดา ก็มีความหวังว่าอำนาจพุทธมนต์ซึ่งเหนือกว่าผี 
เทวดาจะช่วยให้ปลอดภัยจากความกลัวอำนาจเหล่าน้ันได้ ทั้งน้ียังสามารถแยกประเภทของพิธีกรรมเป็น 3 
ประเภทใหญ่ ๆ คือ 

1) พิธีกรรมตามปฏิทิน (Chronological Ritual) เป็นพิธีกรรมที่คนทุกกลุ่มในสังคมปฏิบัติกันเป็น
ประจำเมื่อถึงเวลาที่กำหนดที่เคยทำมาในปีก่อน ๆ หมุนเวียนครบรอบใน 1 ปี แต่ละเดือนของปีหน่ึงก็จะมี
พิธีที่กำหนดไว้เป็นวัน ๆ ไปและยังมีรายละเอียดลงไปอีกว่า เวลาใดในวันนั้น เช่น เช้า สาย บ่าย เย็น 
กลางคืน เป็นต้น บางพิธีเป็นพิธีที่ใหญ่โต เช่น ลอยกระทง สงกรานต์ พิธีกรรมนี้นิยมเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า 
“เทศกาล” (Festival) ได้แก่ สงกรานต์ แรกนาขวัญ วิสาขบูชา อาสาฬหบูชา เข้าพรรษา พิธีสารท         
ออกพรรษา กฐิน ผ้าป่า ลอยกระทง มาฆบูชา เป็นต้น 

2) พิธีกรรมตามวงจรชีวิต (Ritual of the Life Cycle) เมื่อชีวิตของบุคคลแต่ละคนในสังคมจะ
เปลี่ยนช่วงของสภาพหน่ึงไปเป็นสถานภาพใหม่ เช่น เปลี่ยนวัย เปลี่ยนสภาพทางสังคม เปลี่ยนอาชีพ และ
เปลี่ยนสิ่งแวดล้อม เป็นต้น ก็จะมีพิธีกรรมเกิดขึ้นตามความเชื่อถือ เช่น หนุ่มสาวโสดจะเปลี่ยนสถานภาพไป
เป็นสามี ภรรยา ก็จะมีพิธีแต่งงาน พิธีกรรมนี้เป็นวงจรชีวิต เริ่มตั้งแต่เกิดจนถึงตาย เป็นอันครบวงจรชีวิต
ของคน ๆ หน่ึง จึงเรียกว่า “พิธีกรรมตามวงจร” พิธีกรรมประเภทน้ี ได้แก่ พิธีทำขวัญวัน ขวัญเดือน โกนผม
ไฟ พิธีตั้งชื่อเด็ก พิธีโกนจุก พิธีบรรพชา พิธีอุปสมบท พิธีแต่งงาน พิธีทำบุญอายุ พิธีศพ และพิธีทักษิ        
ณานุปทาน เป็นต้น 

3) พิธีกรรมพิเศษ เป็นพิธีกรรมที่นอกเหนือจากพิธีตามเทศกาลและพิธีกรรมตามวงจรชีวิต เหตุที่
แยกออกมากล่าวอีกหมวดหนึ่งต่างหากเพราะเป็นพิธีกรรมที่ปฏิบัติกันไม่มีกำหนดเวลาที่แน่นอนตายตัว
เหมือนพิธี 2 ประเภทที่กล่าวข้างต้น มักเรียกกันว่า พิธีกรรมตามโอกาสบ้าง พิธีกรรมรักษาโรคบ้าง พิธีกรรม
พิเศษจึงมีขอบเขตกว้างขวางมาก ได้แก่ พิธีทำบุญเลี้ยงพระในโอกาสต่าง ๆ พิธีถวายทาน กุศลพิธี พิธีกรรม
รักษาโรคและพิธีกรรมเก่ียวกับการปลูกสร้าง เป็นต้น (สุเมธ เมธาวิทยานุกูล, 2532) 

พิธีกรรมการสู่ขวัญความหมายของพิธีกรรม  
"พิธีกรรม คือ วิธีการชนิดหนึ ่งที ่จะนำไปสู ่เป้าหมาย การที ่เราจะได้มาซึ ่งสิ ่งที ่เราต้องการ            

เราจำเป็นต้องมีการกระทำและในแต่ละการกระทำก็ต้องมีวิธี" มนุษย์มักจะเผชิญภัยอันตรายต่าง ๆ ทั้งที่
มองเห็นและมองไม่เห็น อาจเป็นภัยที่เกิดขึ้นโดยไม่ทราบสาเหตุหรืออาจจะทราบสาเหตุ เป็นภัยที่เกิดขึ้นใน
ปัจจุบันหรือคาดหวังว่าจะเกิดในอนาคต ความปลอดภัยในชีวิตและทรัพย์สินของมนุษย์ ทำให้มนุษย์ต้องคิด
หาวิธีการเพื่อหลีกเลี่ยงหรือกำจัดภัยนั้น ๆ ดังนั้น มนุษย์จึงต้องจัดพิธีกรรมขึ้นเพื่อปัดเป่าเภทภัยต่าง ๆ  
ออกไป เพื่อให้เกิดกำลังใจและความสบายใจแก่ผู้ประกอบพิธี พิธีกรรมการสู่ขวัญก็เป็นพิธีกรรมอย่างหน่ึงที่
ผู้กระทำประสงค์ให้บรรลุผลในการสร้างกำลังใจ น่ันคือ การเรียกขวัญเรียกกำลังใจ เพื่อการเตรียมการต่อสู้
กับอุปสรรคต่อไป (ก่ิงแก้ว อัตถากร, 2523) 

พิธีกรรมเป็นผลสืบเน่ืองมาจากความเชื่อของมนุษย์ ไม่ว่าจะเป็นความเชื่อในอำนาจเหนือธรรมชาติ
ซึ่งเป็นความเชื่อแบบดั้งเดิมหรือเป็นความเชื่อทางศาสนาในปัจจุบันความเชื่อกับพิธีกรรมจึงเป็นของคู่กัน     
มีความสัมพันธ์เก่ียวโยงซ่ึงกันและกัน ในขณะที่ความเชื่อเป็นที่มามูลเหตุของพิธีกรรม พิธีกรรมก็ยังทำหน้าที่
เป็นภาพสะท้อนของความเชื่อ การที่เราจะรู้ว่าผู้ใดในสังคมหนึ่ง ๆ มีความเชื่อในลักษณะใดก็โดยดูได้จาก



 
158 พิธีกรรมการสู่ขวัญของชาวอีสานใต้ : สู่นาฏยลักษณ์เรือมมองก็วลจองได 

เอกสิทธิ์ ศรีสุวรรณ์ 

พฤติกรรมหรือการแสดงออกของผู้คนในสังคมน้ัน ๆ เป็นสำคัญ นอกจากน้ีพิธีกรรมยังเป็นมาตรการหน่ึงใน
การให้ความหมายใหม่แก่สิ่งต่าง ๆ 

พิธีกรรมการสู่ขวญัของชาวอีสานใต ้
พิธีมองก็วลจองได หรือพิธีบายศรีสู่ขวัญ มีความสำคัญและมีบทบาทในด้านความเชื่อของ ไทย-

เขมร ที ่มีอิทธิพลมาจากความเชื ่อในเรื่องขวัญว่าจะทำให้เกิดความเป็นสิริมงคลแก่ผู้ประกอบพิธีและ
ผู้เข้าร่วม โดยพิธีกรรมที่จัดขึ้นน้ันมีหลายโอกาส ได้แก่ การแต่งงาน การขึ้นบ้านใหม่ การบวชนาค ที่จะต้อง
มีองค์ประกอบของพิธีการสู่ขวัญ คือ คน เวลา สถานที่ วัสดุอุปกรณ์และบทสู่ขวัญ ที่มีสาระสำคัญ ประกอบ
พิธีมองก็วลจองได (บายศรีสู่ขวัญ) ทั่วไปในเรื่องบทสวดที่เป็นภาษาเขมร และมีพิธีที่เป็นเอกลักษณเ์ฉพาะ      
2 แบบ คือ  

1. การเฮาประลึง คำว่า ประลึงเป็นภาษาเขมร หมายถึง จิตวิญญาณ ชีวิต สติ รู้สึกตัว ซึ่งมี
จุดมุ่งหมายของการประกอบพิธีกรรมเหมือนกัน คือ ต้องการให้ขวัญกลับมาอยู่กับตัวเจ้าของขวัญ พิธีเฮา
ประลึง ก็คือการเรียกขวัญในงานมงคล เช่น งานบวชนาค งานแต่งงาน งานขึ้นบ้านใหม่ ซึ่งเป็นการสู่ขวัญ
แบบพิธีการ โดยสิ่งที่ทำให้พิธีมีความสมบูรณ์ก็คือบทสวด รำเงื้อบ หรือบทสวดกำราบ สำหรับบทสวดกำ
หราบเล็ก เน้ือหาเป็นการขออำนาจพระรัตนตรัย เพื่อกำหราบสิ่งชั่วร้าย ตามด้วยบทเรียกขวัญท้ายคำสวด 
ส่วนบทสวดกำหราบใหญ่จะประกอบด้วยการขออำนาจกำหราบสิ่งชั่วร้าย ต่อด้วยบทสวดขออำนาจจากกรู 
(เป็นภาษาเขมรมีความหมายว่า ครู) ได้แก่ พระอิศวร พระพรหม พระนารายณ์ พระพุทธเจ้า พระยม ตาม
ความเชื่อของศาสนาพราหมณ์ นอกจากนี้ยังมีพิธีเฮาประลึงแบบไม่เป็นพิธีการที่ใช้ในช่วงเวลาการเข้าป่า       
ด้วยความเชื่อที่ว่าเมื่อคนเราออกไปตามป่าเขา ขวัญของคนนั้นก็ได้ตามไปด้วย จึงต้องมีการเรียกขวัญ
กลับคืน เม่ือกลับออกมาจากป่าแล้ว  

 

 

 

 

 

  

 

 

 
 
2. พิธีซมประลึง (ยัวประลึง) หมายถึงการขอขวัญ จะกระทำเม่ือมีผู้ไม่สบายที่อาจเกิดขึ้นจากการ

ตกใจมาก ๆ  จากอุบัติเหตุ หรือจากการฝันร้าย ซึ่งอุปกรณ์ที่ใช้ประกอบพิธี  มองก็วลจองไดของไทย-เขมร  
น้ันมี ได้แก่  

ภาพที่ 1 พิธีกรรมการบายศรีสู่ขวัญงานมงคล ตามประเพณีของชาวอีสานใต ้
 
 
 
 
 

 

 

 



 
159 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี  

ปีที่ 16 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568) 
 

ข้าวสุก เกิดจากการมีความเชื่อว่าคนเราเกิดมาได้เพราะความสำคัญของขวัญที่ประกอบด้วยธาตุ 
ดิน น้ำ ลม ไฟ  

ดอกมะพร้าว เกิดจากการมีความเชื่อว่า ความหอมของดอกมะพร้าวเปรียบเหมือนการทำความดี 
คนทั่วไปยกย่องเชื่อถือ ศรัทธา และหมากพลู ปูน ยา ซ่ึงไทย-เขมร เชื่อว่ามีการกินกันมาตั้งแต่โบราณ ดังน้ัน
เมื่อการเชิญผีบรรพบุรุษ ผีบ้าน ผีเรือน สิ่งศักดิ์สิทธิ์มาเป็นพยานจึงต้องใช้หมาก พลู มาประกอบพิธีด้วย 
และในขั้นตอนการประกอบพิธีมองก็วลจองไดจะมีการสวดการผูกข้อมือก่อนจึงสวดอวยพร และผู้ที่มาทำพิธี
จะเรียกว่าอาจารย์ ซ่ึงต้องเคร่งครัดต่อการปฏิบตัิตนในการดำเนินชีวิต เช่น ในช่วงเย็นถึงกลางคืนจะไม่กวาด
บ้าน เพราะเชื่อว่าเป็นการนำสิ่งที่ดีออกไป และรับสิ่งที่ไม่ดีเข้ามา และจะไม่ประกอบพิธีผิดเวลาเป็นอันขาด 
ส่วนค่าคาย หรือค่าครู สำหรับพิธีมองก็วลจองได ประกอบด้วย เงิน 12 บาท ดอกไม้ใส่กรวย 5 คู่ ไก่ 1 ตัว 
ข้าวสาร 1 ขันเล็ก ข้าวต้ม 1 อัน ผ้าขาว 1 ผืน ธูป เทียน น้ำหวาน 1 ขวด ทั้งน้ีขั้นตอนการประกอบพิธีมอง
ก็วลจองไดของไทย-เขมร จะมีรูปแบบและขั้นตอนเฉพาะตัวซ่ึงแตกต่างจากท้องถิ่นอ่ืน ๆ คือ  

1. ผู้ถูกเรียกขวัญและเจ้าภาพ เป็นผู้ริเริ่มว่าจะทำการสู่ขวัญ มีหน้าที่ไปหาอาจารย์ผู้ทำพิธี โดย
อาจารย์เป็นผู้ดูฤกษ์ยาม จากน้ันเจ้าภาพจึงจัดเตรียมงาน  

2. การเตรียมงาน เจ้าภาพจะบอกญาติหรือแขกให้มาร่วมงานและร่วมจัดเตรียมอาหาร สถานที่ 
พานบายศรี  

3. การจัดพิธี อาจารย์ผู้ทำพิธีจะไม่ประกอบพิธีผิดเวลา ดังนั้นคนที่จะรับการสู ่ขวัญผู้ร่วมพิธี      
และอุปกรณ์ต่าง ๆ ต้องเตรียมพร้อมก่อนพิธีเร่ิม ไม่เช่นน้ันการประกอบพิธีจะไม่เป็นผลสำเร็จ โดยมีขั้นตอน
ดังน้ี การไหว้ครู เป็นการบูชาพระคุณของครูอาจารย์และกล่าวคำไหว้พระเพื่อบูชาพระรัตนตรัย การสวดบท
กำราบ เป็นการเชิญสิ่งศักดิ์สิทธ์ิมาเป็นสักขีพยาน และสมมติผู้ทำพิธีเป็นเทพ คือ พระอิศวรเพื่อปราบสิ่งไม่
เป็นมงคลจากผู้ที่ถูกเรียกขวัญ บทสวดอวยพรผูกข้อมือ เป็นการเชิญญาติพี่น้องที่มาเป็นสักขีพยานได้ร่วมผูก
แขนเรียกขวัญแก่เจ้าของขวัญบทสวดอวยพร เป็นการอวยพรให้แก่ผู้รับการสู ่ขวัญในแต่ละโอกาส เช่น      
การบวชนาค การแต่งงาน การขึ้นบ้านใหม่ โดยมีเน้ือหาการสอนเร่ืองการปฏิบัติตนที่แตกต่างกันไป การร่วม
รับประทานอาหาร เป็นขั้นตอนสุดท้ายในการประกอบพิธี โดยเจ้าภาพนำข้าวปลาอาหารมาเลี้ยงขอบคุณผู้ 
มาร่วมงาน (ประไพ เจริงบุญ, 2540) 
 

 

 

 

 

 

 

    ภาพที่ 2 พิธีกรรมการบายศรีสู่ขวญัเรียกขวัญคนป่วยของชาวอีสานใต ้
 

 

 



 
160 พิธีกรรมการสู่ขวัญของชาวอีสานใต้ : สู่นาฏยลักษณ์เรือมมองก็วลจองได 

เอกสิทธิ์ ศรีสุวรรณ์ 

การฟ้อนรำอีสานใต้ มีลักษณะการกำเนิดคล้ายกับการฟ้อนรำในท้องถิ่นต่าง ๆ มีที่มาจากสาเหตุ
ต่าง ๆ โดยเฉพาะความเชื่อเกี่ยวกับอำนาจเร้นลับเหนือธรรมชาติ มนุษย์แต่เดิมมีความเชื่อในเรื่องของสิ่ง
ศักดิ์สิทธิ์ วิญญาณบรรพบุรุษเทวดา การจัดพิธีบวงสรวงเพื่อขอขมาหรือทำให้สิ่งเหนือธรรมชาติพอใ จ       
โดยจัดเคร่ืองเซ่นสังเวย มีการขับร้องฟ้อนรำถวายเพื่อเป็นการบวงสรวง ดนตรีและการเล่นพื้นบ้านที่เกิดขึ้น
จากความเชื่อ การฟ้อนรำในยุคแรก ๆ กำเนิดจากจังหวัดสุรินทร์ที่เกิดขึ้นเน่ืองมาจากความเชื่อทางศาสนา
ของชาวบ้านและการเฉลิมฉลองในงานเทศกาล ชีวิตของคนไทยผูกพันกับสถาบันศาสนามากที่สดุ เพราะต้อง
เกี่ยวข้องตั้งแต่เกิดจนตาย ระบบความเชื่อจากศาสนาพุทธ พราหมณ์ และความเชื่อดั้งเดิมที่ผสมผสาน
กลมกลืนกันได้เข้ามามีส่วนกำหนดค่านิยมประเพณี ตลอดจนพิธีกรรมต่าง ๆ ของชาวสุรินทร์ และชาวอีสาน
ได้มีการร่วมสังสรรค์ทางวัฒนธรรมทำให้เกิดการฟ้อนรำขึ้น ซ่ึงแบ่งออกเป็นประเภทใหญ่ ๆ คือ การฟ้อนรำ
ในประเพณี พิธีกรรม และการฟ้อนรำในงานนักขัตฤกษ์ การฟ้อนรำในประเพณีพิธีกรรม ประกอบด้วย        
เรือมะม็วต เรือมมองก็วลจองได และเรือมตรุษการฟ้อนรำในงานนักขัตฤกษ์ ประกอบด้วย เรือมอันเร     
เรือมอายัย เรือมกันตรึม เป็นต้น (เครือจิต ศรีบุญนาค, 2534) 

การละเล่นเรือมมองก็วลจองได 
เรือมมองก็วลจองได เป็นการแสดงในพิธีกรรมอันหนึ่งของชาวสุรินทร์ ซึ่งมีมาแต่โบราณกาล 

สมควรแก่การฟื้นฟู อนุรักษ์ เพลงที่ใช้ในพิธีน้ี ต้องใช้เพลงมองก็วลจองได ไม่นิยมใช้เพลงอ่ืนชาวสุรินทร์เรียก
พิธีกรรมนี้ว่า "พิธีมองก็วลของได" แปลว่า "ผู้ข้อมือเพื่อสิริมงคล" เป็นพิธีรับขวัญแขกเมื อง หรือบุคคลที่
ประสบผลสำเร็จในการทำประโยชน์ให้ท้องถิ่น ที่ใช้บ่อยในปัจจุบันคืองานเกษียณอายุราชการ คนโบราณใช้
รับขวัญทหารท่ีกลับจากสงคราม หรือคนที่หายจากการเจ็บป่วยหนัก พิธีแซนการ์ (แต่งงาน) ก็มีการผูกข้อมือ
เพื่อสิริมงคลเช่นกัน จากการประดิษฐ์ท่ารำของคุณครูแก่นจันทร์ นามวัฒน์ เพื่อใช้แสดงในงานบายศรีสู่ขวัญ
ในงานมงคลต่าง ๆ  และมีการถ่ายทอดกระบวนท่ารำให้แก่สถานศึกษาต่าง ๆ  ในจังหวัดสุรินทร์ได้นำออก
แสดงอีกด้วย (แก่นจันทร์ นามวัตน์, 2567) 

เรือมมองก็วลจองได เป็นการละเล่นฟ้อนรำประกอบพิธีบายศรีสู ่ขวัญแต่เดิมเป็นการฟ้อนรำ
พื้นเมืองแบบชาวบ้านไม่มีรูปแบบแน่นอน ต่อมาได้มีการปรับปรุงท่ารำและการแต่งกายให้สวยงามขึ้น      
โดยอาจารย์ภาควิชานาฏศิลป์วิทยาลัยครูสุรินทร์ (สถาบันราชภัฏสุรินทร์) เมื่อปี พ.ศ. 2526 โดยจากการ
แสดงครั้งแรกของนักศึกษาวิทยาลัยครูสุรินทร์ ได้มองเห็นจุดต่าง ๆ  ที่สมควรพัฒนาปรับปรุงให้สมบูรณ์ใน
ด้านความหมายของพิธีกรรม ปรับท่ารำท่าพื้นเมืองดั้งเดิมผสมผสานกับท่ารำตามยุคสมัยให้สวยงามขึ้น 
เพลงร้องก็ใช้ทำนองกันตรึมแบบเดิมมีเน้ือร้องเป็นภาษาอีสานใต้ (อารีย์ ทองแก้ว, 2549) 

โอกาสที่ใช้แสดง 
เรือมมองก็วลจองได ใช้เล่นในทุกโอกาสของงานพิธีบายศรีสู่ขวัญเล่นได้ทั้งในงานมงคลและงานทีไ่ม่

เป็นมงคล ซ่ึงถือว่าเป็นการเรียกขวัญ เชิญขวัญให้มาอยู่กับตัว คนขวัญเสียขวัญกระเจิดกระเจิง เจ็บไข้ได้ป่วย
ก็ทำพิธีปลอบขวัญ ส่วนในโอกาสมงคลนิยมจัดพิธีบายศรีสู่ขวัญต้อนรับและแสดงความยนิดี ผู้จัดพิธีบายศรีสู่
ขวัญและผู้ถูกต้อนรับสู่ขวัญจะมีความสุข มีขวัญกำลังใจที่ดี สร้างความรักความผูกพันขึ้นกับคนในหมู่บ้าน
น้ันได้เป็นอย่างดียิ่ง 

การแต่งกายของผู้เล่นฟ้อนรำ 
การแต่งกายผู้ฟ้อนรำในพิธีมองก็วลจองได มีความสัมพันธ์อย่างลึกซึ้งกับการแสดงทางวัฒนธรรม

และประเพณีที่มีมาแต่โบราณ การเลือกใช้เสื้อผ้า สีสัน และเคร่ืองประดับถูกออกแบบให้สอดคล้องกับความ



 
161 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี  

ปีที่ 16 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568) 
 

เชื่อ วิถีชีวิต และเอกลักษณ์ท้องถิ่น โดยแสดงฝ่ายหญิงจะแต่งกายด้วยผ้าพื้นเมืองสุรินทร์ คือ ผ้าซิ่นลายโฮล 
ซ่ึงเป็นผ้าทอมือที่มีลวดลายอันเป็นเอกลักษณ์ของชาวอีสานใต้ โดยเฉพาะผ้าโฮลที่มีชื่อเสียงในกลุ่มชาวเขมร
ถิ่นไทย ซ่ึงนิยมใส่ในการแสดงที่เก่ียวข้องกับความเชื่อและพิธีกรรม เช่น การแสดงฟ้อนรำต้อนรับแขกบ้าน
แขกเมือง ลวดลายของผ้าซิ่นมักสะท้อนถึงความเชื่อเรื่องธรรมชาติ ศาสนา และสิ่งศักดิ์สิทธิ์ สวมเสื้อแขน
กระบอก นุ่งซ่ินยาวกรอมเท้า มีผ้าสไบเฉียงพาดไหล่แล้วมัดรวมกันด้านขวาและสวมเคร่ืองประดับเงินหรือ
ประเกือมเม็ดเงินแท้มีรูปแบบลวดลายต่าง ๆ ของชาวจังหวัดสุรินทร์ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
สถานที่แสดง 
สถานที่แสดง สำหรับพิธีสู่ขวัญของชาวอีสานใต้ มีความสำคัญทั้งในด้านความเชื่อและความเป็น

มงคล พื้นที่เลือกต้องมีความเหมาะสมทั ้งในเชิงกายภาพและสัญลักษณ์ เช่น ศูนย์กลางของบ้าน พื้นที่
ศักดิ์สิทธ์ิ หรือพื้นที่ที่สะดวกสำหรับการประกอบพิธีและสามารถฟ้อนรำได้ บริเวณเหล่าน้ีช่วยส่งเสริมให้พิธี
มีความขลังและสำเร็จตามความเชื่อ 

วิธีการแสดง 
เรือมมองก็วลจองได แสดงเป็นคู่ ๆ  ประมาณ 3-5 คู่จะได้ดูสวยงาม ผู้รำเดินออกมาด้วยลีลาการ

ฟ้อนประกอบทำนองเพลงมองก็วลจองไดบรรเลงโดยใช้วงกันตรึมประกอบการแสดงบทร้องด้วยภาษาไทย–
เขมร ผู้แสดงจะมาน่ังรอบบายศรี เม่ือรำจบเพลงผู้รำทุกคนจะนำเส้นฝ้ายที่อยู่ในบายศรีไปผูกข้อมือให้แก่ผู้
มาร่วมงาน หลังจากนั ้นผู ้ร่วมงานจะนำเส้นฝ้ายแบ่งกันไปผูกข้อมือกันต่อไป เรือมมองก็วลจองได                
มีความสัมพันธ์อย่างลึกซึ้งกับ พิธีสู่ขวัญ เสริมสร้างความเป็นมงคลผ่านการแสดง ชาวไทย -เขมร จะนิยม
แสดงตลอดทั้งปี แล้วแต่ว่าขณะนั้นจะมีผู้ใดมาเยี่ยมเยียนหรือผู้ใดเกิดความทุกข์ เกิดเหตุไม่ดี  ชาวบ้านจะ
ร่วมกันทำพิธีสู่ขวัญได้ 

ดนตรีประกอบการแสดง 
วงกันตรึม เป็นวงดนตรีพื้นเมืองที่นำเอาจังหวะตีโทน โจ๊ะ–คะครึม-ครึม มาเป็นชื่อวงดนตรีเรียกว่า 

“กันตรึม” ซึ่งหมายถึง โทน นั่นเอง และทำนองของเพลงวงกันตรึม เป็นแม่บทของเพลงพื้นเมืองและ
การละเล่นพื้นเมืองอื่น ๆ  ของจังหวัดสุรินทร์การละเล่นกันตรึม นิยมเล่นในงานมงคลต่าง ๆ  เช่น  งานแต่ง 

ภาพที่ 3 รูปแบบการแต่งกายการแสดงเรือมมองก็วลจองได 
 



 
162 พิธีกรรมการสู่ขวัญของชาวอีสานใต้ : สู่นาฏยลักษณ์เรือมมองก็วลจองได 

เอกสิทธิ์ ศรีสุวรรณ์ 

โกนจุก บวชนาค หรือเทศกาลงานต่าง ๆ ในสมัยโบราณน้ัน งานแต่งงานจะต้องมีวงกันตรึมเล่นกล่อมหอถึง
เวลาดึก จึงถือเป็นประเพณีในการบรรเลงดนตรี 

  เครื่องดนตรีประกอบด้วย  
   โทน 1 คู่    ปีอ้อ 1 เลา  
  ปีซลัย (ปีใน) 1 เลา  ฉิ่ง   1 คู่  
  กรับ 1 คู่     ฉาบ 1 คู่  
  ผู้เล่นโดยทั่วไปจะมีตั้งแต่ 4 คนขึ้นไป จะเป็นชายหรือหญิงก็ได้ แต่ส่วนใหญ่เป็นมักเป็นผู้ชาย 

ส่วนผู้หญิงมักมีหน้าที่ร้องและรำไปตามจังหวะเพลง (สงบ บุญคล้อย, 2522)  
 ทำนองและจังหวะเพลงมีหลากหลายทำนองแบ่งเป็น  

  1. ทำนองและจังหวะ เพื่อบทไหว้ครู มีทำนองเพลงสวายจุมเวือต ซแร็ยซเติร ซแร็ยซ กัมป
รอฮ  

  2. ทำนองและจังหวะใช้บรรเลงขบวนแห่ในงานพิธีต่าง ๆ จะมีทำนองเพลง รัมพาย ตร็อมตุม 
อันซองซแนญนบ เกาะเปือนเปง อีเกต เกาะกรอก ออกยุม พนุมซร็วจ 

  3. ทำนองและจังหวะบรรเลงบนเวทีหรือบรรเลงในปะรำพิธี เรียกว่าทำนองเบ็ดเตล็ด           
มีทำนองกันเตรย โมเวยงูตตึก คเมาแม บทอายัยต่าง ๆ เช่นอายัยลัมแบ อายัยพิมพวง อายัยกลาย อายัยจัฮ 
อายัยซารยัง อายัยทแม็ย ซักรวา อมตูกตูจ อมตูกทม รัมเปย กันรัญเจก ปการันเจก กระโน๊บติงตอง         
นอรแกวกลาย มงก็วลจ็องดัย โอละเลย์ จันตี พน็อง จองนารี ฮวงจัมปา ทำนองเรือมอันเร ทำนองเรือม
มะม็วต (สุพรรณี เหลือบุญชู, 2529) 

ตัวอย่างบทร้องประกอบ 
โมเวย ปีลึง โมเวย โมเวยปีลึง (ภาษาเขรม)  มาเถิด ขวัญเอย (ภาษาไทย) 
ตาจาร เฮา ปลึง ออยโจลโม ออยด็อล เออ..(ภาษาเขรม)            
อาจารย์เรียกขวัญเชิญขยับเข้ามาใกล้ (ภาษาไทย) 
ก็อม อาลัย เพีดพีย์ ก็อมเนิว ชแง ชง็อก (ภาษาเขรม)                            
ไม่ต้องตกอกตกใจ อย่ามั่วน่ังเฉย (ภาษาไทย) 
โจลโมออยด็อล ตานึงจองได (ภาษาเขรม)                                                
ขยับเข้ามาใกล้จะได้เรียกขวัญผูกแขน (ภาษาไทย) 
โมปีย์รุม เรียมปีย์ เปียม ตำแล็ก (ภาษาเขรม)        
มาไกลจากดงดอน ข้ามฟ้ามหาสมุทร (ภาษาไทย) 
ท่ารำประกอบการแสดง 
กระบวนท่ารำเรือมมองก็วลจองได โดยยึดท่ารำที่เป็นแบบแผนเอกลักษณ์ท้องถิ่นที่สอดคล้อง     

และเหมาะสมกับพิธีกรรมนี้ ดังนั ้น เรือมมองก็วลจองไดในปัจจุบันจึงเป็นการแสดงที่สมบูรณ์ในด้าน
ความหมายของพิธีกรรมดังในตารางต่อไปน้ี 

 
 
 
 
 



 
163 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี  

ปีที่ 16 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568) 
 

ตารางที่ 1 ท่ารำประกอบการแสดง 
 

ท่าที ่ ภาพกระบวนท่ารำ อธิบายกระบวนท่ารำ 
ท่าที่ 1 ท่ารำเดินออกมา 
แสดงถงึความนอบน้อม
และเคารพต่อพิธีกรรม 
 

 
 
 
 
 
 

ท่ารำที่แสดงถึงความเคารพต่อสิ่งศักดิ์สิทธ์ิในพิธี 
สู่ขวัญและสื่อถึงความนอบน้อยต่อผู้มาร่วมพิธี 
 
 

ท่าที่ 2 ท่าตัง้ฐานเพื่อ
ปิดทางขวญัที่ไม่บริสุทธ์ิ
ไม่ให้เข้ามาในพิธีสู่ขวัญ 

 
 
 
 
 
 

ท่ารำที่เลยีนแบบกิริยาของคนที่มาร่วมขบวนแห่ใน
ประเพณีมงคลต่าง ๆ เช่น งานแต่งงาน งานบวช
นาคของชาวอีสานใต ้

ท่าที่ 3 ท่าน่ังล้อม
บายศรีเป็นวงกลม 
ท่าเคารพบายศรี 
 

 
 
 
 

ท่ารำมะม๊วตเป็นการเลียนแบบกิริยาคนใน
พิธีกรรมมะม๊วตคือพิธีกรรม เขา้ทรงตามความเชื่อ
ของชาวอีสานใต้ ทา่ที่แสดงออกของคนในพิธีกรรม
กำลังหมุนขันเพื่อเป็นการประทับร่างอันเชิญครู
หรือผีบุรุษลงมาประทับร่าง 
 

ท่าที่ 4 ท่าลุกยืนและ
หมุนรอบตัวแสดงท่า
รับขวัญ แล้วนำไปมอบ
ไว้ ณ บายศรี 
 

 ท่ารำเด ินหมุนรอบบายศรีแสดงการขับไล่สิ่ง
อัปมงคลให้ออกไปจากพิธีสู่ขวัญแล้วเรียกสิ่งที่ดีสู่
มาสู่พิธีอันเป็นมงคล 

ท่าที่ 5 ท่าสะเดาะ
เคราะห์ร้ายให้ออกไป 
 

 
 

ท่ารำการปัดเป่าสิ่งชั่วร้ายสิ่งอัปมงคลที่อยู่ในกาย
ให้ออกไปจากกายและนำสิ่งที่ดีเข้าสู่กาย 
 
 
 
 
 



 
164 พิธีกรรมการสู่ขวัญของชาวอีสานใต้ : สู่นาฏยลักษณ์เรือมมองก็วลจองได 

เอกสิทธิ์ ศรีสุวรรณ์ 

ท่าที ่ ภาพกระบวนท่ารำ อธิบายกระบวนท่ารำ 
ท่าที่ 6 ท่าแสดงถึงการมี
ความสมบูรณ์พูนสุข  
ทั่วกายใจ 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

ท ่ารำเชิญสิ ่งที่ดีสู ่พิธีการและเป็นการอวยพรให้
แขกท่ีมาร่วมงานประสบสุขสวัสดีมีสุขภาพแข็งแรง
มีความสมบูรณ์ในลาภยศ การงาน 
 
 
 
 
 

ท่าที่ 7 เป็นท่าอำลา
บายศรี  

 

ท่ารำที่เลียนแบบกิริยาของคนที่กำลังผูกข้อมือใน
พิธีสู่ขวัญท่าที่แสดงการปัดเป่าสิ่งชั่วร้ายออกจาก
ตัวเพื่อรับสิ่งที่เข้าสู่กาย 

ท่าที่ 8 ท่าน่ังล้อม
บายศรีเป็นวงกลม  
 

 
 
 
 
 
 
 

ท่ารำการอำลาขอบคุณแขกที่มาร่วมงานและถึง
แสดงความเคารพต่อพิธีบายศรีสู่ขวัญ 
 
 
 
 

 

กระบวนท่ารำพื้นเมืองอีสานใต้ที่ได้มีการคิดประดิษฐ์และพัฒนา ฟื้นฟูขึ้นมาทุกชุดการแสดงจะเป็น
ท่ารำง่าย ๆ เลียนแบบท่าทางธรรมชาตขิองชาวบา้นในพิธีกรรม วิถีชีวิตและประเพณีสำคัญ เช่น การจีบมือก็
จีบแบบชาวบ้าน คือเพียงแต่กดน้ิวชี้ลงเท่าน้ัน ไม่จีบเหมือนท่ารำไทยทั่วไปกลายเป็นนาฏยลักษณ์สำคัญของ
ชาวอีสานใต้ต่อการฟ้อนรำต่าง ๆ  ยังคงลักษณะเฉพาะนาฏยศิลป์แบบพื้นบ้านอีสานใต้ให้ชัดเจนขึ้น  เช่น   
การก้าวท้าว การอ่อนตัว การก้มตัว โน้มตัวการตั้งวง การจีบแบบอีสานใต้สิ่งเหล่าน้ี คือ นาฏยลักษณ์สำคัญ
ของการแสดงของนาฏศิลป์พื้นบ้านอีสานใต้ (แก่นจันทร์ นามวัฒน์, 2567) 

 

บทสรุป 
  พิธีสู่ขวัญอีสานใต้หรือพิธีมองก็วลจองได เป็นพิธีที่สำคัญต่อชีวิตของชาวอีสานใต้ ตั้งแต่การเกิด
จนการตายเพราะเป็นพิธีสำคัญ เชื่อถือว่าเป็นพิธีกรรมเป็นสิริมงคลเข้าสู่ชีวิต พิธีสู่ขวัญอีสานใต้เป็นประเพณี
ที่สำคัญในด้านการดำเนินชีวิตเป็นพิธีการสร้างขวัญกำลังใจ มาสู่เจ้าของขวัญ คือ การสู่ขวัญงานแต่งงาน 



 
165 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี  

ปีที่ 16 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568) 
 

งานสู่ขวัญงานบวชนาค งานสู่ขวัญขึ้นบ้านใหม่ งานสู่ขวัญในการเลื่อนตำแหน่งในการทำงาน งานสู่ขวัญ
เกษียณอายุราชการ ทางด้านความมั่นคงทางจิตใจ คือ มีความเชื่อเดียวกันคือการนับถือผี ต่อมาเมื่อพุทธ
ศาสนาเข้ามาเผยแพร่จึงได้ถูกผนวกเข้ากับความเชื่อดั้งเดิมก่อให้เกิดรูปแบบพิธีกรรมที่ผสมผสานคติธรรม
ของศาสนาพุทธเข้าไว้ด้วยและยังตั้งอยู่บนพื้นฐานของความเชื่อในอำนาจเหนือธรรมชาติ การสู่ขวัญคนป่วย 
และสู่ขวัญในพิธีกรรมการละเล่นปัญโจลมะมะม๊วตและมีความสัมพันธ์ต่อวิถีชีวิตของชาวอีสานใต้ 
  การออกแบบสิ่งทอเชิงสัญญะจากความเชื่อสู่มงคลชีวิต สร้างสรรค์ให้เกิดผลิตภัณฑ์แฟชั่นที่มี
ลักษณะที่น่าสนใจและความสัมพันธ์ต่อบริบท ลายเส้นที่เรียบแบนบนโครงสร้างลวดลายที่ถอดแรงบันดาลใจ
มาจาก เบญ หรือต้นหมากเบ็ง ซ่ึงอธิบายถึงหมายความว่า 5 (ขันธ ์5) พร้อมด้วยดอกไม้ที่สื่อด้วยดอกบัวตาม
ความเชื่อที่มีนัยมาจากศาสนาพุทธ มีลายเส้นที่สื่อถึงสายสิญจน์ และสายน้ำ (เบญจพร ครุฑกุล, 2565) 

 การสร้างสรรค์การแสดงฟ ้อนส ู ่ขว ัญข้าวค ูณลาน ของวิทยาลัยนาฏศิลปะกาฬส ินธุ์                   
มีวัตถุประสงค์เพื่อบวงสรวงบูชาพระแม่โพสพ เป็นการฟ้อนมีลักษณะการแสดงที่สื่อให้เห็นวิถีชีวิต ความเชื่อ
และประเพณีเร่ืองข้าวของชาวอีสาน ซ่ึงมีพิธีกรรมบุญคูณลานสู่ขวัญข้าว ด้วยความศรัทธาในคุณประโยชน์
และบุญคุณของข้าว ประเพณี "บุญบายศรีสู่ขวัญข้าวคูนลาน" ถือว่าเป็นประเพณีที่ยิ่งใหญ่ มีเอกลักษณ์
เฉพาะถิ่น (ทัศนีย์ ศิวบวรวัฒนา, 2560) 
  นาฏศิลป์พื้นบ้านอีสานใต้และนาฏยลักษณ์ ถือว่าเป็นมรดกที่ชาวบ้านในท้องถิ่นได้สั่งสมสืบทอด
ปรับเพื่อตามสภาพแวดล้อมที่เปลี่ยนไป มีวิธีการสืบทอดแบบชาวบ้านโดยเรียนรู้แบบซึมชับ ด้วยการฟอ้น
หรือการละเล่นพื้นบ้านเกิดจากธรรมชาติ เกิดจากความเชื่อ เกิดจากวิถีชีวิตความเป็นอยู่หรือการสะทอ้น
ภาพสังคมที่ชาวบ้านมีการรวมกลุ่มปะทะสังสรรค์กันหรือเกิดจากการรับวัฒนธรรมของชาติอื่นมาปรับใช้ 
เหล่านี้ล้วนมีวิธีการในการสืบทอดในรูปแบบต่าง ๆ ดังกล่าว เพราะการฟ้อน การละเล่นในยุคดั้งเดิมมี
จุดมุ่งหมายหลัก ๆ เพื่อเช่นไหว้ บูชาผี พิธีสู่ขวัญและเพื่อผ่อนคลายความตึงเครียดหลังจากทำงานเหน็ด
เหน่ือยมาตลอดปี จึงมีการจัดงานเฉลิมฉลองการเก็บเก่ียว แต่ละกลุ่มชนจะหาวิธีสร้างความสุขให้กับตนเอง
และกลุ่มด้วยวิธีต่าง ๆ โดยเฉพาะกลุ่มชนชาวอีสานใต้ส่วนมีภาษาที่เป็นเอกลักษณ์เฉพาะตัวท่ีเรียกว่าภาษา
เขรมถิ่นไทยที่ได้รับอิทธิพลจากประเทศเพื่อนบ้าน 
  จากปัจจัยทางด้านภาษาที่ได้รับอิทธิพลจากประเทศเพื่อนบ้าน นิยมเรียกการแสดง หรือการ
ฟ้อนรำ เป็นภาษาอีสานใต้ว่า เรือม การฟ้อน-เต้น ประกอบการเสียง ดนตรีการฟ้อน-เต้นดังกล่าวมีมาก่อน
การนับถือศาสนา รูปแบบขั้นตอนของพิธีกรรมคล้ายคลึงกันการฟ้อน-เต้น และการบรรเลงดนตรีเป็นส่วน
หน่ึงของพิธีกรรมที่ขาดไม่ได้ ลักษณะการฟ้อนเต้นไม่ได้เน้นที่ความสวยงามของท่ารำ หรือความไพเราะของ
เสียงดนตรี แต่เน้นการมีส่วนร่วมในการปฏิบัติมากกว่าคอยชม กล่าวคือ การฟ้อน-เต้นในพิธีกรรมที่จัดขึ้น
ของแต่ละกลุ่มชนจะให้คนในกลุ่ม หรือในหมู่บ้านมาร่วมฟ้อนเต้นได้เพราะเป็นกิจกรรมของการศรัทธาใน
เรื ่องความเชื่อร่วมกันของคนทั ้งกลุ ่มไม่มีแบบแผนในกระบวนท่าฟ้อนให้เห็นชัดเจน แต่จะฟ้อน -เต้น        
ตามอารมณ์ความรู้สึกที่เปลี่ยนผ่านความเชื่อว่าเป็นความต้องการของเทพ  
 เรือมมองก็วลจองได มีการสื่อความหมายด้วยกระบวนท่ารำ การแต่งกาย ดนตรีและบทร้อง 
นิยมแสดงในงานร่ืนเริง งานประเพณี งานเทศกาลสำคัญ รวมถึงสะท้อนลักษณะนิสัยรักสนุกสนานออกมาใน
รูปแบบของการฟ้อนรำอย่างเห็นได้ชัด ของชาวบ้านตามประเพณีปฏิบัติใช้เป็นเคร่ืองหมายแห่งความสามัคคี 
และเป็นเอกลักษณ์ของชุมชน มีลักษณะเรียบง่ายสอดคล้องกับวิถีชีวิตของบริทบของชุมชน กลายเป็นอัต
ลักษณ์ทางวัฒนธรรมอย่างชัดเจน 
 
 



 
166 พิธีกรรมการสู่ขวัญของชาวอีสานใต้ : สู่นาฏยลักษณ์เรือมมองก็วลจองได 

เอกสิทธิ์ ศรีสุวรรณ์ 

ข้อเสนอแนะ 
 บทความวิชาการฉบับนี้เป็นการศึกษาเกี่ยวกับอัตลักษณ์ร่วมด้านนาฎกรรม ดนตรี การแต่งกาย 

ในเพลงพื้นบ้านกันตรึม เป็นนโยบายสำคัญที่จะเชื่อมกับความเชื่อประเพณีอ่ืน ๆ ของอีสานใต้ เพราะจะช่วย
ให้สามารถเห็นความเชื่อมโยงในอดีตของชาวไทย-เขมร และเป็นการค้นหารื้อฟื้นอัตลักษณ์ชาติพันธุ์เดิมที่
เกือบจะสูญหายเพื่อสร้างความเข้มแข็งและเป็นพลังต่อรองรักษาทรัพยากรหรือเป็นสินค้าเพื่อการท่องเที่ยว 
จะเป็นพื้นฐานนำไปสู่การสร้างความสัมพันธ์ความเข้าใจจะส่งผลให้เกิดความร่วมมือระหว่างประเทศ       
และความร่วมมือในระดับมหาภาคต่อไป 
 
 
เอกสารอ้างอิง 

ก่ิงแก้ว อัตถากร.  (2523).  ลักษณะพิธีกรรมในสังคมไทย ไทยศกึษา.  กรุงเทพฯ: อัมรินทร์การพิมพ.์ 
แก่นจันทร์ นามวัตน์.  (2567, 26 พฤษภาคม).  ผูป้ระดิษฐ์ท่ารำเรือมมองก็วลจองได.  สัมภาษณ์. 
เครือจิต ศรีบญุนาค.  (2534).  การฟ้อนรำของชาวไทยเขมรในเขตอำเภอเมือง จงัหวัดสุรินทร์. (วิทยานิพนธ ์

 ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต, มหาวิทยาลยัศรีนครินทรวิโรฒ มหาสารคาม). 
ทัศนีย์ ศิวบวรวฒัน์.  (2560).  ฟ้อนสู่ขวญัขา้วคูณลาน พฒันนาการจากบุญคณู ลานปราสาทข้าว.   
 กาฬสินธุ:์ วิทยาลยันาฏศิลปกาฬสินธุ ์สถาบันบัญฑติพฒันศิลป์. 
ธีรา นันโท.  (2544).  มงคลไทย.  กรุงเทพฯ: บริษัทสหธรรมิก.  
เบญจพร ครุฑกุล.  (2565).  สิง่ทอเชงิสัญญะจากความเชื่อสู่มงคลชีวติ. (วทิยานิพนธศ์ิลปมหาบัณฑติ,  
 มหาวิทยาลัยศิลปากร).  
ประไพ เจริงบญุ.  (2540).  การผสมสารวฒันธรรมชาวไทย-ลาวและชาวไทย-เขมร ในพิธีมงก็วลจองได 
 ที่บ้านดม อำเภอสงัขะ จังหวัดสุรินทร์. (วิทยานิพนธศ์ิลปศาสตรมหาบัณฑิต,   
 มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ มหาสารคาม). 
สงบ บุญคล้อย.  (2522).  การละเล่นอีสานใต้ (บุรีรัมย์ สุรินทร์ ศรีษะเกษ).  บุรีรัมย์: ศูนย์สง่เสริมและ 
 พัฒนาวฒันธรรม จังหวัดบุรีรัมย์. 
สาร สาระทัศนานันท์.  (2540).  พิธีสู่ขวญัและคำสูข่วัญโบราณอีสาน ฉบับสมบูรณ์.  กรุงเทพฯ: การศาสนา 

   กรมการศาสนา. 
สุพรรณี เหลือบญุชู.  (2529).  ดนตรีศึกษา.  สุรินทร์: วิทยาลยัครูสุรินทร์. 
สุเมธ เมธาวิทยานุกูล.  (2532).  สงักัปพิธีกรรม.  กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร์. 
อารีย์ ทองแก้ว.  (2549).  วัฒนธรรนท้องถิ่นจังหวดัสุรินทร์.  อุบลราชธานี: ศิริธรรมออฟเซ็ท. 


