
การนำเสนออัตลักษณ์ท้องถิ่นผ่านเรื่องเล่าลายผ้า บ้านโนนสวาง ตำบลโนนสวาง 
อำเภอกุดข้าวปุ้น จังหวัดอุบลราชธานี 

Presentation of a Local Identity through the Cloth Patterns at Ban 
Nonsawang in Tambon Nonsawang of Kutkhapun District,  

Ubon Ratchathani Province 
 

 

สาคร ฉลวยศร ี
Sakhon Chaluaysri    

สาขาวิชาภาษาไทย คณะมนุษยศาสตรแ์ละสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธานี 
Thai language Program, Faculty of Humanities and Social Sciences, Ubon Ratchathani 

sakhonchaluaysi@gmail.com 
 

Received: September 2, 2024     Revised: February 27, 2025      Accepted: March 14, 2025 

 

บทคัดย่อ 
บทความนี้ มีจุดมุ่งหมายเพื่อศึกษาการนำเสนออัตลักษณ์ท้องถิ่นผ่านเร่ืองเล่าลายผ้า บ้านโนนสวาง 

ตำบลโนนสวาง อำเภอกุดข้าวปุ้น จังหวัดอุบลราชธานี ซึ่งลายผ้าทอนี้มีความหลากหลาย แฝงนัยยะสำคัญ
และแสดงให้เห็นถึงอัตลักษณ์ของชุมชน พบว่า มี 3 ด้าน คือ 1) อัตลักษณ์ท้องถิ่นด้านวิถีชีวิต พบจำนวน 5 
ลาย ได้แก่ ลายฮั้วอ้อมบ้าน ลายตุ้มโฮม ลายดอกตำลึง ลายตะขอเบ็ด  และลายดอกพิกุล 2) อัตลักษณ์
ท้องถิ ่นด้านภูมินิเวศวัฒนธรรมพบจำนวน 3 ลาย ได้แก่ ลายเต่างับ ลายนกยูง และลายดาวลูกไก่              
3) อัตลักษณ์ท้องถิ่นด้านประเพณี พิธีกรรมความเชื่อ พบจำนวน 6 ลาย ได้แก่ ลายหอปราสาท ลายรวงข้าว 
ลายนาคคู่ ลายพญานาค ลายแมลงปอ และลายซุ้มราตรี ซึ่งลวดลายผ้าทอเหล่านี้ล้วนมีตำนานเรื่องเล่าและ
แสดงให้เห็นถึงอัตลักษณ์ของชุมชนได้เป็นอย่างดี 
 
คำสำคัญ: อัตลักษณ์ท้องถิ่น  เร่ืองเล่า  ลายผา้ 
 
 

Abstract 
This article aims to study the presentation of local identity through textile pattern 

narratives in Ban Non Sawang, Non Sawang Subdistrict, Kut Khaopun District, Ubon 
Ratchathani Province. The woven textile patterns in this community are diverse, rich in 
implied meanings, and reflect the community's identity. The study found three aspects: 1) 
local identity related to way of life, with 5 patterns: Hua Om Ban, Tum Hom, Ivy Gourd 
Flower, Fishhook, and Bullet Wood Flower; 2) local identity related to cultural landscape, 
with 3 patterns: Biting Turtle, Peacock, and Pleiades Star; and 3) local identity related to 
traditions, rituals, and beliefs, with 6 patterns: Castle Hall, Rice Ear, Naga Pair, Phaya Naga, 



 
72 การนำเสนออัตลักษณ์ท้องถิ่นผ่านเรื่องเล่าลายผ้า บ้านโนนสวาง ตำบลโนนสวาง อำเภอกุดข้าวปุ้น จังหวัดอุบลราชธานี 

สาคร ฉลวยศร ี

Dragonfly, and Night Arch. These woven patterns are associated with local legends and 
clearly reflect the identity of the community. 
 
Keywords: Local Identity,  Narratives,  Textile Patterns 
 
 
บทนำ 
 อุบลราชธานีถือเป็นจังหวัดหนึ่งในภาคตะวันออกเฉียงเหนือที่อุดมไปด้วยความหลากหลายทาง
วัฒนธรรม โดยเฉพาะอย่างยิ่งการเป็นพื้นที่แห่งระบบภูมิปัญญาท้องถิ่น (Local Wisdom) ที่ผู้คนในชุมชน
ได้สั่งสมและสร้างสรรค์ขึ้นเพื่อเป็นเครื่องมือในการบ่งชี้อัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ โดย เจนกินส์ ( Jenkins, 
1996 อ้างถึงใน ศิริพร ภักดีผาสุข, 2561) ได้นิยามความหมายของอัตลักษณ์ว่า อัตลักษณ์เก่ียวข้องกับความ
เข้าใจของเราว่า “เราเป็นใคร” และ “ผู้อื่นเป็นใคร นอกจากนี้ ในทางกลับกันอัตลักษณ์ก็เกี่ยวข้องกับความ
เข้าใจของผู้อื่นต่อตัวตนของเขาและตัวตนของเราด้วย อัตลักษณ์จึงเป็นเรื่องของ “ความหมาย” ทั้งยังเป็น
ผลผลิตที่เกิดขึ้นจากความเห็นพ้องกันและความเห็นแย้งกันระหว่างตัวเราและผู้อื่น ซึ่งผ้าทอพื้นบ้านก็ถอืได้
ว่าเป็นภูมิปัญญาท้องถิ่นชุดหนึ่งที่ถูกผลิตขึ้นภายใต้บริบททางวัฒนธรรมของคนในชุมชนที่นอกจากจะมี
จุดมุ่งหมายเพื่อประโยชน์ในเชิงใช้สอยแล้ว ผ้าทอเหล่านี้ยังมีความสวยงาม และถูกประกอบสร้างความหมาย
ทางวัฒนธรรมเพื่อนำเสนออัตลักษณ์ของกลุ่มชนด้วย 
 บ้านโนนสวาง ตำบลโนนสวาง อำเภอกุดข้าวปุ้น จังหวัดอุบลราชธานี เป็นอีกชุมชนหนึ่งที่มีการสืบ
ทอดงานทอผ้ามาจากบรรพบุรุษในอดีตจนถึงปัจจุบัน ชาวบ้านยังอนุรักษ์การทอผ้าพร้อมทั้งปรับปรุงพัฒนา
ฝีมือในการทอผ้ามาโดยลำดับ ซึ่งชาวบ้านจะทอผ้าไว้ใช้เองภายในครัวเรือน สำหรับไว้ขายเพื่อสร้างรายได้ใน
การดำรงชีพ หรือแม้กระทั่งการทอผ้าไว้เป็นของที่ระลึกแก่แขกผู้มาเยือน โดยผ้าทอของชุมชนจะมีลักษณะ
พิเศษคือ ลวดลายผ้าทอ แต่ละลายผ้าล้วนถูกกำกับด้วยเรื่องเล่าท้องถิ่นที่แฝงความหมายในเชิงสัญลกัษณ์อัน
ฉายภาพให้เห็นตัวตนของชุมชนอย่างเด่นชัด โดยเร่ืองเล่า (Narrative) ในที่นี้จัดเป็นกระบวนการสื่อสารของ
มนุษย์ที่มีจุดมุ่งหมายแตกต่างกันออกไปตามบริบทแวดล้อมทางสังคมผ่านเหตุการณ์ที่เรียงร้อยเป็นเรื่องราว 
ขณะที่ในทางคติชนวิทยาเรื่องเล่าจัดเป็นข้อมูลประเภทมุขปาฐะ (Verbal Folklore) อันหมายถึงข้อมูลคติ
ชนที่ถ่ายทอดด้วยวาจาคำพูด (ศิราพร ณ ถลาง, 2543) โดยเฉพาะอย่างยิ่งเรื่องเล่าประเภทตำนานและ
นิทานพื้นบ้าน ที่นอกจากเรื่องเล่าจะมีความสัมพันธ์กับระบบความเชื่อเกี่ยวกับอำนาจเหนือธรรมชาติ สิ่ง
ศักดิ์สิทธิ์ และศาสนาของคนในแต่ละยุคสมัยแล้ว ยังมีบทบาทสำคัญยิ่ง ในการเป็นแบบแผนแนวทางในการ
ประพฤติปฏิบัติของมนุษย์ ทั้งยังถูกใช้เพื่ออธิบายในด้าน ภูมิปัญญาหรือเป็นจินตนาการเชิงศิลปะอันเป็น
ส่วนประกอบของอารยธรรมของมนุษย์ด้วย (ปฐม หงษ์สุวรรณ, 2554) เช่นเดียวกับในชุมชนบ้านโนนสวาง 
ลวดลายผ้าได้ถูกใช้เพื่อประกอบสร้างอัตลักษณ์ท้องถิ่นได้อย่างโดดเด่น  
 การศึกษาในครั้งนี้ มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาอัตลักษณ์ท้องถิ่นผ่านเรื่องเล่าลายผ้าทอบ้านโนนสวาง 
ตำบลโนนสวาง อำเภอกุดข้าวปุ้น จังหวัดอุบลราชธานี ซึ่งเป็นอีกแนวทางหนึ่งในการรื้อฟื้นความเข้มแข็ง
ของอัตลักษณ์ ทางวัฒนธรรมท้องถิ่นผ่านลวดลายผ้าทอพื้นบ้าน ขณะเดียวกันยังจะเป็นแนวทางในการใช้
เร่ืองเล่าซึ่งเป็นทุนทางสังคมเพื่อสร้างมูลค่าเพิ่มให้กับผลิตภัณฑ์ชุมชนทำให้ผู้คนเกิดสำนึกรักษ์ และภูมิใจใน
ภูมิปัญญาท้องถิ่นในอีกทางหนึ่งด้วย ผลจากการเก็บข้อมูลภาคสนามโดยใช้ระเบียบวิธีทางคติชนวิทยาและ
มานุษยวิทยาด้วยการสัมภาษณ์ช่างทอผ้าและปราชญ์ชาวบ้าน สรุปผลการศึกษาได้ ดังนี้ 
 



 
73 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 16 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2568) 
 

   
 
 
 
 
 
  
 

แผนที่มุมกว้างของอำเภอกุดข้าวปุ้น 

 
 
 
 
 
 
 
 
แผนที่บริเวณอาณาเขตของอำเภอกุดข้าวปุ้น 

 

ภาพที่ 1 แผนที่แสดงอาณาเขตและพื้นทีโ่ดยรอบอำเภอกุดข้าวปุ้น 
 

1. การนำเสนออัตลักษณ์ท้องถิ่นผ่านเรื่องเล่าลายผ้าด้านวิถีชีวิต 
 วิถีชีวิต เป็นแบบแผนเชิงพฤติกรรมที ่สื ่อให้เห็นวิธีคิดของผู ้คนในสังคมนั ้น ๆ โดย ปิ ่นแก้ว       
เหลืองอร่ามศรี (2554) เสนอให้เห็นว่า วิถีชีวิต เป็นวิถีแห่งการรองรับชีวิตหรือการยังชีพ ครอบคลุมถึงงาน 
กิจกรรม ความสามารถ ทรัพย์สิน ทั้งที่เป็นวัตถุและส่วนประกอบในสังคม ซึ่งมนุษย์ใช้ดำเนินการและปรับใช้
เพื่อการมีชีวิตอยู่ ทั้งนี้ วิถีชีวิตจึงเป็นเครื่องมือในการบ่งชี้อัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ได้อย่างเด่นชัด โดยเฉพาะ
อย่างยิ่งการสร้างสรรค์ลวดลายผ้าทอพื้นบ้านเพื่อนำเสนอลักษณะพิเศษของชุมชนท้องถิ่น จากการศึกษา
ลวดลายผ้าทอพื้นบ้านในชุมชนโนนสวางจะเห็นได้ว่า ผ้าทอได้ถูกใช้เพื่อสื่อความหมายเชิงวัฒนธรรมได้อย่าง
น่าสนใจ  
 ประการแรก คือ ลวดลายผ้าทอที่สัมพันธ์กับมิติด้านเพศวิถี อันเป็นเพศที่สังคมเป็นผู้ประกอบสร้าง
ความหมายและให้คุณค่ากับความเป็นชายและความเป็นหญิง ซึ่งแม้ว่าสังคมอีสานจะยังคงอยู่ภายใต้ระบอบ     
ปิตาธิปไตยที่เพศชายเป็นใหญ่ (จารุวรรณ ธรรมวัตร, 2552) แต่เมื่อเกิดการปรับเปลี่ยนบริบททางสังคมไปสู่
วิถีอีสานใหม่ ผู้คนในชุมชนต้องต่อสู้ดิ้นรนเพื่อที่จะเข้าถึงความทันสมัยในกระแสโลกาภิวัตน์อย่างเข้มข้น 
พร้อมกับการเปิดโลกทัศน์ใหม่และมุมมองวิธีคิดใหม่ ๆ เก่ียวกับเศรษฐกิจการเมืองและชีวิตชุมชนของตนเอง 
อีสานใหม่จึงไม่ใช่อีสานด้อยพัฒนา เป็นดินแดนชายขอบ ล้าหลัง และยากจนอีกต่อไป หากแต่กลายมาเป็น
ดินแดนยุทธศาสตร์และศูนย์กลางการพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมระดับภูมิภาคลุ่มนำ้โขง เป็นสังคมวัฒนธรรม
ที่ผู้คนรุ่นใหม่เกิดความภาคภูมิใจในรากเหง้าความเป็นท้องถิ่นนิยมของตนเอง (พัฒนา กิติอาษา, 2557) ทั้งนี้ 
การเข้าสู่วิถีอีสานใหม่ก็ได้ทำให้วิธีคิดเกี่ยวกับความเป็นเพศถูกปรับเปลี่ยนไปด้วยเช่นกัน เพศหญิงเริ่มมี
บทบาทและเข้ามาต่อสู้ต่อรองทางวัฒนธรรมดังเห็นได้จากการสร้างสรรค์ลวดลายผ้า  “ลายฮั้วอ้อมบ้าน”     
ดังเรื่องเล่าที่มาของลวดลายผ้า ดังนี้ 

“ชาวบ้านโนนสวางมีวิถีชีวิตที่เรียบง่าย ผู้หญิงเลี้ยงลูกหุงข้าวหาอาหารอยู่แต่ภายในบ้านต่อมาจึงได้
ยกย่องผู้หญิงให้ออกมาสู้รบกับข้าศึกถ้าจำเป็น และมีความสามารถที่จะออกเพื่อปกป้องคนในครอบครัวใน
หมู่บ้านได้ ไปติดต่อการค้ากับต่างประเทศ และบางคนก็ไปเล่าเรียนเพื่อจะมาเป็นครูบาอาจารย์เช่นกัน      
บางคนออกไปทำงานเก่ียวกับห้องว่าความก็ได้ ดัวยเหตุนี้ เพื่อยกย่องผู้หญิงเก่ง  ชาวบ้านจึงคิดผลิตลวดลาย
ผ้าเฉพาะขึ้นให้ชื่อว่า ลายฮั้วอ้อมบ้าน และได้ขอผ้าลายนี้ให้กับผู้หญิงเก่งในทุกด้านปกป้องคนในครอบครัว    
และคนในหมู่บ้านของตนเองได้” 

        (หนูเพ็ญ โคตรขาว, 2565) 



 
74 การนำเสนออัตลักษณ์ท้องถิ่นผ่านเรื่องเล่าลายผ้า บ้านโนนสวาง ตำบลโนนสวาง อำเภอกุดข้าวปุ้น จังหวัดอุบลราชธานี 

สาคร ฉลวยศร ี

จากเรื ่องเล่าข้างต้นแสดงให้เห็นถึงพลวัตด้านการดำรงชีวิตของผู้หญิงในชุมชนบ้านโนนสวาง      
จากเดิมที่เพศหญิงถูกประกอบสร้างความหมายให้เป็นผู้ตามและด้อยอำนาจ กลายเป็นผู้มีบทบาทในพื้นที่
สาธารณะ ทั้งในส่วนของการเป็นนักรบ บทบาทด้านการค้าขายกับต่างประเทศ เป็นผู้มีการศึกษาที่นำไปสู่
การมีบทบาททางการเมือง จึงก่อให้เกิดลายผ้าลายฮั้วอ้อมบ้านขึ้น เพื่อสวมใส่เป็นเครื่องบ่งชี้อัตลักษณ์ความ
เป็นผู้หญิงแกร่ง มีความเป็นผู้นำ ดุจรั้วล้อมบ้านที่ป้องกันคุ้มครองการรุกรานจากศัตรู 

นอกจากนี้ ยังพบว่าชาวบ้านโนนสวาง ได้ทอผ้าลายตะขอเบ็ดใช้สอยในการดำเนินชีวิต  ซึ่งลาย
ตะขอเบ็ดนี้สร้างขึ้นจากแรงบันดาลใจจากการใช้อุปกรณ์จับปลาของชาวบ้าน คือ เบ็ดที่ใช้หาปลามา
ประกอบอาหาร หรือจำหน่ายให้กับคนในชุมชน (เสาวลักษณ์ จูมนา, 2564) ดังนั้น เพื่อเป็นการสะท้อนให้
เห็นถึงวิถีดำเนินชีวิตของชุมชนและเป็นเครื่องเตือนใจของคนในชุมชนไม่ให้ลืมรากเหง้าของตนเอง ชาวบ้าน
โนนสวางจึงได้ทอผ้าลายตะขอเบ็ดใช้ในการดำเนินชีวิตประจำวัน 
 ประการที่สอง ลวดลายผ้าได้นำเสนอให้เห็นถึงความสามัคคีและความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน
ระหว่างคนในชุมชน ชาวบ้านโนนสวางยังคงยึดมั่นในฮีตสิบสองคลองสิบสี่ เมื่อมีการจัดงานบุญประจำปีใน
วัดแต่ละครั้ง ชาวบ้านจะพร้อมใจกันจัดงานโดยมีการประชุมปรึกษาหารือกัน โดยอาศัยสัญญาณจากการตี
กลองหรือฆ้อง ด้วยเหตุนี้ จึงมีการทอผ้าที่มีลวดลายหลากสีรวมกันโดยให้ชื่อว่า “ลายตุ้มโฮม” ประดุจ
ชาวบ้านที่พร้อมใจกันมาประชุม และลวดลายนี้ได้ถูกนำมาใช้ในงานบุญ  โดยนางรำจะใส่ผ้าลายตุ้มโฮมจน
กลายเป็นอัตลักษณ์ประจำงานบุญสำหรับขบวนฟ้อนรำ ดังที่มาของลวดลายผ้า ดังนี้  

“เร่ืองมีอยู่ว่าเกิดจากการตีฆ้องร้องป่าวในสมัยก่อน การรวมตัวของชาวบ้านเมื่อได้ยินเสียงกลองตุ้ม
โฮมที่วัดเพื่อจัดงานบุญของทุกปี เพื่อความสามัคคีรักใคร่ปรองดองของคนในหมู่บ้าน เวลาค่ำแลงลง ชาวบา้น
ก็รวมกันประชุมทุกครัวเรือน ก็จะส่งลูกชายเพื่อร่วมแรงร่วมใจ ในการคัดเลือกผู้ที่จะเป็นตัวแทนของหมู่บ้าน
ในการฟ้อนรำ การรำ ครั้งแรกของชาวบ้านโนนสวางคือการรำตุ้มพาง เกิดจากชาวบ้านร่วมกันทำบุญตีฆ้อง
ร้องป่าวและจุดเทียน ขอเรียนเชิญพญานาคขึ้นมาร่วมบุญ นางหนึ่งเกิดเป็นลมล้มลงแล้วลุกขึ้นมาฟ้อนรำ
อะไรสวยงามมาก นางจึงตอบว่า รำตุ้มพาง” 

            (หนูเพ็ญ โคตรขาว, 2565) 
จากเรื่องเล่าข้างต้น แสดงให้เห็นที่มาของลายผ้าลายตุ้มโฮมว่ามีวิถีชีวิตที่เชื่อมโยงกันระหว่างวัดกับ 

ชุมชนผ่านความสมัครสมานสามัคคี ขณะเดียวกันก็ฉายภาพให้เห็นวิธีคิดของชาวบ้านโนนสวางเกี่ยวกับความ
เชื่อและความศรัทธาในพญานาคในฐานะผู้อุทิศตน เพื่อปกป้องคุ้มครองพระพุทธศาสนา 
 

 
 
 
 
               

 
 

ผ้าลายฮ้ัวอ้อมบ้าน 

 
 
 
 
 
 

 

ผ้าลายตุ้มโฮม 
 

ภาพที่ 2 ผ้าลายฮั้วอ้อมบ้านและผ้าลายตุ้มโฮม 
 

 ประการที่สาม ลวดลายผ้าได้ฉายภาพให้เห็นความสัมพันธ์เชิงบวกระหว่างคนในชุมชนกับธรรมชาติ
และสิ่งแวดล้อม ดังเห็นได้จากการใช้ชีวิตแบบเรียบง่ายพอเพียง และมักปลูกพืชผักสวนครัวกินเอง พืชผัก



 
75 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 16 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2568) 
 

ชนิดหนึ่งที่ปลูกง่าย คือ ตำลึง ชาวบ้านนิยมปลูกต้นตำลึงไว้ตามรั้วบ้าน ตำลึงเป็นพืชที่ทอดยอดเร็ว นำมา
ประกอบอาหารได้หลายอย่างและมีประโยชน์ด้านโภชนาการ ชาวบ้านนิยมใช้ยอดและใบกินเป็นผักสด 
อาจจะลวกหรือต้มจิ้มกินกับน้ำพริก และใช้ในการประกอบอาหาร รวมทั้งยังใช้เป็นยารักษาตาไก่ (ไก่ที่ถูกยุง
กัดจนตาบวม เป็นพยาธิ มีหนองขาวและแข็งภายในของเปลือกตา) ดังนั้นจึงทำให้ชาวบ้านโนนสวางเกิด
ความคิดสร้างสรรค์ในการผลิต “ลายผ้าดอกตำลึง” ขึ้นซึ่งก็ได้แรงบันดาลใจจากผักสวนครัวรั ้วกินได้ 
ชาวบ้านนิยมสวมใส่ผ้าทอลายตำลึงในชีวิตประจำวัน 
 ประการที ่สี่ ลวดลายผ้าทอได้ฉายภาพให้เห็นถึงการให้คุณค่ากับระบบอาวุโสภายในชุมชน        
โดยชาวบ้านโนนสวาง เป็นคนไทยอีสานที่ยึดมั่นขนบธรรมเนียมอย่างแนบแน่น การผลิตผ้าทอของชาวบา้น
ยังคงเกี่ยวข้องกับวิถีการดำเนินชีวิต โดยเฉพาะอย่างยิ่งในวันสงกรานต์ซึ่งถือเป็นวันขึ้นปีใหม่ไทย ลูกหลาน
ชาวบ้านโนนสวางก็จะมีการรดน้ำขอพรจากผู้ใหญ่เช่นเดียวกับคนไทยทั่วประเทศ แต่มีสิ่งหนึ่งที่ชาวบ้านโนน
สวางได้ถือเป็นธรรมเนียมปฏิบัติของลูกหลาน คือ การนำผ้าทอไปไหว้หรือเป็นของขวัญให้ผู้ใหญ่ในวัน
สงกรานต์ ซึ่งผ้าทอนี้จะถูกผลิตขึ้นตามความเชื่อแบบดั้งเดิม คือ การใช้ต้นพิกุลเป็นต้นแบบของลวดลายผ้า 
คนในชุมชนเชื่อว่าต้นพิกุลเป็นต้นไม้ชนิดหนึ่งในสวนของพระอินทร์ ดอกพิกุลจึงเปรียบเสมือนดอกไม้จาก
สวรรค์ การประกอบพระราชพิธีต่าง ๆ ของราชสำนักไทยก็นิยมจำลองดอกพิกุลเสมือนจริงที่สร้างจากเงิน
และทองคำ สำหรับให้ประธานทรงโปรยในระหว่างการประกอบพระราชพิธี เช่น พระราชพิธีบรมราชาภิเษก 
พระราชพิธีโสกันต์ พระราชพิธีลงสรง เป็นต้น จึงเป็นความเชื่อที่ว่า  เจ้านายผู้เป็นองค์ประธานนั้นอยู่ใน
สภาวะสมมติเทพที่ได้อุบัติลงมาจากสวรรค์ การโปรยดอกพิกุลจึงเสมือนกับการที่องค์สมมติเทพทรงโปรย
ดอกไม้จากสวรรค์ลงมาให้มนุษย์ได้ชื่นชมนั่นเอง ด้วยเหตุนี้ ชาวบ้านโนนสวางจึงได้ผลิต “ผ้าทอลายดอก
พิกุล” ขึ้นเพื่อใช้เป็นของขวัญมอบให้ผู้ใหญ่ในวันสงกรานต์ และในงานมงคลสมรสฝ่ายเจ้าสาวก็จะนำผ้าทอ 
ลายดอกพิกุลเป็นของไหว้ญาติผู้ใหญ่ฝ่ายสามี ซึ่งภาษาอีสานเรียกว่า “ของสมมา” ด้วยเชื่อว่าเป็นการยกย่อง
ให้เกียรติผู้ที่ตนเคารพและเพื่อความเป็นสิริมงคลแก่ผู้รับด้วย ดังที่มาของลวดลายผ้า ดังนี้ 

“เกิดจากในสมัยก่อนมีแรงบันดาลใจของคนโบราณ นิยมทอผ้าลายนี้ไปไหว้ผู้ใหญ่ในเทศกาลปีใหม่            
วันสงกรานต์และวันสมมา คนโบราณมักทอผ้าลายนี้ เพื่อแสดงทดแทนดอกไม้ในการเคารพผู้ใหญ่ นำดอก
พิกุลเรียงร้อยกราบเท้าแม่แทนรักแท้มั่นคงแสนยิ่งใหญ่ ดอกไม้นี้เหมือนตัวแทนจากดวงใจ ตราบสิ้นได้หามา
เทียบแม้นไม่มี” 
                    (ไพบูลย์ รวยทรัพย์, 2565) 
 

 
 
 
 
 
 

 

ผ้าลายดอกตำลึง 

 
 
 
 
 
 

 

ผ้าลายดาวลูกไก ่
 

 

ภาพที่ 3 ผ้าลายดอกตำลึงและผ้าลายดาวลูกไก่                                                                               



 
76 การนำเสนออัตลักษณ์ท้องถิ่นผ่านเรื่องเล่าลายผ้า บ้านโนนสวาง ตำบลโนนสวาง อำเภอกุดข้าวปุ้น จังหวัดอุบลราชธานี 

สาคร ฉลวยศร ี

 การให้คุณค่าผู้อาวุโสผ่านลวดลายผ้าในชุมชน ยังได้ปรากฏผ่านการสร้างสรรค์ “ผ้าทอลายดาว
ลูกไก่” ซึ่งเป็นนิทานปรัมปราเพื่อใช้เป็นเครื่องเตือนใจและสั่งสอนให้ลูกหลานในชมุชนเคารพ เชื่อฟังในคำสั่ง
สอนของบิดามารดา และการปฏิบัติตนให้เหมาะสมกับการเป็นกุลสตรี ดังที่มาของลวดลายผ้า ดังนี้ 

“ผ้าลายดาวลูกไก่นี้เกิดจากความรักของแม่ที่มีต่อลูกสาว คืนหนึ่ง ยายกัลยาออกมานั่งเข็นฝ้ายตอน
กลางคืนเสมอ เวลาคือดาวเต็มท้องฟ้าพาลูกสาวออกมาเข็นฝ้าย อยู่เป็นประจำบริเวณชานนอกบ้านจะเห็น
ความงามของดาวชัดเจน จึงเกิดความคิดความอยากได้ดาวลูกไก่มาให้ลูก และสอนลูกว่าดูดาวลูกไก่มันจะอยู่
รวมกันตลอดปี ตลอดชาติ มันไม่แยกแตกออกจากกลุ่มของมัน เปรียบเสมอครอบครัวเรา ลูกอย่ามีผัวต่าง
บ้าน บ้านไกล หรือเมืองอื่นนะลูก เราจะไม่เห็นกันช่วยเหลือกันไม่ได้ยามตกทุกข์ได้ยาก ให้อยู่บา้นโนนสวาง
ของเราแตกต่างกันไกล ให้ลูกรักนวลสงวนตัว อย่าทำผิดประเพณี อย่าว่าร้ายผู้อื่น อย่าไปรักชู้สู่ชายเขามีเมีย
แล้วให้เค้ามาสู่ขอให้ถูกต้องตามประเพณี หากแม่ตายไปแล้ว แม่จะเป็นดาวอยู่บนฟ้าจะได้มองเห็นลูก ๆ    
ทุก ๆ คน คำสั่งเสียของแม่ก่อนตาย แม่ทอผ้าซิ่นนี้ คือความรักของแม่ แม่ตายไปแล้ว แม่จะเป็นดาวอยู่บน
ฟ้าเป็นดาว จะได้มองเห็นลูก ๆ ทุกคน”  
                         (ละออง ยะหิกา, 2565)   
 จากเรื่องเล่าดังกล่าว แสดงให้เห็นถึงที่มาของลายผ้าทอที่ถูกถักทอขึ้น เพื่อเป็นเครื่องเตือนใจให้
ลูกหลานเคารพเชื่อฟังคำสอนของมารดาบิดาจะได้เจริญรุ่งเรืองในภายภาคหน้า 
 
2. การนำเสนออัตลักษณ์ท้องถิ่นผ่านลายผ้าบ้านโนนสวางด้านภูมินิเวศวัฒนธรรม 

ภูมินิเวศวัฒนธรรม (Cultural Landscape) เป็นการศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างสภาพแวดล้อม
และวัฒนธรรมซึ่งในบริบททางสังคมวัฒนธรรม หมายถึงลักษณะภูมิประเทศทางภูมิศาสตร์ในอาณาบริเวณ
ใดบริเวณหนึ่ง เช่น บริเวณป่าเขาลำเนาไพร ท้องทุ่ง หนองบึง แม่น้ำ ลำคลอง หรือปากอ่าวชายทะเล       
อันสัมพันธ์กับการตั้งถิ่นฐานบ้านเมืองของผู้คนในท้องถิ่น จนเป็นที่รู้จักกันและมีการกำหนดนามชื่อเป็น
สถานที่ต่าง ๆ ให้เป็นที่รู้จักร่วมกันในลักษณะที่เป็นแผนภูมิ  หรือแผนที่เพื่อสื่อสารถึงกัน และอาจเป็นการ
สร้างตำนาน (Myth) ขึ ้นมาอธิบายความเป็นมาและความหมาย ความสำคัญทางประวัติศาสตร์ สังคม 
เศรษฐกิจ และวัฒนธรรมของสถานที่และท้องถิ่นต่าง ๆ (ศรีศักร วัลลิโภดม, 2555) บ้านโนนสวางเป็นอีก
ชุมชนหนึ่งที่มีประวัติความเป็นมาอันยาวนาน มีเรื่องเล่าอันเป็นที่มาของหมู่บ้านไว้ให้ลูกหลานได้รับรู้ความ
เป็นมาของบรรพบุรุษตนเอง และถูกนำเสนอผ่านลวดลายผ้าได้อย่างโดดเด่น  

ตำนานลายผ้าที่นำเสนอให้เห็นภูมินิเวศวัฒนธรรมชายฝั่งหนองน้ำ ที่สื่อถึงความอุดมสมบูรณ์ของ
ระบบนิเวศภายในชุมชน ทำให้มีเต่าเข้ามาอาศัยอยู่เป็นจำนวนมาก จนนำไปสู่การสร้างสรรค์ “ลายผ้า      
เต่างับ” ดังที่มาของลวดลายผ้า ดังนี้ 
  “เรื่องมีอยู่ว่า บ้านโนนสวาง เดิมชื่อว่า “บ้านหนองเต่างับ” (เต่าหับ) ทั้งนี้ ก็เนื่องจากว่าเดิมทีชุมชน
นี้เร่ิมก่อตั้งมาตั้งแต่ พ.ศ. 2470 โดยมีครอบครัวของนายสิงขันได้อพยพมาจากบ้านทม อำเภอตระการพืชผล 
โดย นายสิงขันได้รวบรวมสมัครพรรคพวกมาร่วมก่อสร้างบ้านเรือนขึ้นบริเวณชายฝั่งหนองน้ำ บริเวณนั้นที่มี
เต่างับอาศัยอยู ่ชุกชุม ชาวบ้านเรียกเต่าในภาษาพื ้นบ้านว่า “เต่างับ” ชาวบ้านจึงตั ้งชื ่อหมู ่บ้านว่ า         
“บ้านหนองเต่างับ” ต่อมาในปี พ.ศ. 2480 มีพ่อเมืองจากอำเภอเมืองตระการพืชผล คือ นายโฉม จงศิริยิ่ง   
มีตำแหน่งเป็นนายอำเภอในสมัยนั้น ได้เดินทางออกตรวจเยี่ยมดูแลความทุกข์สุขของชาวบ้านในหมู่บ้าน    
ต่าง ๆ ในเขตพื้นที่รับผิดชอบ และมีโอกาสได้พักค้างแรมปรึกษาข้อราชการกับผู้นำหมู่บ้านด้วยความปีติยินดี 
และความภูมิใจของชาวบ้าน จึงได้มีการจัดสำรับอาหารเลี้ยงต้อนรับนายอำเภอเดิมชาวบ้านก็ทอผ้าเป็นวิถี
ชีวิตอยู่แล้ว นายอำเภอจึงกล่าวว่าน่าจะมีการทอผ้าที่เป็นลวดลายของชุมชนเอง นางหนูขาวจึงได้คิดสร้าง
ลวดลายที่เป็นของหมู่บ้านแล้วให้ชื่อลายนี้ว่า “ลายเต่างับ” 



 
77 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 16 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2568) 
 

                  (หนูเพ็ญ โคตรขาว, 2565) 
 จากเรื่องเล่าข้างต้นแสดงให้เห็นว่า ภูมินิเวศวัฒนธรรมมีส่วนสำคัญต่อการกำหนดวิธีคิดของคน
ภายในชุมชน ขณะเดียวกันก็ฉายภาพความสัมพันธ์ระหว่างรัฐกับท้องถิ่นจนนำไปสู่การสร้างสรรค์ลวดลายผ้า
ที่ใช้สัตว์เฉพาะถิ่นคือ เต่างับ มาประกอบสร้างความหมายทางวัฒนธรรมเพื่อบ่งชี้อัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ของ
ชุมชน โดยชาวบ้านทั่วไปมักใส่ผ้าทอลายเต่างับในชีวิตประจำวัน เพื่อสื่อถึงความเป็นกลุ่มก้อนของคนภายใน
ชุมชน  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
    

  ผ้าลายเต่างับ 

 
 
 
 
 
 
 
 

     

  ผ้าลายนกยูง 
  

ภาพที่ 4 ผ้าลายเต่างบัและผ้าลายนกยูง 
 

นอกจากนี้ ยังมีตำนานลายผ้าที่สะท้อนให้เห็นถึงกระบวนการสร้างอัตลักษณ์ของคนท้องถิ่นโดยใช้
ภูมินิเวศวัฒนธรรมมาอธิบายดังปรากฏในตำนานประจำท้องถิ่นเรื่องท้าวคันธนาม ที่ปรากฏในชุมชนวัดขุม
คำและชุมชนใกล้เคียงก่อให้เกิดแรงบันดาลใจในการทอผ้าลายนกยูงขึ้น ดังเรื่องเล่าที่ว่า 

เมื่อหลายปีที่ผ่านมา ณ วัดขุมคำ มีพระสงวนเป็นเจ้าอาวาสได้นำนกยูงมาเลี้ยงไว้ในวัดเพื่อเป็นการ
อนุรักษ์สัตว์สวยงามไว้ ต่อมาเมื่อแม่เพ็ญได้ไปกราบไหว้พระพุทธรูปพระเจ้าใหญ่ขุมคำ แม่เพ็ญได้เห็นฝูง
นกยูงสวยงามจำนวนมากในบริเวณวัด แม่เพ็ญซึ่งเป็นชาวบ้านโนนสวางได้แรงบั นดาลใจเกิดความคิด
สร้างสรรค์ข้ึนจึงทอผ้าลวดลายนกยูงขึ้นและได้รับความนิยมของคนในชุมชนและนิยมทอผ้าไว้เป็นของฝากที่
ระลึกต้อนรับแขกบ้านแขกเมือง 
                    (ละออ ยะหิกา, 2565) 
 
3. การนำเสนออัตลักษณ์ท้องถิ่นผ่านลายผ้าบ้านโนนสวางด้านประเพณี พิธีกรรม และความเชื่อ 
 บ้านโนนสวางเป็นชุมชนที่มีประเพณี พิธีกรรม ตลอดจนความเชื่อที่สืบต่อกันมาแต่บรรพบุรุษจนถึง
ปัจจุบัน และถูกนำเสนอผ่านลวดลายผ้าได้อย่างโดดเด่น ซึ่งสัมพันธ์ทั้งกับพระพุทธศาสนา ตลอดจนความ
เชื่อดั้งเดิมที่ว่าด้วยอำนาจเหนือธรรมชาติที่มีบทบาทในการบันดาลความสงบสุขและความอุดมสมบูรณ์  

3.1 ลวดลายผ้าที่นำเสนอมิติด้านประเพณีของคนในชุมชน ซึ่งประเพณีถือเป็นแบบแผนหรือ
กิจกรรมที่ปฏิบัติสืบเนื่องต่อกันมาจนกลายเป็นลักษณะพิเศษที่บ่งชี้อัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์นั้น ถือได้ว่ามีส่วน
สำคัญในการสร้างสรรค์ลวดลายผ้าทอพื้นบ้าน ดังเห็นได้จากการนำเสนออัตลักษณ์ท้องถิ่นเกี่ยวกับประเพณี
ออกพรรษาและงานบุญแจกข้าว ผ่าน “ผ้าลายหอปราสาท” ที่ถูกนำมาสวมใส่ในประเพณีงานบุญเพื่อสื่อถึง



 
78 การนำเสนออัตลักษณ์ท้องถิ่นผ่านเรื่องเล่าลายผ้า บ้านโนนสวาง ตำบลโนนสวาง อำเภอกุดข้าวปุ้น จังหวัดอุบลราชธานี 

สาคร ฉลวยศร ี

ความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันของคนในชุมชนตลอดจนศรัทธาที่มีต่อพระพุทธศาสนา ดังที่มาของลวดลายผ้า 
ดังนี้ 
 “ลายหอปราสาท เกิดจากชาวบ้านมีความเชื่อว่าวันออกพรรษามีการทำต้นเทียนไปถวายที่วัด 
เพื่อให้เกิดอานิสงส์ผลแห่งกุศลผลบุญแก่ตัว และครอบครัวให้อยู่ดีมีสุข ซึ่งเป็นประเพณีที่สำคัญของชาวพุทธ
ที่สืบทอดกันมาที่ชาวบ้านได้นิยมทำหอปราสาทผึ้งขึ้น ซึ่งเป็นประเพณีและพิธีกรรม จัดขึ้นในเทศกาลออก
พรรษาและงานบุญแจกข้าวเพื่ออุทิศส่วนกุศลแก่ผู้ถึงแก่กรรม โดยบรรพบุรุษของแม่หนูเพ็ญ โคตรขาว ได้มี
การสร้างสรรค์ลายผ้าขึ้นมาใช้ในงานนี้ เชื่อกันว่างานแห่ปราสาทผึ้ง ในเทศกาลออกพรรษาของชาวอีสานเชื่อ
กันว่าการทำบุญในวันออกพรรษาหรือวันเทโวโรหนะ (วันพระพุทธเจ้าเปิดโลก) เป็นวันที่พระพุทธเจ้าตรัสว่า
โลกทั้งสาม (มนุษย์โลก เทวโลก ยมโลก) จะมองเห็นความเป็นอยู่ซึ่งกันและกัน และโดยพุทธานุภาพแห่งพระ
สัมมาสัมพุทธเจ้า ชาวบ้านได้เห็นหอผึ้งที่ตน ทำถวาย ชาวคุ้มต่าง ๆ จึงได้พากันจัดทำมาถวายเป็นประเพณี
ทุกปี รูปแบบปราสาท  ทรงโบราณเป็นทรงตะลุ่ม การนำหอผึ้งมาถวายเป็นพุทธบูชารอยพระพุทธบาทย่อม
เป็นสิริมงคลแก่ตนเอง เป็นการทำบุญกุศลในช่วงเทศกาลออกพรรษา บรรดาญาติพี่น้องที่อยู่ห่างไกลได้มา
พบกัน หลังจากหว่านกล้าปักดำแล้วยังได้จัดประเพณีแข่งเรือของคุ้มวัดต่าง ๆ ให้สนุกสนาน ทำให้ชาวบ้าน
ได้มีโอกาสทำบุญร่วมกัน ส่วนในงานบุญแจกข้าวเพื่ออุทิศส่วนกุศลแก่ผู้ถึงแก่กรรม ชาวบ้านจะทำต้นดอกผึ้ง
ถวายพระสงฆ์ ต้นผึ้งหรือหอผึ้ง ชาวอีสานในบางท้องถิ่นที่เชื่อกันว่าการทำต้นผึ้ง ดอกผึ้ง ทำเพื่อเป็นพุทธ
บูชาให้กุศลแก่ผู้ล่วงลับไปแล้ว ดังนั้นเมื่อมีญาติพี่น้อง เพื่อนฝูงในหมู่บ้านถึงแก่กรรมลงจึงพากันไปช่วยงาน
ศพเท่าที่จะช่วยงานได้ ดังมีคำกล่าวว่า “ผู้หญิงห่อข้าวต้ม ตัดตอก บีบข้าวปุ้น ผู้ชายคือ นายสวน โคตรขาว 
หักหอผึ้ง” คำว่า หักหอผึ้ง ก็คือ การหักตอกทำต้นผึ้งนั่นเอง กล่าวกันว่าในการไปช่วยงานศพหรืองานบุญ
แจกข้าวนั้นผู้ชายจะต้องนำพร้าติดตัวมาด้วย ทั้งนี้เพราะใช้ทำงานทุกอย่างนับแต่ถากไม้ตัดฟืนและจักตอกทำ
ต้นผึ้ง หอผึ้ง ต้นผึ้ง ทำจากต้นกล้วยขนาดเล็ก ตัดให้ยาวพอสมควรแต่งลำต้น ก้านทำขาหยั่งสามขาให้ยึดต้น
กล้วยเข้าไว้เพื่อตั้งได้ จากนั้นจะนำขี้ผึ้งมาเคี่ยวให้หลอมเหลวเพื่อใส่ลงในแม่พิมพ์ แม่พิมพ์ทำจากผลไม้ เช่น 
ผลสิมลี (สิมพี ส้มพอดี โพธิสะเล) นอกจากนี้ยังอาจให้ผลมะละกอขนาดเล็กคว้านภายในแต่งให้เป็นดอกเป็น
แฉกตามต้องการ จากนั้น ก็นำมาพิมพ์จุ่มขี้ผึ้งแล้วยกขึ้น นำไปแช่น้ำขี้ผึ้งจะหลุดออกจากพิมพ์เป็นดอกดวง
ตามแบบแม่พิมพ์  ก่อนนำดอกผึ้งไปติดที่ก้านกล้วย ต้นกล้วย ช่างทำต้นผึ้งจะหั่นหัวขมิ้นให้เป็นแว่นกลมใช้
ไม้กลัดเสียบแว่นขมิ้นรองดอกผึ้ง เพื่อมิให้ดอกผึ้งอ่อนตัวจนเสียรูปทรง การทำต้นผึ้งจะทำให้เสร็จก่อนวัน
เก็บอัฐิธาตุผู้ตาย ในวันเก็บอัฐิ ญาติพี่น้องจะนำต้นผึ้งไปด้วย หลังจากใช้ก้านกล้วยคีบอัฐิมาทำเป็นรูปคนกลบั
ธาตุ ก็จะนำต้นผึ้งมาวางทีก่องอัฐิ พระสงฆ์ชักบังสุกุลกลบธาตุ ก่อนที่จะนำอัฐิไปบรรจุในสถานทีอั่นเหมาะสม
ต่อไป ต้นผึ้งจึงให้เพื่อพิธีกรรมดังกล่าวหอผึ้งมีความเกี่ยวพันกับต้นผึ้งอย่างใกล้ชิด  และเป็นต้นกำเนิดของ
การแห่ปราสาทผึ้งในปัจจุบัน หอผึ้งมีลักษณะเป็นทรงตะลุ่ม ทำโครงด้วยไม้ไผ่ จักตอกผูกเสริมด้วยกาบกล้วย 
ก้านกล้วย โครงหอผึ้งจะทำเป็นรูปสี่เหลี่ยม 2 ชั้นต่อกัน คล้ายเอวขันหรือเอวพานภายในโครงไม้จะโปร่ง 
เพื่อให้บรรจุเครื่องอัฐบริขารได้ทั้ง 2 ชั้น เป็นที่สังเกตว่าหอผึ้งจะมี 2 รูปแบบ ต่างกันเล็กน้อย คือ บางแห่ง
ทำหอ 2 ชั้น มีขนาดไล่เลี่ยกันแต่บางแห่งทำชั้นล่างใหญ่กว้าง  ชั้นบนเหนือเอวขันทำทรงขนาดเล็กใหร้ับกับ
ฐานล่างให้ดูพองาม การประดับหอผึ้ง และยังนิยมประดับดอกผึ้งตามโครงกาบกล้วย ยังไม่เน้นความงดงาม
ของลายหยวกกล้วยเป็นสำคัญ หอผึ้งดังกล่าวจะทำให้เป็นคานหาม เพื่อใช้แห่ไปถวายวัดส่วนประกอบสำคัญ
ยังเป็นโครงซึ่งทำด้วยตอกไม้ไผ่อยู่ จึงยังเรียกการทำหอผึ้ง แต่เดิมก็ยังคงทำควบคู่ไปกับการทำต้นผึ้ง 
กล่าวคือ ประเพณีชาวอีสาน ถือว่าเมื่อถึงวันทำบุญถวายทานแก่ผู้ตายในงานแจกข้าว เมื่อถวายภัตตาหารแก่
พระสงฆ์แล้วก็ถวายหอผึ้งเพื่ออุทิศส่วนกุศลแก่ผู้ถึง แก่กรรม มีคำถวายถึงปราสาทผึ้งตอนหนึ่งว่า “อิมานะ 
มะยัง ภัณเต มธุบุปผะ ปะสาทัง” แม้ว่าการถวายหอผึ้งจะกระทำอยู่ในงานแจกข้าว แต่ชาวอีสานในหมู่บ้าน
ต่าง ๆ ก็ยังถือว่าควรจัดงานอุทิศส่วนกุศลให้ผู ้ถึงแก่กรรมในช่วงวันออกพรรษาดังนั้นจึงนิยมหากิ่งไม้      



 
79 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 16 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2568) 
 

หนามไผ่ มาสุมบริเวณที่เผาศพ เพื่อไม่ให้สัตว์มาขุดคุ้ยพร้อมปักไม้กั้นรั้วคอกไว้ เมื่อออกพรรษาวันมหา
ปวารณาจึงทำบุญแจกข้าว โดยเลือกเอาวันขึ้น 15 ค่ำ หรือ แรม 1 ค่ำ ในเวลาเย็นจึงทำพิธี แจกข้าว พอถึง
เวลาเย็นชาวบ้านจงึแห่หอผึ้งไปยังวัดที่กำหนด ตำบลหนึ่งมักกำหนดวัดสำคัญ ๆ เป็นที่หมายชาวบ้านจะสรา้ง
ตูบผาม ปะรำพิธีไว้รับขบวนแห่ ซึ่งประกอบด้วยขบวนฆ้อง กลองนำหน้า ขบวนกองบัง (บังสุกุล) หรือขบวน
อัฐิผู้ตาย ขบวนหอผึ้ง ขบวนต้นกัลปพฤกษ์การถวายหอผึ้ง แก่ภิกษุสงฆ์ไม่มีกฎเกณฑ์ว่าจะทำหอผึ้งจำนวนกี่
หอบางแห่งลูกหลานผู้ตายก็จะทำเป็นของตนเองคนละ 1 ห่อ บางแห่งถือว่าจะต้องช่วยกันทำถวายพระสงฆ์
ให้ครบทุกวัดที่นิมนต์มาสวดมนต์เย็น การฉลองหอผึ้งหลังจากสวดมนต์เย็นมีเทศนาให้เกิดบุญกุศลแล้วมีการ
ฉลองสนุกสนานรื่นเริง วันรุ่งเช้าจึงถวายอาหารพระสงฆ์ แล้วถวายหอผึ้งเป็นเสร็จพิธี ซึ่งเหตุที่ทำให้คนโบ
ราญนิยมทอผ้าไว้ใส่ในวันออกเป็นลวดลายหอปราสาทนั่นเอง  
                  (หนูเพ็ญ โคตรขาว, 2565) 

จากเรื ่องเล่าข้างต้นแสดงให้เห็นว่า การดำเนินชีวิตของชาวบ้านโนนสวางมีความเกี่ยวพันกับ
พระพุทธศาสนาและมีวิถีปฏิบัติร่วมกันในด้านขนบธรรมเนียมประเพณีอย่างแนบแน่น โดยเฉพาะอย่างยิ่ง
ประเพณีเกี่ยวกับชีวิตที่ผู้คนให้ความสำคัญกับการอุทิศส่วนกุศลให้กับบรรพบุรุษที่ล่วงลับ ด้วยเหตุนี้ ผ้าลาย
หอปราสาทจึงกลายเป็นสัญลักษณ์ในงานประเพณีออกพรรษาที่จะขาดเสียมิได้  
 
 
 
 
 
 
 

 

ผ้าลายหอปราสาท 

 
 
 
 
 
 

 

ผ้าลายรวงข้าว 
 

ภาพที่ 5 ผ้าลายหอปราสาทและผ้าลายรวงขา้ว 
 

3.2 ลวดลายผ้าที่นำเสนอมิติด้านพิธีกรรมของคนในชุมชน ซึ่งพิธีกรรม หมายถึง กฎเกณฑ์ต่าง ๆ 
ของความประพฤติที่กำหนดความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับสิ่งศักดิ์สิทธิ ์ (Durkheim, 1951) ลักษณะ
เดียวกันนี้ จารุวรรณ ธรรมวัตร ได้กล่าวถึงพิธีกรรมว่ามีความสัมพันธ์กับความเชื่อ เพราะพิธีกรรมต้องมี
ความเชื ่อเป็นพื ้นฐานของการกระทำ พิธ ีกรรมในสังคมไทยมีอยู ่ 2 ประเภท คือ พิธ ีกรรมส่วนร่วม              
มีแบบแผนการกระทำคล้ายคลึงกันทั้งประเทศกับพิธีกรรมจำเฉพาะถิ่น มีแบบแผนการกระทำเป็นเอกลักษณ์
เฉพาะถิ่นใดถิ่นหนึ่ง แต่องค์ประกอบของพิธีกรรม ทั้งสองประเภทเหมือนกัน คือ มีความเชื่อเป็นรากฐาน
การกระทำ ผู้ประกอบพิธี อุปกรณ์ในพิธี วิธีดำเนินการ และผู้ร่วมพิธี 

การนำเสนออัตลักษณ์ท้องถิ่นด้านพิธีกรรม ได้ปรากฏอย่างโดดเด่นผ่าน “ผ้าลายรวงข้าว” ซึ่งลาย
ผ้านี้เกิดจากการดำเนินวิถีชีวิตของชาวบ้านโนนสวาง ที่ยึดถือปฏิบัติตามความเชื่อของคนอีสานเมื่อถึงฤดูการ
ทำไร่ไถนา ชาวบ้านจะทำบุญเลี้ยงผีตาแฮก เป็นผีประจำท้องไร่ท้องนา ถือกันว่าเป็นผีที่ปกปักรักษาพืชสวน
ไร่นา และทำให้ข้าวกล้าเจริญงอกงาม อุดมสมบูรณ์ การทำนาจะได้ผลดี จึงมีการเซ่นไหว้ผีตาแฮกทุกปี ปีละ 
2 ครั้ง คือ ก่อนลงมือปักดำ และหลังการเก็บเกี่ยว ฉะนั้นในที่นาของแต่ละคนจะมีพื้นที่ให้ผีตาแฮกอยู่        
ซึ่งบางคนอาจปลูกกระท่อมหลังเล็ก ๆ บางคนจะปักเสาเป็นสัญลักษณ์ว่าที่ตรงนี้คือที่อยู่ของผีตาแฮก หรือ



 
80 การนำเสนออัตลักษณ์ท้องถิ่นผ่านเรื่องเล่าลายผ้า บ้านโนนสวาง ตำบลโนนสวาง อำเภอกุดข้าวปุ้น จังหวัดอุบลราชธานี 

สาคร ฉลวยศร ี

บางแห่งจะทำรั้วถี่ ๆ ล้อมบริเวณใดบริเวณหนึ่งไว้ ซึ ่งชาวบ้านจะทราบดีถึงที่อยู ่ของผีตาแฮกนี้ ดังนั้น 
ชาวบ้านจึงได้ผลิตผ้าทอลายรวงข้าวขึ้นเพื่อสวมใส่ในพิธีเลี้ยง ผีตาแฮกเพื่อแสดงให้เห็นถึงความเป็นอัต
ลักษณ์ของชุมชน และเพื่อความความเคารพต่อผีตาแฮกหรือผีไร่ผีนา ขณะที่ในยามเพาะปลูกหว่านข้าว 
ชาวบ้านก็จะนิยมสวมใส่ผ้าลายนี้เช่นกัน ด้วยมีความเชื่อว่าข้าวที่หว่านจะได้งอกงามอุดมสมบูรณ์ ดังที่มา
ของลวดลายผ้า ดังนี้ 

“ลายรวงข้าวเกิดจากชาวนาที่นับถือพิธีเลี้ยงผีตาแฮกเป็นผีประจำท้องถิ่นท้องไร่ท้องนา ซึ่งชาวบ้าน
จะเลี้ยงทุกปี ปีละ 2 คร้ัง ทุกปีก่อนปักดำ ผ้าผืนที่ใส่ปลูกพืชทำนาของชาวนา ชาวบ้านก็มีทอผ้าไว้ก่อนลงนา
ควรทอผ้าซิ่นนี้ไว้ใช้ทุกปี เพื่อใส่ในการทำพิธีเลี้ยงผีตาแฮก เพื่อพืชผลจะสมบูรณ์ ทุกประการ ถ้าใส่ปลูกขา้ว 
ปลูกพืชผัก จะได้รับคำอวยพรจากแม่เจ้าธรณี เม็ดข้าวสาร ที่คนเก่าแก่มัดหมี่  ใส่ในการไหว้ผีตาแฮก เพื่อให้
ฝนตกลงมาให้ชาวนาได้ทำนาไถหว่าน แฮกนาขวัญมีทุกบ้านโบราญได้กล่าวมา มีวาสนาได้นำเอาซิ่นลายมา
สวมใส่ ยามทำนาปลูกพืชไม้งามได้กว่าเดิมข้าวก็ได้เพิ่มยามทำนาไถหว่านคนอีสานบ่ขี้ค้านลูกหลานได้สืบต่อ
ทุกปี เป็นที่พระแม่ธรณีโปรดปรานที่สุด”  

       (หนูเพ็ญ โครตขาว, 2565) 
จากข้อความข้างต้นแสดงให้เห็นว่า เนื้อหาของพิธีกรรมและความเชื่อลวดลายผ้าของชาวบ้านโนน

สวางนั้น ได้นำเสนอให้เห็นถึง วิถีชีวิตของชาวบ้านความเชื่อที่มีต่อผีตาแฮก ก่อให้เกิดพิธีกรรมการเลี้ยงผี
ตาแฮกก่อนที่จะมีการปักดำเพื่อให้ข้าวมีความอุดมสมบูรณ์ มีการเล่าเรื่องผ่านเล่า ลายผ้าการเลี้ยงผีตาแฮก
เป็นผีประจำท้องไร่ท้องนา ถือกันว่าเป็นผีที่ปกปักรักษาพืชสวนไร่นา และทำให้ข้าวกล้า ซึ่งชาวบ้านได้
เตรียมการทอผ้าในการสวมใส่ในวันทำพิธีเชื่อกันว่าการใส่ผ้าลายรวงข้าวในการทำพิธีจะทำให้นาข้าวเจริญ
งอกงาม อุดมสมบูรณ์ การทำนาจะได้ผลดี  
 3.3 ลวดลายผ้าที่นำเสนอมิติเรื ่องความเชื่อของคนในชุมชน ซึ่งความเชื่อถือเป็นระบบคิดที่มี
ความสัมพันธ์กับวัฒนธรรม ตลอดจนศาสนา และพิธีกรรมอย่างแนบแน่น จากการศึกษาลวดลายผ้าในชุมชน
บ้านโนนสวางจะเห็นได้ว่า การสร้างสรรค์ลายผ้ามีที ่มาทั้งจากความเชื่อดั้งเดิม ความเชื่ อที่สัมพันธ์กับ
ธรรมชาติและพฤติกรรมของสัตว์ที่สื่อความหมายด้านความอุดมสมสมบูรณ์ ตลอดจนความเชื่อเรื่องความรัก
ที่มั่นคงและการมีอายุยืนยาว 
 ทั้งนี้ “ผ้าลายนาคคู่” และ “ผ้าลายพญานาค” ถือเป็นลายผ้าที่ได้เกิดการสร้างสรรค์ขึ้นภายใต้
ความเชื่อเรื่องพญานาคอันจัดเป็นความเชื่อดั้งเดิมที่สัมพันธ์กับพระพุทธศาสนาภายในชุมชน โดย วัฒนะ 
จูฑะวิภาต (2555) ได้กล่าวถึงผ้าลายพญานาคว่า เป็นลายที่เกิดทางอิทธิพลทางศาสนาซึ่งกระจายอยู่ใน
ประเทศลุ่มแม่น้ำโขง ชาวบ้านมีความเชื่อว่า นาคเป็นเจ้าแห่งงูทั้งหลายที่นำความอุดมสมบูรณ์มาให้กับ
ชาวโลก ฉะนั้นใครสามารถทำลายเป็นรูปพญานาคได้คนนั้นจะได้รับการยกย่องว่าเป็นตัวแทนของความอุดม
สมบูรณ์ การทำลายพญานาคมีแต่คนที่มีอายุเท่านั้นที่สามารถทำได้เพราะเป็นที่เคารพและยำเกรงของคน
ทั่วไป  
 สำหรับชาวบ้านโนนสวาง ทอผ้าลายนาคคู่ไว้สวมใส่ในงานบุญช่วงเทศกาลเข้าพรรษาตามความเชื่อ
เรื่องนาคว่า นาคเป็นสัตว์ศักดิ์สิทธิ์ที่เป็นสัญลักษณ์แห่งความอุดมสมบูรณ์ กล่าวคือ พญานาคเป็นผู้กำหนด
ฝนให้ตกตามฤดูกาล ถ้าใครสามารถทำลายผ้าเป็นรูปพญานาคได้คนได้คนนั้นจะได้รับยกย่องว่าเป็นตัวแทน
ของความอุดมสมบูรณ์ ด้วยเหตุนี้ชาวบ้านจึงมีการสวมใส่ผ้าลายนาคคู่ในช่วงฤดูฝนหรือสวมใส่ในช่วงงาน
บวชเพื่อระลึกถึงคุณความดีของพระยานาคนั่นเอง วิถีชีวิตของชาวบ้านจึงดูเหมือนมีกรอบในการดำเนินชีวิต
กลายเป็นอัตลักษณ์ในการใช้สอยผ้าให้ถูกต้องตามกาลเทศะที่มีลักษณะพิเศษเฉพาะกลุ่มชนของตนเอง 
 



 
81 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 16 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2568) 
 

 
 
 
 
 
 

 

 
ผ้าลายนาคคู่ 

 
 
 
 
 
 
 

 
ผ้าลายพญานาค 

 

ภาพที่ 6 ผ้าลายนาคคู่และผ้าลายพญานาค 
 
 ทั้งนี้ ในส่วนของ “ผ้าลายพญานาค” นั้น ก็ได้ปรากฏเรื่องเล่าชุมชนที่สัมพันธ์กับพื้นที่แม่น้ำ ทั้งยัง
ฉายภาพให้เห็นวิธีคิดร่วมเกี่ยวกับความเชื่อเรื่องนาคของผู้คนในชุมชนสองฝั่งโขงที่ให้ความสำคัญกับความ
อุดมสมบูรณ์เนื่องจากเป็นชุมชนที่มีวัฒนธรรมข้าวเป็นหลัก ดังที่มาของลวดลายผ้า ดังนี้ 

“เกิดขึ้นจากในยุคสมัยก่อน นิยมผ้ามัดหมี่ลายพญานาค ซึ่งมีความเชื่อของชาวอีสานว่า  พญานาค 
นาคเป็นเจ้าแห่งงูทั้งหลายที่นำความอุดมสมบูรณ์มาให้แก่ชาวโลก กล่าวคือ พญานาคเป็นผู้กำหนดฝนใหต้ก
ตามฤดูกาล ถ้าใครสามารถทำลายผ้าเป็นรูปพญานาคได้คนนั้น จะได้รับการยกย่องว่า เป็นตัวแทนของความ
อุดมสมบูรณ์ ซึ่งการทำลวดลายพญานาคนี้ชาวบ้านเชื่อกันว่าจะมีแต่คนสูงอายุเท่านั้นที่จะสามารถทำได้ 
เพราะชาวบ้านถือกันว่าเป็นคนที่เคารพนับถือของคนทั่วไปเปรียบเสมือนพญานาค ลายพญานาคนี้ทอขึ้น
ถวายในเทศกาลงานบุญต่าง ๆ เท่านั้น 

ในปี พ.ศ. 2527 เกิดเรื่องขึ้นกับชาวบ้านมีข่าวเล่าขานกัน ว่าพ่อสอนซึ่งเป็นชาวบ้านโนนสวางได้
ออกไปหาปลาที่ริมโขง ซึ่งนั่งเรือหาปลาเคยเห็นพญานาคคู่หนึ่ง ขึ้นมาเคียงคู่กันตรงหน้าวัดโพธิ์ ในปัจจุบัน
เขาจึงเล่าความมาบอกกล่าว จากชาวฝั่งโขงว่าภาพพญานาคเกี้ยวกันให้ชาวบ้านดู พอตนกับมาถึงบ้านก็ได้
เล่าให้ภรรยาชื่อว่าติ๋วฟังซึ่งภรรยาตนเป็นช่างทอผ้าก็ได้พูดถึงเรื่องพญานาคกันพักใหญ่ว่าพญานาคนั้นเป็น
สัญญาณของพญานาคขึ้นมาบอกกล่าวว่าฝนจะตกตามฤดูกาล ชาวบ้านโนนสวางมีความเชื่อเรื่อพญานาค
เพราะเป็นผู้ให้ความอุดมสมบูรณ์แก่ชาวอีสาน แม่ตุ่ยจึงมีความคิดสร้างสรรค์และความตั้งใจสร้างลวดลายผ้า
ขึ้นมาให้ลูกหลานไว้ดูแทนคำบอกเล่าเร่ืองลวดลายพญานาคให้คนได้เคารพกราบไหว้   
                            (หนูเพ็ญ โคตรขาว, 2565) 
 จะเห็นได้ว่า ความเชื่อเป็นธรรมชาติที่เกิดขึ้นกับมนุษย์ที่แสดงให้เห็นถึง เรื่องราวความเชื่อของ
พญานาคและถือเป็นวัฒนธรรมของมนุษย์อย่างหนึ่ง การดำรงชีวิตของมนุษย์ในสมัยโบราณที่มีความเชื่อใน
เรื่องนาค ความเชื่อจึงเกิดจากการเกิดขึ้น และการเปลี่ยนแปลงของธรรมชาติที่ มนุษย์เชื่อกันว่าเป็นการ
บันดาลให้เกิดขึ้นจากอำนาจของเทวดา พระเจ้า หรือภูตผีปีศาจ ดังนั้นเกิดปรากฏการณ์ต่าง ๆ ขึ้น เช่น         
ฝนตก ฟ้าร้อง ฟ้าผ่า แผ่นดินไหว และวาตภัยขึ้น ล้วนเป็นสิ่งที่มีอิทธิพลต่อชีวิตหรือความเป็นอยู่ของมนุษย์ 
ซึ่งยากที่จะป้องกันหรือแก้ไขได้ด้วยตัวเอง   
 ดังนั้น ชาวบ้านโนนสวางดำเนินชีวิตที่เกี่ยวข้องกับการใช้สอยผ้าลายนาคนี้อยู่ 2 ลักษณะ คือ    
การทอผ้าลายพญานาคเพื่อสวมใส่ในงานบุญเท่านั้น ประการต่อมาผ้าทอลายพญานาคที่ชาวบ้านทอนั้น 
มักจะนำไปถวายพระในวัด เพื่อให้พระได้มีผ้าห่อพระคัมภีร์หรือกัณฑ์เทศน์ ตามความเชื่อว่าเมื่อถวายแล้ว



 
82 การนำเสนออัตลักษณ์ท้องถิ่นผ่านเรื่องเล่าลายผ้า บ้านโนนสวาง ตำบลโนนสวาง อำเภอกุดข้าวปุ้น จังหวัดอุบลราชธานี 

สาคร ฉลวยศร ี

พญานาคจะได้ส่วนบุญส่วนกุศลด้วย เพราะพญานาค คือ ผู้ค้ำชูพระพุทธศาสนามาตั้งแต่สมัยพุทธกาล 
ดังนั้น การสวมใส่ผ้าลายนาคคู่ก็ดี ลายพญานาคก็ดี ชาวบ้านจะสวมใส่ในงานบุญทางพระพุทธศาสนาเท่านั้น 
 นอกจากนี้ ยังพบว่าชาวบ้านโนนสวางยังคงมีความเชื่อต่อปรากฏการณ์ธรรมชาติ กล่าวคือ ตามวิถี
การดำเนินชีวิตของชาวนาชาวไร่ของคนอีสาน เมื่อยามตะวันพลบค่ำหากปรากฏว่ามีแมลงปอบินว่อนเต็ม
ท้องฟ้า คนอีสานมักมีความเชื่อว่าปีนั้น ๆ ดินน้ำจะอุดมสมบูรณ์ การเพาะปลูกจะได้ผลผลิ ตดี ดังที่มาของ
ลวดลายผ้า ดังนี้ 

“ผ้าทอลายแมลงปอนี้ เกิดจากชาวบ้านได้เห็นปรากฏการณ์ทางธรรมชาติ แมลงปอบินเต็มท้องฟ้า
เล่าโดย นางบุญเยี่ยม ไทยสะเทือน อายุ 73 ปี ชาวบ้านโนนสวาง อำเภอกุดข้าวปุ้น จังหวัดอุบลราชธานี 
ผู้เห็นเหตุการณ์นี้ลายแมลงปอ คือ ตัวแทนความอุดมสมบูรณ์ชาวบ้านโนนสวางเชื่อกันว่าแมลงปอออกมาบิน
วอนเต็มฟ้า เป็นการคาดเดาว่าจะเกิดฝนพายุในแต่ละปี แม่หนูขาวได้สร้างสรรค์ในการมัดมีลายแมลงปอ
ขึ้นมาเพื่อไว้ใช้ในชีวิตประจำวัน”  

        (หนูเพ็ญ โคตรขาว, 2565) 
 
 
 
 
 
 
   
 

 
ผ้าลายแมลงปอ 

 
 
 
 
 
 
 

 

ผ้าลายซุ้มราตรี 
 

ภาพที่ 7 ผ้าลายแมลงปอและผา้ลายซุ้มราตร ี
 
 ด้วยเหตุดังกล่าว แสดงให้เห็นว่าชาวบ้านโนนสวางได้ทอผ้าตามภูมิปัญญาของตนเอง โดยมีนัยยะ
แฝงที่ต้องการสื่อให้ทราบถึงวิถีชีวิตความเชื่อของผู้คนที่แฝงมากับลวดลายผ้า สำหรับผ้าลายแมลงปอนี้ 
ชาวบ้านโนนสวางได้ทอไว้สวมใส่ในการดำเนินชีวิตประจำวัน   
 ลายซุ้มราตรี   

ความเชื่อในลวดลายผ้าที่ชาวบ้านโนนสวางสร้างขึ้นจากธรรมชาติ คือ ลายซุ้มราตรี โดยมีแนวคิด
จากพิธีกรรมแต่งงาน ซึ่งในพิธีกรรมงานแต่งงาน สิ่งหนึ่งที่ปรากฏในงานแต่งงานก็คือ ซุ้มดอกไม้ ซึ่งเกิดจาก
การนำดอกไม้นานาพันธุ ์มาจัดซุ ้มให้สวยงาม ให้แขกผู ้ที ่มาร่วมงานได้ถ่ายรู ปคู ่กับคู ่บ่าวสาวนั ่นเอง          
ด้วยแนวคิดดังกล่าว ชาวบ้านโนนสวางจึงเกิดแนวคิดที่จะผลิตผ้าทอขึ้นมาเพื่อใช้สวมใส่ไปในงานแต่งงาน
โดยเฉพาะ ดังนั้น ชาวบ้านจึงมีความคิดในการทำลวดลายคล้ายกับจัดซุ้มดอกไม้ เพื่อสวมใส่ไปในงาน
แต่งงานของสมาชิกในชุมชนนั่นเอง ด้วยเหตุนี้ เมื่อมีงานแต่งงานคราวใด ชาวบ้านโนนสวางจึงสวมใส่ผ้าทอ
ลายซุ้มราตรีไปร่วมงาน เพราะเชื่อในการสวมใส่ว่าหากใส่ไปในงานแต่งงานก็จะเหมาะสมยิ่ง จึงเกิดเป็น
วัฒนธรรมของชุมชน เป็นเอกลักษณ์ของชุมชนตนเองจนเป็นที่รู้จักกันในชุมชนละแวกนั้น ดังมีเรื่องเล่าที่มา
ของลายซุ้มราตรีที่ว่า “เกิดจากชาวบ้านในสมัยโบราณมีความเชื่อกันว่าการทอผ้าลายซุ้มราตรีที่เป็นรูป



 
83 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 16 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2568) 
 

ลวดลายดอกไม้นานาพันธุ์ การใส่ผ้าลายซุ้มราตรีไปร่วมงานพิธีมงคลสมรสนั้น คนโบราณเชื่อกันว่าทำให้เกิด
ความรักที่สวยบานดั่งดอกไม้ ความรักมั่งคง จึงได้มีการสืบทอดมาจนถึงปัจจุบันนี้ในชีวิตประจำ”  
                          (ไพบูลย์ รวยทรัพย์, 2565) 

จากข้อความข้างต้นลายซุ่มราตรีเป็นการแสดงถึงความเชื่อในการแต่งกายในงานแต่ง เพื่อเป็นความ
มีสิริมงคลยังรวมไปถึงลักษณะของวัตถุชิ้นต่าง ๆ ด้วย เช่น ผ้าที่ทอเป็นเส้นไหม้ที่สาวในการทอผ้าที่นิยมเป็น
เส้นทอง  เพราะเส้นที่ต่อกันยาวหมายถึงอายุที่ยืนยาว หรือดอกไม้ที่มี กลิ่นหอมอย่างดอกราตรีอันสื่อถึง
ความรักที่หวานชื่น ชาวบ้านจึงมีการสร้างสรรค์ผ้าลายซุ้มราตรีขึ้นและนิยมใช้กันในพิธีมงคลสมรส 
 เรื ่องเล่าดังกล่าวมาทั้งหมดนี้ แสดงให้เห็นการดำเนินชีวิตของผู ้คนบ้านโนนสวางนั้นมีความ
เก่ียวข้องกับลวดลายผ้าที่ทอ แสดงให้เห็นถึงความเป็นเอกลักษณ์เฉพาะกลุ่มหรือชุมชนของตนเอง    
 
บทสรุป 

การศึกษาอัตลักษณ์ท้องถิ่นผ่านเรื่องเล่าลายผ้าบ้านโนนสวาง ตำบลโนนสวาง อำเภอกุดข้าวปุ้น 
จังหวัดอุบลราชธานี โดยใช้ระเบียบวิธีทางคติชนวิทยาและมานุษยวิทยาด้วยการสัมภาษณ์ช่างทอผ้าและ
ปราชญ์ชาวบ้าน พบว่า มี 3 ด้าน คือ 1) การนำเสนออัตลักษณ์ท้องถิ่น ในตำนานลายผ้าด้านวิถีชีวิต พบว่ามี
การทอผ้าสวมใส่ในการดำเนินชีวิตในโอกาสต่าง ๆ ซึ่งเป็นลวดลายที่มีเรื่องเล่ามาจากวิถีในการดำเนินชีวิต
ก่อให้เกิดแนวคิดถักทอลวดลายผ้าอันเป็นอัตลักษณ์ของชุมชน มีจำนวน 5 ลาย ได้แก่ ลายฮั้วอ้อมบ้าน ลาย
ตุ้มโฮม ลายดอกตำลึง ลายตะขอเบ็ด และลายดอกพิกุล 2) การนำเสนออัตลักษณ์ท้องถิ่นในตำนานลายผ้า
ด้านภูมินิเวศวัฒนธรรม ซึ่งเป็นลวดลายผ้าที่ถักทอขึ้นโดยได้รับแรงบันดาลใจจากสภาพภูมินิเวศและ
วัฒนธรรม พบว่ามีจำนวน 3 ลาย ได้แก่ ลายเต่างับ ลายนกยูง และลายดาวลูกไก่ 3) การนำเสนออัตลักษณ์
ท้องถิ่นด้านประเพณี พิธีกรรม ความเชื่อ ซึ่งเป็นลวดลายผ้าที่ได้รับแรงบันดาลใจจากประเพณีพิธีกรรม 
ความเชื่อของผู้คนในชุมชน มีจำนวน 6 ลาย ได้แก่ ลายหอปราสาท ลายรวงข้าวลายนาคคู่ ลายพญานาค 
ลายแมลงปอ และลายซุ้มราตรี ซึ่งลวดลายผ้าทอทั้งหมดนี้ถือได้ว่าเป็น ภูมิปัญญาท้องถิ่นที่ถูกผลิตขึ้นภายใต้
บริบททางวัฒนธรรมของคนในชุมชนที่นอกจากจะมีจุดมุ่งหมายเพื่อประโยชนใ์นเชิงใช้สอยแล้ว ผ้าทอเหล่านี้
ยังมีความสวยงาม และถูกประกอบสร้างความหมายทางวัฒนธรรมอันเป็นอัตลักษณ์ของกลุ่มชนด้วย 
 
อภิปรายผล 
 ผลจากการศึกษาอัตลักษณ์ท้องถิ่นผ่านเรื่องเล่าลายผ้าบ้านโนนสวาง ตำบลโนนสวาง อำเภอกุด
ข้าวปุ้น จังหวัดอุบลราชธานี ทำให้ทราบว่าลวดลายผ้าต่าง ๆ นั้นมีที่มาจากบริบททางสังคมวิถีชวีิต คติ ความ
เชื่อ ประเพณีพิธีกรรม และภูมินิเวศวัฒนธรรมก่อให้เกิดแรงบันดาลใจในการสร้างสรรค์ลวดลายผ้าที่ เป็น
เอกลักษณ์ของชุมชน เพื่อใช้ในการดำรงชีวิตตามฮีต 12 คอง 14 ของชาวบ้านโนนสวาง โดยชาวบ้านจะ
พร้อมใจกันสวมใส่ผ้าทอที่มีลวดลายตรงกับคติ ความเชื่อ ประเพณี พิธีกรรมต่าง ๆ ของคนในชุมชน ดังเช่น 
ลายนาคคู่ใช้สวมใส่ในงานประเพณีเข้าพรรษาและการทำบุญตลอดเทศกาลเข้าพรรษา การสวมใส่ผ้าลายรวง
ข้าวในการประกอบพิธีกรรมเลี้ยงผีตาแฮก การสวมใส่ผ้าลายซุ้มราตรีในประเพณีแต่งงาน เป็นต้น โดยถือ
เป็นแนวทางในการปฏิบัติร่วมกันของชุมชนจนกลายเป็นอัตลักษณ์ของชุมชน ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ 
ประไพรศรี สร้อยคำ (2536) ที่กล่าวไว้ว่า การใช้ผ้า การทอผ้าเกิดจากอิทธิพลความเชื่อในขนบธรรมเนียม
ประเพณี พิธีกรรม และข้อคะลำที่สืบทอดจากบรรพบุรุษ ซึ่งเชื่อกันว่าการทอผ้า และการใช้ผ้าที่ถูกต้องตาม
ประเพณี พิธีกรรมและข้อคะลำแล้วจะมีความสุข และความเจริญรุ่งเรืองในชีวิต   
 
 



 
84 การนำเสนออัตลักษณ์ท้องถิ่นผ่านเรื่องเล่าลายผ้า บ้านโนนสวาง ตำบลโนนสวาง อำเภอกุดข้าวปุ้น จังหวัดอุบลราชธานี 

สาคร ฉลวยศร ี

เอกสารอ้างอิง 
 
จารุวรรณ ธรรมวัตร.  (2552).  มโนทัศน์ในนิทานสำนวนอีสาน. (วิทยานิพนธ์ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต, สาขาวิชา 

ภาษาไทย มหาวิทยาลัยมหาสารคาม). 
ปฐม หงษ์สุวรรณ.  (2554).  คติชนกับชนชาติไท.  มหาสารคาม: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. 
ประไพศรี สร้อยคำ.  (2536).  ผ้าไหมอุบล: คติความเชื่อเกี่ยวกับการทอและการใช้ผ้าไหม. (ปริญญานิพนธ์ 

ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต, ไทยคดีศึกษา มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ มหาสารคาม). 
ปิ่นแก้ว เรืองอร่ามศรี.  (2554).  มโนทัศน์การดำรงชีพ (Livelihoods).  เชียงใหม่: กองทุนพัฒนาวิชาการ  

คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 
พัฒนา กิติอาษา.  (2557).  สู่วิถีอีสานใหม่.  กรุงเทพฯ: วิภาษา. 
ไพบูลย์ รวยทรัพย์.  (2565, 11 มีนาคม).  ลวดลายผ้าทอ. สัมภาษณ์. 
ละออง ยะหิกา.  (2565, 10 มีนาคม).  ลวดลายผ้าทอ. สัมภาษณ์.  
วัฒนะ จูฑะวิภาต.  (2555).  ผ้าทอกับชีวิตคนไทย. (รายงานการวิจัย).  กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยธุรกิจ 

บัณฑิตย์. 
ศรีศักร วัลลิโภดม.  (2555).  การศึกษาสังคมไทยผ่านภูมิวัฒนธรรม. สืบค้นเมื่อ 20 เมษายน 2567, 

จาก https://lek-prapai.org/home/view.php?id=84 
ศิราพร ณ ถลาง.  (2543).  “คติชนวิทยา: จาก folklore ถึง netlore”. วารสารภาษาและวรรณคดีไทย. 17 
  (ธันวาคม), 78-94. 
ศิริพร ภักดีผาสุข.  (2561).  ความสัมพันธ์ระหว่างภาษากับอัตลักษณ์และแนวทางการนำมาศึกษาภาษาไทย.  
 กรุงเทพฯ: โครงการเผยแพร่ผลงานวิชาการ คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
เสาวลักษณ์ จูมนา.  (2564, 20 ธันวาคม).  การใช้ผ้าทอ. สัมภาษณ์. 
หนูเพ็ญ โคตรขาว.  (2565, 20 มีนาคม).  ลวดลายผ้าทอ. สัมภาษณ์. 
Durkheim, Emile.  (1915).  The Elementary Forms of the Religious Life.  London: Allen &  

Unwin. 
Jenkins, R.  (1996).  Social Identity.  London: Routledge. 


