
ภาพสะท้อนของสัตว์ประหลาดที่มีรูปลักษณ์แบบงใูนเทพปกรณัมกรีก:  
กรณีศึกษาทฤษฎีอาร์คีไทพ์ 

The Reflections of Serpent-Like Monsters in Greek Mythology:  
The Case Study of Archetype Theory 

 
 

บารนี บุญทรง 
Baranee Boonsong 

คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลยันเรศวร 
Faculty of Humanities Naresuan University 

baraneeb@hotmail.com 
 
Received: October 31, 2024            Revised: Aprly 8, 2025         Accepted: Aprly 11, 2025 

 

บทคัดย่อ 
 บทความนี้เป็นงานวิจัยเชิงเอกสาร มีวัตถุประสงค์ 2 ประการคือ 1) ศึกษารวบรวมสัตว์ประหลาด
ในเทพปกรณัมกรีกที่มีรูปลักษณ์แบบงู 2) ศึกษาภาพสะท้อนด้านรูปลกัษณ์และบทบาทของสัตว์ประหลาดใน
เทพปกรณัมกรีกที ่ม ีร ูปลักษณ์แบบงู  ทฤษฎีที ่ใช ้ในการศึกษาคือทฤษฎีอาร์คีไทพ์ของคาร์ล จี. ยุง              
ผลการศึกษาพบว่ามีสัตว์ประหลาดที่มีรูปลักษณ์แบบงู 21 รายการ มีทั้งสัตว์ประหลาดที่รูปลักษณ์เป็นงู
ทั้งตัวแต่เป็นงูขนาดใหญ่และสัตว์ประหลาดที่มีลักษณะการรวมกันของสิ่งมีชีวิตมากกว่าหนึ่งประเภท ในด้าน
บทบาทนั ้นสัตว์ประหลาดที่มีรูปลักษณ์แบบงูมีบทบาท 5 ประการ ได้แก่ 1) ผู ้รับใช้ 2) ผู ้ให้กำเนิด            
3) ผู้ถูกกระทำ 4) เครื่องมือกำจัดศัตรู และ 5) ผู้ลงโทษ นอกจากนั้นเมื่อพิจารณาในแง่สัญลักษณ์ยังพบว่า
สัตว์ประหลาดที ่มีรูปลักษณ์แบบงูแสดงความหมายเชิงสัญลักษณ์หลายประการ เช่น ความแข็งแกร่ง     
ความตาย การฟื้นคืนชีพ การให้กำเนิด การหลอกลวง เป็นต้น ผลของการศึกษาสามารถนำไปใช้ในเชิง
พาณิชย์ในการสร้างแรงบันดาลใจในการออกแบบตัวละคร เรื่องราวเบื้องหลังหรือโครงเรื่องในเกมออนไลน์ 
ภาพยนตร์หรือนวนิยายแนวแฟนตาซีได้ 

 

คำสำคัญ สัตว์ประหลาด งู  เทพปกรณัมกรีก  อาร์คีไทพ์ 
 
 

Abstract 
This article was aimed to 1) examine serpent-like monsters in Greek mythology and 

2 )  explore the reflection of serpent- like monsters in two aspects:  their appearances and 
their roles.  The theoretical framework applied in this study was Carl G.  Jung’ s Archetype 
theory. The results revealed that 21 types of serpent-like monsters were identified, consisting 
of monsters in the form of extremely large serpents and those composed of more than one 
type of living being. Regarding the roles of these monsters, five distinct roles were identified, 



 
348 ภาพสะทอ้นของสัตว์ประหลาดที่มีรูปลกัษณ์แบบงูในเทพปกรณัมกรีก: กรณีศึกษาทฤษฎอีาร์คีไทพ์ 

บารนี บุญทรง 

namely 1) servants 2) creators 3) victims 4) enemy killing tools 5) punisher. Furthermore, a 
symbolic analysis of these roles revealed that serpent- like monsters embody various 
symbolic meanings, including strength, death, resurrection, procreation, and deception. The 
findings of this study can be commercially utilized as inspiration for character design, 
backstory development, or plot creation in fantasy online games, movies, or novels. 

Keywords: Monsters,  Serpents,  Greek Mythology,  Archetypes 
 
 

บทนำ 
 เทพปกรณัมเป็นเรื ่องราวที่เล่าสืบต่อกันตั้งแต่สมัยโบราณและมีความสัมพันธ์อย่างใกล้ชิดกับ
มุมมองและความเชื่อของแต่ละวัฒนธรรม (Rosen, 2009) เทพปกรณัมวัฒนธรรมหนึ่งที่เป็นที่รู้จักกันอย่าง
แพร่หลายคือเทพปกรณัมกรีกซึ่งมีตัวละครอยู่มากมาย ตัวละครประเภทหนึ่งที่มีความแปลก น่าสนใจและถูก
นำมาใช้ในสื่อเพื่อความบันเทิงจำนวนไม่น้อยในปัจจุบัน คือ สัตว์ประหลาด 
 บูลฟินช์กล่าวถึงความหมายของสัตว์ประหลาด (Monster) ว่าในแง่ของเทพปกรณัมนั้นสัตว์
ประหลาดคือสิ่งมีชีวิตที่มีอวัยวะหรือสัดส่วนของร่างกายไม่เป็นไปตามธรรมชาติ โดยปกติจะมีความแข็งแกร่ง
และความดุร้ายสูงมาก (Bulfinch, 2003) พจนานุกรมของเคมบริดจ์กล่าวว่า สัตว์ประหลาด หมายถึง 
สิ่งมีชีวิตในจินตนาการที่น่ากลัว โดยเฉพาะสิ่งมีชีวิตที่มีขนาดใหญ่และแปลก (Cambridge Academic 
Content Dictionary, n.d.) ส่วนพจนานุกรมของเมอเรียม-เว็บสเตอร์กล่าวว่า “Monster” หมายถึง สัตว์ที่
มีรูปร่างแปลกหรือน่ากลัว หรือสัตว์ที ่มีขนาดใหญ่กว่าปกติในกลุ่มสัตว์ประเภทเดียวกัน ( Merriam-
Webster, 2024) ความหมายโดยรวมของสัตว์ประหลาดจึงหมายถึงสิ่งมีชีวิตที่มีรูปร่างแปลกหรือตัวใหญ่
กว่าปกติ ดูน่ากลัว และหากอ้างตามบูลฟินช์ซึ ่งศึกษาเทพปกรณัมโดยเฉพาะก็อาจกล่าวเสริมได้ว่าสัตว์
ประหลาดมักมีความแข็งแกร่งและดุร้าย 
 สัตว์ประหลาดในเทพปกรณัมกรีกมีรูปลักษณ์แตกต่างกันไป บางชนิดมีรูปลักษณ์เป็นสัตว์ชนิดเดียว
เหมือนกับที่มนุษย์พบในโลกปกติ แต่บางชนิดมีลักษณะพิเศษ กล่าวคือมีรูปลักษณ์เหมือนนำอวัยวะของสัตว์
ต่างชนิดกันมาประกอบกัน เช่น ไคเมียรา ที่มีรูปลักษณ์คล้ายสิงโต แต่มีหัวของแพะงอกออกมาจากลำตัว
และมีหางเป็นงู (March, 2009) สัตว์ประหลาดที่รวมอวัยวะของสัตว์ต่างชนิดกันไว้ในร่างนั้นจะได้รับ
คุณสมบัติที ่น่ากลัวของสัตว์เหล่านั้นมาด้วย และมักถูกมองว่าเป็นสัตว์ที ่น่าสะพรึงกลัวเนื่องจากมักมี        
ขนาดใหญ่ แข็งแกร่ง และดุร้าย (Bulfinch, 2003, Hightower, 2015) 
 ในบรรดาสัตว์ประหลาดในเทพปกรณัมกรีกนั้น สัตว์ประหลาดที่มีรูปลักษณ์แบบงู ไม่ว่าจะมีรูปร่าง
เป็นงูทั้งตัว หรือมีอวัยวะบางส่วนของร่างกายเป็นงูมีจำนวนไม่น้อย แต่ยังไม่ปรากฏเอกสารที่เป็นการ
รวบรวมสัตว์ประหลาดที่มีรูปลักษณ์แบบงูของเทพปกรณัมกรีก ผู้วิจัยจึงสนใจศึกษารวบรวมสัตว์ประหลาด
กลุ่มนี้และหาคำตอบว่าชาวกรีกสมัยโบราณมีภาพสะท้อนด้านรูปลักษณ์และบทบาทของสัตว์ประหลาด
เหล่านี้อย่างไร  
 
วัตถุประสงค์การวิจัย 

1. ศึกษารวบรวมสัตว์ประหลาดในเทพปกรณัมกรีกที่มีรูปลักษณ์แบบงู  ไม่ว่าจะเป็นงูทั้งตัวหรือมี
อวัยวะบางส่วนของร่างกายเป็นงู 



 
349 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 16 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2568) 
 

2. ศึกษาภาพสะท้อนด้านรูปลักษณ์และบทบาทของสัตว์ประหลาดในเทพปกรณัมกรีกที่มีรูปลักษณ์
แบบงู 
 
ผลที่คาดว่าจะได้รับ 

ผลของการศึกษานอกจากจะได้ข้อมูลเกี่ยวกับภาพสะท้อนของสัตว์ประหลาดที่มีรูปลักษณ์แบบงู
แล้ว ยังสามารถนำไปประยุกต์ใช้ในการออกแบบตัวละครในเกมออนไลน์ซึ่งกำลังเป็นที่นิยมและเป็นตลาด
ขนาดใหญ่ในปัจจุบัน และสามารถนำไปประยุกต์ใช้ในการเขียนบทภาพยนตร์หรือนวนิยายแนวแฟนตาซีได้ 
เนื่องจากในเกม ภาพยนตร์หรือนวนิยายแนวแฟนตาซีมักมีตัวละครที่แปลก น่าสนใจ แข็งแกร่ง สอดคล้อง
กับคุณสมบัติของสัตว์ประหลาด โดยเฉพาะถ้าเชื่อมโยงกับเทพปกรณัมกรีกซึ่งแพร่หลายไปทั่วโลกก็น่าจะทำ
ให้ผู้เล่นเกม ผู้ชมภาพยนตร์หรือผู้อ่านนวนิยายเกิดภาพจำต่อตัวละครได้ง่ายขึ้น 
 
ข้อตกลงเบื้องต้น 

1. “สัตว์ประหลาด” ในบทความนี้หมายถึง สิ่งมีชีวิตที่มีรูปร่างแปลกหรือตัวใหญ่กว่าปกติ ดูน่ากลัว 
ผู้วิจัยไม่ได้ศึกษางูอื่น ๆ หรือมังกรในเทพปกรณัมกรีกที่ไม่ได้มีลักษณะสอดคล้องกับคำนิยามนี้ 

2. การศึกษาเทพปกรณัมในแง่คติชนวิทยาเป็นการศึกษาความเชื่อของกลุ่มคน ในกรณีของเทพ
ปกรณัมซึ่งถ่ายทอดมานับพันปีจะมีสำนวนที่หลากหลายแตกต่างกันไป ไม่อาจตัดสินแน่ชัดได้ว่าสำนวนใดถูก
หรือผิด บทความนี้จึงศึกษาเทพปกรณัมหลากหลายสำนวนจากเอกสารที่เก่ียวข้อง โดยไม่ได้จำกัดว่าต้องเปน็
สำนวนของนักปรัชญากรีกโบราณเท่านั้น 
 
ทฤษฎีและกรอบแนวคิดที่ใช้ในการวิจัย 

บทความนี้ใช้ทฤษฎีอาร์คีไทพ์ (Archetype) เป็นหลักในการศึกษา อาร์คีไทพ์ที่ศึกษาในบทความนี้
คืออาร์คีไทพ์สัตว์ประหลาด อาร์คีไทพ์เป็นคำที่คาร์ล จี. ยุง (Carl G. Jung) นักจิตวิเคราะห์ชาวสวิสใช้เรียก
สัญลักษณ์ แนวคิด หรืออนุภาค (Motifs) ที่พบได้ในเทพปกรณัมทั่วโลกโดยที่คนในแต่ละวัฒนธรรมไม่จำเปน็
จะต้องมีการติดต่อสื่อสารหรือถ่ายทอดวัฒนธรรมแก่กัน อาร์คีไทพ์เป็นสิ่งที่อยู ่ในจิตส่วนที่ยุงเรียกว่า      
“จิตไร้สำนึกร่วมของมนุษยชาติ” (Collective Unconscious) มนุษย์ทุกคนมีอาร์คีไทพ์เหมือนกันโดย
ธรรมชาติโดยไม่จำเป็นต้องสัมผัสประสบการณ์นั้นในชีวิตนี้โดยตรง เนื่องจากมนุษย์ในยุคแรก  ๆ เคยมี
ประสบการณ์ที่เป็นแบบฉบับหรืออาร์คีไทพ์เหล่านี้อยู่ก่อนแล้ว ประสบการณ์เหล่านี้ถูกเก็บไว้ในจิตไร้สำนึก
ร่วมของมนุษยชาติและส่งต่อมายังมนุษย์รุ่นต่อมา ยุงกล่าวว่าอาร์คีไทพ์จะปรากฏมากในความฝันและในเทพ
ปกรณัม (Campbell, 1976, Littleton, 2002, ตรีศิลป์ บุญขจร, 2553)   
 
วิธีดำเนินการวิจัย 
 การวิจัยนี ้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร เก็บข้อมูลเกี ่ยวกับอาร์คีไทพ์สัตว์ประหลาด เฉพาะสัตว์
ประหลาดที่มีรูปลักษณ์แบบงูในเทพปกรณัมกรีก ข้อมูลที่ใช้ในการศึกษามาจากเอกสารสิ่งพิมพ์ดังรายชื่อ
ต่อไปนี้ 1) เรื่องปรัมปราและตำนาน เขียนโดยฟิลิป วิลคินสัน 2) ปกรณัมปรัมปรา ตำนานเทพและวีรบุรุษ
กรีก-โรมัน-นอร์ส เขียนโดยเอดิธแฮมิลตัน 3) Bulfinch’s Mythology เขียนโดย Thomas Bulfinch           
4) Heroes: Mortals and Monsters, Quests and Adventures เขียนโดย Stephen Fry 5) The Greek 
Myths เขียนโดย Robert Graves 6) Greek Mythology เขียนโดย Lance Hightower 7) Mythology: 
The Illustrated Anthology of World Myth and  Storytelling เขียนโดย C. S. Littleton 8) The 



 
350 ภาพสะทอ้นของสัตว์ประหลาดที่มีรูปลกัษณ์แบบงูในเทพปกรณัมกรีก: กรณีศึกษาทฤษฎอีาร์คีไทพ์ 

บารนี บุญทรง 

Penguin Book of Classical Myths เ ข ี ย น โ ด ย  Jenny March 9) Myths of the Ancient Greeks       
เขียนโดย Richard P. Martin 10) Dragons: The Myths, Legends, & Lore เขียนโดย Doug Niles      
11) The Mythical Creatures Bible เขียนโดย Brenda Rosen 12) The Greek Myths: Stories of the 
Greek Gods and Heroes Vividly Retold เขียนโดย Robin Waterfield นอกจากนี้ผู้วิจัยได้อ้างอิงข้อมูล
บางส่วนจากเว็บไซต์ Theoi.com ซึ่งเป็นเว็บไซต์ที่นำเสนอข้อมูลเกี่ยวกับเทพปกรณัมกรีก เมื่อเก็บข้อมูล
เกี่ยวกับสัตว์ประหลาดที่มีรูปลักษณ์แบบงูในเทพปกรณัมกรีกเรียบร้อยแล้ว ผู้วิจัยได้สรุปผลการศึกษาใน
รูปแบบพรรณนาโวหาร สรุปรายการสัตว์ประหลาดที่มีรูปลักษณ์แบบงูที่พบ แล้ววิเคราะห์ภาพสะท้อนด้าน
รูปลักษณ์และบทบาทของสัตว์ประหลาดเหล่านั้น หลังจากนั้นจึงอภิปรายผลในแง่ความหมายเชิงสัญลักษณ์
ของงู 
 
ทบทวนวรรณกรรม 

1. ทบทวนวรรณกรรมเกี่ยวกับอาร์คีไทพ์ 
         อาร์คีไทพ์มักปรากฏในความฝันและในเทพปกรณัม อาร์คีไทพ์มีจำนวนมากและมีการจำแนก
ประเภทแตกต่างกัน โจเซฟ แคมพ์เบลล์กล่าวถึงอาร์คีไทพ์ไว้ในหนังสือ The Hero with a Thousand 
Faces ซึ่งนำเสนอทฤษฎีเทพปกรณัมหนึ่งเดียว (Monomyth Theory) หรืออาจเรียกอีกชื่อหนึ่งว่าทฤษฎี
การผจญภัยของวีรบุรุษ (The Hero’s Journey Theory) ทฤษฎีนี้ชี้ให้เห็นว่าวีรบุรุษในเทพปกรณัมไม่ว่าจะ
ในวัฒนธรรมใดสมัยใดล้วนผ่านการผจญภัยในรูปแบบหลักแบบเดียวกัน แคมพ์เบลล์ได้ยกตัวอย่างอาร์คีไทพ์
ที่พบบ่อยครั้งในเทพปกรณัมไว้หลายอาร์คีไทพ์ เช่น อาร์คีไทพ์วีรบุรุษ เมนทอร์ ผู้หลอกลวง หญิงผู้ยั่วยวน 
เทพธิดา เป็นต้น (Campbell, 1993) คริสโตเฟอร์ โวกเลอร์ นักเขียนบทภาพยนตร์ชาวอเมริกันผู้เขียน
หนังสือ The Writer’s Journey: Mythic Structure for Writers ได้ศึกษาทฤษฎีของคาร์ล ยุงและโจเซฟ 
แคมพ์เบลล์เพื ่อนำมาปรับใช้ในการเขียนบทภาพยนตร์และ นวนิยาย โวกเลอร์ยกตัวอย่างอาร์คีไทพ์           
8 ประเภทที่ปรากฏในเรื่องเล่าต่าง ๆ ไว้ในหนังสือของเขา เช่น ผู้พิทักษ์ธรณีประตูผู้เปลี่ยนร่าง เงา มิตร เป็น
ต้น (Vogler, 2007) นอกจากนั้น คาวเด็นและคณะซึ่งเขียนหนังสือ The Complete Writer’s Guide to 
Heroes & Heroines: Sixteen Master Archetypes ได้ศึกษาอาร์คีไทพ์ที่ปรากฏในเทพปกรณัม เทพนิยาย 
ภาพยนตร์และนวนิยายแล้วแบ่งอาร์คีไทพ์เป็น 16 ประเภทตามเพศ เป็นอาร์คีไทพ์ของวีรบุรุษชาย            
8 ประเภทและของวีรบุรุษหญิง 8 ประเภท อาร์คีไทพ์ของวีรบุรุษชายที่คาวเด็นยกตัวอย่าง ได้แก่ หัวหน้า   
หนุ่มร้าย เพื่อนที่ดีที่สุด ส่วนอาร์คีไทพ์ของวีรบุรุษหญิง ได้แก่ เจ้านาย ผู้ยั่วยวน หญิงไร้เดียงสา เป็นต้น 
(Cowden et all, 2013) จะเห็นได้ว่าอาร์คีไทพ์มีอยู่มากมาย และสามารถนำไปใช้ในเชิงพาณิชย์ได้ ไม่ว่าจะ
ในกรณีหนังสือของแคมพ์เบลล์ที ่โวกเลอร์นำไปประยุกต์ใช้สอนการเขียนบทภาพยนตร์และนวนิยาย            
หรือหนังสือของคาวเด็นที่จัดจำแนกอาร์ คีไทพ์ตามเพศ ซึ่งสะดวกสำหรับบรรดานักเขียนในการเลือก      
อาร์คีไทพ์เหล่านั้นไปสร้างเป็นตัวละคร 

2. ทบทวนวรรณกรรมเกี่ยวกับงูในเทพปกรณัม 
    งูในเทพปกรณัมตะวันตกมักเป็นคำที่ใช้ทับซ้อนกับคำว่ามังกร ไฮทาวเวอร์กล่าวไว้ในหนังสือ 

Greek Mythology ว่างูมักถูกเรียกว่ามังกร (Hightower, 2015) สอดคล้องกับบทความของฟิล เซนเทอร์
และคณะที่กล่าวว่ามังกรที่ปรากฏในนิทานชาวบ้านของยุโรปนั้นเดิมก็คืองู นักเขียนสมัยโบราณนิยมใช้คำว่า
มังกรเวลากล่าวถึงงูที่มีขนาดใหญ่ เช่น งูหลามหรืองูแอสคูลาเพียน (Senter et all., 2016) นอกจากนั้น 
ไนลส์ก็กล่าวไว้ในหนังสือ Dragons: The Myths, Legends, & Lore ว่างูเป็นสัตว์ที่ถูกเชื่อมโยงกับมังกร



 
351 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 16 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2568) 
 

มากที่สุดในเทพปกรณัม เวลาเทพปกรณัมกล่าวถึงมังกรมักอธิบายรูปลักษณ์ว่าลำตัวเหมือนงู มีเกล็ดที่ผิว 
บางชนิดอาจมีปีก ขดลำตัวในลักษณะเหมือนงู บางตัวมีลักษณะของสิ่งมีชีวิตอื่นผสม เช่น มีหัวหรือลำตัว
เหมือนมนุษย์ มีกรงเล็บเหมือนนก อุ้งเท้าเหมือนเสือหรือสิงโต หรืออวัยวะของสัตว์ในธรรมชาติประเภทอื่น
รวมอยู่ด้วย (Niles, 2013)   

    ภาพของงูในเทพปกรณัมกรีกที่คนในสังคมปัจจุบันเห็นบ่อยครั้งคือ งูสองตัวที่พันรอบคทาของ
เทพเจ้าเฮอร์มีส เทพแห่งการสื่อสาร บาร์ทเล็ทท์เล่าเทพปกรณัมสำนวนหนึ่งเกี่ยวกับที่มาของคทานี้ว่า    
เทพเจ้าเฮอร์มีสเห็นงูสองตัวกำลังต่อสู้กัน พระองค์จึงใช้คทาแยกไม่ให้มันต่อสู้กันอีก งูสองตัวที่พันรอบคทา
ของพระองค์จึงเป็นสัญลักษณ์ของการเห็นพ้องต้องกันแต่บางครั้งก็มีความหมายอื่น เช่น พลังแห่งการแปลง
ร่าง หรือการแพทย์และการดูแลสุขภาพ อย่างไรก็ดี บาร์ทเล็ทท์กล่าวว่าอันที่จริงคทาของเทพเจ้าเฮอร์มีส
ไม่ได้เป็นสัญลักษณ์ของการแพทย์ แต่เป็นการเข้าใจผิด เนื่องจากสับสนกับสัญลักษณ์ประจำตัวของแอส
เคลปิอุส ผู้เป็นกึ่งมนุษย์กึ่งเทพที่เก่งด้านการรักษาเยียวยาในเทพปกรณัมกรีก แอสเคลปิอุสมีสัญลักษณ์
ประจำตัวเป็นไม้เท้าที่มีงูหนึ่งตัวเลื้อยพัน (Bartlett, 2015) จะเห็นได้ว่าในสมัยโบราณงูกับมังกรมักถูกมอง
ว่าเป็นสัตว์ชนิดเดียวกัน แต่ในเทพปกรณัมงูหรือมังกรบางตัวอาจมีรูปร่างลักษณะไม่เหมือนงูในธรรมชาติ   
แต่มีการเพิ่มเติมอวัยวะของสัตว์ชนิดอื่นเข้าไป 

3. ทบทวนวรรณกรรมเกี่ยวกับสัญลักษณ์ 
    พจนานุกรมของเคมบริดจ์กล่าวถึงความหมายของสัญลักษณ์ (Symbol) ว่า สัญลักษณ์คือบาง

สิ่งที่ถูกใช้เพื่อแสดงคุณสมบัติหรือความคิด อาจจะเป็นเครื่องหมาย รูปร่าง หรือสิ่งของก็ได้ (Cambridge 
Academic Content Dictionary, n.d.) สอดคล้องกับหนังสือ นัยแห่งสัญลักษณ์ ที่กล่าวว่า สัญลักษณ์ 
หมายถึงสิ่งที่ถูกกำหนดหรือนิยามขึ้นมาเพื่อใช้สื่อความหมายแทนอีกสิ่งหนึ่งที่อาจจะไม่สามารถสื่อสารดว้ย
ถ้อยคำหรือการกระทำได้ (พรหมา พิทักษ์, 2537) หนังสือ Signs & Symbols กล่าวว่าสัญลักษณ์มีมาตั้งแต่
สมัยโบราณ มักเกี่ยวข้องกับจักรวาล ความอุดมสมบูรณ์ ความตายและการทำให้ฟื้นคืนมาใหม่ สัญลักษณ์
สามารถศึกษาในแง่ของจิตวิทยาได้ การเข้าใจความหมายของสัญลักษณ์จะช่วยเติมเต็มชีวิตของคนเรา         
ช่วยให้คนเราตระหนักว่าทุกสิ่งนั้นมีสองด้าน (ทวิภาวะ) ซึ่งจะช่วยให้เราใช้ชีวิตได้อย่างราบรื่นขึ้น (Dennis-
Bryan et all, 2008)   

    งูมีความหมายในแง่สัญลักษณ์หลายประการ เช่น ความอุดมสมบูรณ์ พลังแห่งชีวิต การสร้าง  
หรือทวิภาวะเนื่องจากงูมีการลอกคราบ ทำให้สามารถเชื่อมโยงถึงการตายและฟื้นคืนชีพ หรือการรักษาให้
หายจากอาการเจ็บป่วย (Dennis-Bryan et all, 2008) หนังสือ A Dictionary of Symbols กล่าวถึง
สัญลักษณ์ของงูไว้ว่าการเลื้อยไปในลักษณะคล้ายคลื่นรวมทั้งความสามารถในการรัดเหยื่อทำให้งูเป็น
สัญลักษณ์ของความแข็งแกร่ง การที่งูมีพิษทำให้งูเป็นสัญลักษณ์ของด้านที่เลวร้ายในธรรมชาติหรือการ
ทำลาย (Cirlot, 2002) หนังสือ An Illustrated Encyclopedia of Traditional Symbols กล่าวว่างูเป็น
สัญลักษณ์สากลงูในฐานะนักฆ่าเป็นสัญลักษณ์ของความตายและการทำลาย งูในฐานะสัตว์ที่ลอกคราบได้
เป็นสัญลักษณ์ของการฟื้นคืนชีพ รูปลักษณ์ของงูอาจนำไปเชื่อมโยงกับอวัยวะเพศชายซึ่งจะสื่อสัญลักษณถ์ึง
พลังแห่งการให้กำเนิด ความอุดมสมบูรณ์ได้ (Cooper, 2015) ส่วนหนังสือ Dictionary of Symbolism 
กล่าวถึงงูในเชิงสัญลักษณ์ว่าหมายถึง ดินแดนใต้พิภพหรือดินแดนแห่งความตาย เนื่องจากงูมักอยู่ใต้ดิน ภาพ
งูกินหางของตนเองเป็นสัญลักษณ์สื่อถึงนิรันดร ในอดีตงูมักถูกมองเป็นสัญลักษณ์ในแง่ลบเนื่องจากงูเป็นสัตว์
มีพิษ ทำให้สัตว์ที่ปราบงูได้ เช่น อินทรี เหยี่ยว ถูกมองเป็นสัญลักษณ์ในแง่บวก แต่งูในเทพปกรณัมก็มี
ความหมายเชิงสัญลักษณ์ในแง่บวกอยู่บ้าง เช่น การรักษาเยียวยาและการฟื้นคืนชีพ (Biedermann, 1994)  

    หากเป็นการตีความสัญลักษณ์ในเทพปกรณัมคริสต์ศาสนา งูจะเป็นสัญลักษณ์ของการหลอกลวง 
การยั่วยวน และความชั่วร้ายหรือซาตาน เนื่องจากงูเป็นผู้ล่อลวงให้อดัมกับอีฟกินผลไม้ต้องห้ามในสวนอีเด็น 



 
352 ภาพสะทอ้นของสัตว์ประหลาดที่มีรูปลกัษณ์แบบงูในเทพปกรณัมกรีก: กรณีศึกษาทฤษฎอีาร์คีไทพ์ 

บารนี บุญทรง 

ทำให้ทั้งคู่ถูกพระเจ้าขับไล่ออกจากสวนสวรรค์ (Cirlot, 2002) จากความหมายเชิงสัญลักษณ์ของงูที่กล่าวมา
จะพบว่ามีความหลากหลาย มีทั้งความหมายในด้านดีและด้านไม่ดี ความหมายเชิงสัญลักษณ์ในด้านดี ได้แก่ 
ความอุดมสมบูรณ์ พลังแห่งชีว ิต การให้กำเนิด การฟื ้นคืนชีพ การรักษาเยียวยา ความแข็งแกร่ง              
ส่วนความหมายเชิงสัญลักษณ์ในด้านไม่ดี ได้แก่ ความตาย การทำลาย ความชั่วร้าย การหลอกลวง การ
ยั่วยวน ในบรรดาความหมายด้านไม่ดีนั้น เทพปกรณัมคริสต์ศาสนามีทัศนะในแง่ลบเกี่ยวกับงูอย่างชัดเจน
เนื่องจากได้รับอิทธิพลจากเรื่องราวในพระคัมภีร์ไบเบิลภาคพันธสัญญาเก่า 
 
ผลการวิจัย 

1. ผลการศึกษารวบรวมสัตว์ประหลาดในเทพปกรณัมกรีกที่มีรูปลักษณ์แบบงู 
               จากการศึกษาพบสัตว์ประหลาดที่มีรูปลักษณ์เป็นงูหรือมีอวัยวะของงูเป็นส่วนหนึ่งของร่างกาย
ใน เทพปกรณัมกรีก 21 รายการ มีรายละเอียดดังนี้ 

    1) ไทฟอน (Typhon) หรือไทฟีอุส (Typhoeus) ไทฟอนเป็นลูกคนสุดท้องของเทพเทวีไกอา                 
เทพแห่งผืนแผ่นดินในเทพปกรณัมกรีก ไทฟอนเป็นยักษ์ที่มีร่างกายใหญ่มาก ร่างกายท่อนล่างไม่ใช่ขาแต่เป็น
งูจำนวนมาก แขนของไทฟอนยาวมาก แต่ส่วนที่ควรจะเป็นมือกลับเป็นงูจำนวนนับไม่ถ้วน มีปีก และมี
ประกายไฟแลบออกมาจากตา (Graves, 2011) บางสำนวนกล่าวว่าไทฟอนมีหัวเป็นงู โดยมีหัวถึง 100 หัว 
(Martin, 2003)  
     ไทฟอนถือกำเนิดจากเทพเทวีไกอากับทาร์ทารัส เทพเทวีไกอาต้องการยึดอำนาจคืนจากกลุ่ม
เทพเจ้าแห่งโอลิมปัสที่มีเทพเจ้าซูสเป็นผู้นำ เมื่อพระองค์ให้กำเนิดไทฟอนจึงสั่งให้ไทฟอนไปต่อสู้กับกลุ่มเทพ
เจ้าแห่งโอลิมปัส ความเก่งกาจของไทฟอนถึงกับทำให้ช่วงหนึ่งบรรดาเทพเจ้าแห่งโอลิมปัสต้องหลบหนีไปอยู่
อียิปต์ (วิลคินสัน, 2565) ไทฟอนมีพละกำลังสูงมาก เขาเคยจับเทพเจ้าซูสได้ นำพระองค์ไปขัง ตัดเส้นเอ็นที่
มือและเท้าของเทพเจ้าซูสแล้วนำไปซ่อน แต่เทพเจ้าเฮอร์มีสตามหาเส้นเอ็นเหล่านั้นจนพบและช่วยปล่อย
เทพเจ้าซูสจากการคุมขัง หลังจากนั้นเทพเจ้าซูสจึงต่อสู้กับไทฟอนอย่างดุเดือด ในที่สุดเทพเจ้าซูสก็ปราบไท
ฟอนได้และลงโทษด้วยการใช้ภูเขาไฟเอ็ทนาทับร่างของไทฟอนเอาไว้ (Littleton, 2002)  
     2) เออคิดนา (Echidna) เออคิดนาเป็นภรรยาของไทฟอนและเป็นลูกของฟอร์คิสกับซีโท      
เทพแห่งท้องทะเล เออคิดนาอาศัยอยู่ใต้พิภพ มีร่างกายท่อนบนเป็นหญิงสาวสวย ร่างกายท่อนล่างเป็นงูที่มี
ลายจุด เออคิดนากับไทฟอนให้กำเนิดสัตว์ประหลาดหลายตัว เช่น ไฮดรา เซอร์เบอรัส ออร์ธรัส ไคเมียรา 
(March, 2009; Graves, 2011) 

    3) ลาเมีย (Lamia) ในอดีตลาเมียคือหญิงสาวสวย ธิดาของกษัตริย์แห่งลิเบีย เทพเจ้าซูสมี
ความสัมพันธ์กับลาเมียและมีบุตรด้วยกันหลายคน ต่อมาเทพเทวีเฮราซึ่งเป็นชายาของเทพเจ้าซูสแก้แค้น
ด้วยการฆ่าบุตรของลาเมียแทบทั้งหมด ลาเมียสิ้นหวังจนเกิดอาการคลุ้มคลั่งและกลายร่างเป็นสัตว์ประหลาด 
รูปลักษณ์ของลาเมียหลังจากกลายเป็นสัตว์ประหลาดแล้วคือมีร่างกายท่อนบนเป็นผู้หญิง ร่างกายท่อนล่าง
เป็นงู (Graves, 2011) บางสำนวนอธิบายเพิ่มเติมว่าลาเมียมีปีกและกรงเล็บเหมือนนก และดวงตาของเธอ
สามารถถอดออกมาและใส่กลับเข้าไปใหม่ได้ (Hightower, 2015) หลังจากกลายเป็นสัตว์ประหลาด ลาเมียก็
ฆ่าลูกของคนอื่นเพื่อแก้แค้น รวมทั้งหลอกล่อให้ชายหนุ่มมีความสัมพันธ์กับเธอและดูดเลือดพวกเขาจนตาย
ตอนที่พวกเขาหลับ (Rosen, 2009) 

    4) ซีธีอัน ดราซีนา (Scythian Dracaena) ซีธีอัน ดราซีนาเป็นผู้ปกครองดินแดนที่เรียกว่า    
สกีธีอา มีร่างกายท่อนบนเป็นผู้หญิง ร่างกายท่อนล่างเป็นงู ซีธีอัน ดราซีนาเคยขโมยแม่ม้าของเฮอร์คิวลิส 
เฮอร์คิวลิสออกตามหาแม่ม้าจนไปพบซีธีอัน ดราซีนา เธอยื่นเงื่อนไขกับเฮอร์คิวลิสว่า เฮอร์คิวลิสต้องมี



 
353 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 16 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2568) 
 

ความสัมพันธ์กับเธอก่อนจึงจะคืนม้าให้เฮอร์คิวลิสยอมทำตาม ต่อมาซีธีอัน ดราซีนาก็ให้กำเนิดบุตรชายที่
เป็นสายเลือดของเฮอร์คิวลิสสองคน (Theoi, n.d.) 

    5) เซอร์เบอรัส (Cerberus) เซอร์เบอรัสเป็นลูกของไทฟอนกับเออคิดนา มีรูปร่างเป็นสุนัข แต่มี
หัว 3 หัว แผงคอมีงูหลายตัวโผล่ออกมาและมีหางเป็นงู เซอร์เบอรัสเป็นสุนัขของเทพเจ้าเฮดีส ราชาแห่ง
ดินแดนใต้พิภพ มีหน้าที่เฝ้าทางเข้าสู่ดินแดนใต้พิภพ ถ้าวิญญาณดวงใดหลบหนีก็จะถูกเซอร์เบอรัสกิน 
(Rosen, 2009) เซอร์เบอรัสเคยถูกเฮอร์คิวลิสพาขึ้นมาจากดินแดนใต้พิภพ ตอนเดินทางถึงดินแดนที่เรียกว่า
ซิธีอา น้ำลายของเซอร์เบอรัสกระจายไปบนผืนดินเป็นบริเวณกว้าง พิษจากน้ำลายของเซอร์เบอรัสทำให้เกิด
พืชมีพิษชนิดหนึ่งเรียกว่า “Akonitos” สามารถนำไปสกัดพิษเพื่อนำไปใช้ประโยชน์ได้ (Martin, 2003) 

    6) ออร์ธรัส (Orthrus) ออร์ธรัสเป็นลูกของไทฟอนกับเออคิดนา มีรูปร่างเป็นสุนัขเหมือนเซอร์
เบอรัส แต่มีหัว 2 หัว และมีหางเป็นงู ออร์ธรัสมีหน้าที่เฝ้าฝูงโคสีแดงของยักษ์ชื่อเกอร์ยอน ตอนที่เฮอร์คิวลิส
ทำภารกิจ 12 ประการเพื่อไถ่บาปจากการสังหารบุตรและภรรยา คร้ังหนึ่งเขาต้องไปขโมยโคฝูงนี้ เฮอร์คิวลิส
ฆ่าทั้งออร์ธรัสและเกอร์ยอนก่อนจะต้อนฝูงโคกลับมา (Graves, 2011) 

    7) ไคเมียรา (Chimera) ไคเมียราเป็นลูกของไทฟอนกับเออคิดนา ไคเมียรามีรูปลักษณ์เหมือน
สัตว์ 3 ชนิดผสมกัน คือหัวเป็นสิงโต ลำตัวเป็นแพะ และมีหางเป็นงู  (Hightower, 2015) ไคเมียรามีความ
แข็งแกร่ง ว่องไว นอกจากนั้นยังพ่นไฟได้ (March, 2009) มันเป็นสัตว์ประหลาดที่ก่อให้เกิดหายนะในแคว้น
ลีเซีย กษัตริย์ของแคว้น จึงต้องการหาผู้ที่สามารถปราบมันได้ และในที่สุดไคเมียราก็ตายด้วยฝีมือของชาย
หนุ่มเจ้าของเพกาซัสที่มีชื่อว่า เบลเลโรฟอน (Bulfinch, 2003) 

    8) สฟิงส์ (Sphinx) สฟิงส์เป็นลูกของไทฟอนกับเออคิดนาหรือบางสำนวนกล่าวว่าเป็นลูกของ
ออร์ธรัสกับไคเมียรา สฟิงส์ในเทพปกรณัมกรีกมีลำตัวเป็นสิงโต มีหน้าอกและส่วนหัวเหมือนมนุษย์ผู้หญิง    
มีปีกเหมือนอินทรีและมีหางเป็นงู เทพเทวีเฮราส่งสฟิงส์มาที่เมืองธีบส์เพื่อลงโทษชาวธีบส์เนื่องจากกษัตริย์
ไลอัสแห่งธีบส์ลักพาตัวเด็กชายคนหนึ่งมา สฟิงส์จะยืนอยู่บริเวณทางแยกแห่งหนึ่ง เมื่อชาวธีบส์คนใดเดิน
ผ่านมาจะต้องตอบปริศนาของสฟิงส์ให้ได้ ถ้าตอบไม่ได้จะถูกสฟิงส์ฆ่า (Graves, 2011)  

    9) กอร์กอน (Gorgon) กอร์กอนเป็นลูกของฟอร์คิสกับซีโทเช่นเดียวกับเออคิดนา กอร์กอนมีอยู่
ด้วยกัน 3 ตน มีชื่อว่าสธีโน ยูรีเอลี และเมดูซา กอร์กอนมีเขี้ยวเหมือนหมูป่า มีมือเป็นสำริด มีปีกสีทอง     
หัวเต็มไปด้วยงูพิษที่เคลื่อนไหวไปมา (March, 2009) บางสำนวนอธิบายเพิ่มเติมว่ากอร์กอนมีลิ้นบวม 
น้ำลายไหลย้อย ผิวหนังเน่าเปื่อย (Waterfield, 2011)1 ในบรรดากอร์กอนทั้ง 3 นั้นสธีโนกับยูรีเอลีเป็น
อมตะ แต่เมดูซาไม่เป็นอมตะ ความสามารถพิเศษของกอร์กอนคือถ้าใครสบตากับกอร์กอน ผู ้นั ้นจะ
กลายเป็นหิน (Martin, 2003) นอกจากนั้นเลือดของกอร์กอนยังสามารถช่วยชีวิตหรือทำลายชีวิตได้        
หรืออย่างน้อยก็ในกรณีของเมดูซา คือเลือดจากร่างกายด้านซ้ายของเมดูซาใช้ชุบชีวิตคนได้ ส่วนเลือดจาก
ร่างกายด้านขวาใช้ฆ่าคนได้ เทพเทวีอธีนาเคยเก็บเลือดของเมดูซาเอาไว้เพื่อใช้ประโยชน์ (Graves, 2011) 

    10) เออรินิอัส (The Erinyes) หรือฟิวรีส์ (The Furies) ถือกำเนิดจากเทพเทวีไกอาและหยด
เลือดของอูรานอสซึ่งเป็นเทพเจ้าแห่งท้องฟ้าที่มีอำนาจมาก่อนเทพเจ้าซูส (Martin, 2003) เออรินิอัสมี
ทั ้งหมด 3 ตน ชื่อทิซิเฟอนี อเลคโท และเมเกรา เออรินิอัสมีผมเป็นงู มักสวมเสื้อคลุมสีดำเปื้อนเลือด      
กวัดแกว่งแซ่ (Littleton, 2002) ทั้งสามจะเป็นผู้ลงโทษผู้ที่กระทำบาปอันยิ่งใหญ่ที่สุดตามทัศนะของชาว
กรีกโบราณคือการฆ่าคนที่มีสายเลือดเดียวกัน โดยเออรินิอัสจะขึ้นมาจากดินแดนใต้พิภพแล้วไล่ล่าผู้กระทำ

 
1 เทพปกรณัมกรีกไม่ได้กล่าวว่าร่างกายท่อนล่างของกอร์กอนเป็นงู แต่สื่อบันเทงิในปัจจุบันมักนำเสนอภาพกอร์กอนที่ดา้นบนเป็นหญิง
สาว ด้านลา่งเป็นงู โดยเฉพาะเมดูซา 



 
354 ภาพสะทอ้นของสัตว์ประหลาดที่มีรูปลกัษณ์แบบงูในเทพปกรณัมกรีก: กรณีศึกษาทฤษฎอีาร์คีไทพ์ 

บารนี บุญทรง 

ผิดอย่างไม่ลดละ ผู้กระทำผิดจะถูกโบยด้วยแซ่จนผิวหนังหลุดจากร่างและพวกเขาจะคลุ้มคลั่งด้วยความ
หวาดกลัว (Fry, 2019) 

    11) ไฮดรา (Hydra) ไฮดราเป็นลูกของไทฟอนกับเออคิดนา ไฮดราเป็นงูที ่ม ีหลายหัว           
บางสำนวนกล่าวว่ามี 9 หัวแต่บางสำนวนกล่าวว่ามีมากถึง 50 หัวหรือ 100 หัว ไฮดรามีเลือดเป็นเลือดพิษ 
และหัวของไฮดรามีความพิเศษคือจะมีหัวหนึ่งที่เป็นอมตะ เมื่อหัวของมันถูกตัดหนึ่งหัว จะมีหัวใหม่งอก
ออกมาสองหัว (March, 2009, Waterfield, 2011) เฮอร์คิวลิสเคยทำภารกิจปราบไฮดรา เมื่อสังหารไฮดรา
ได้ เขาเอาหัวธนูจุ่มเลือดพิษของไฮดรา และเคยใช้ธนูนี้ยิงใส่เซ็นทอร์ชื่อเนสซัสทีจ่ะทำมิดีมิร้ายภรรยาของเขา
จนเนสซัสถูกพิษของไฮดราตาย  

    12) เลดอน (Ladon) หรือมังกรแห่งเฮสเพริอัน (Hesperian Dragon) เป็นลูกของไทฟอนกับ
เออคิดนา เลดอนมีรูปลักษณ์เป็นงูขนาดใหญ่ที่มีหัวถึง 100 หัว มีความสามารถพิเศษคือพูดภาษามนุษย์ได้ 
และไม่ต้องนอนหลับ มันมีหน้าที่ปกป้องแอปเปิลทองคำของเทพเทวีเฮรา (Graves, 2011; Martin, 2003; 
Waterfield, 2011) ตอนที่ เฮอร์คิวลิสทำภารกิจ 12 ประการเพื่อไถ่บาปที่เขาสังหารบุตรและภรรยา ภารกิจ
หนึ่งคือการนำแอปเปิลทองคำกลับไป เมื่อเฮอร์คิวลิสเห็นเลดอนขดตัวพันรอบต้นแอปเปิลทองคำ เขาก็ใช้ธนู
ยิงใส่เลดอนจนมันตาย (Fry, 2019) 

    13) ซิลลา (Scylla) ในอดีตซิลลาเคยเป็นหญิงสาวสวย แต่ต่อมาถูกเซอร์ซี  หญิงผู้มีเวทมนตร์
สาปให้กลายเป็นสัตว์ประหลาด ซิลลาอาศัยอยู่ในถ้ำแห่งหนึ่งกลางมหาสมุทร รูปลักษณ์ที่เป็นสัตว์ประหลาด
ของซิลลาคือมีหัว 6 หัวเป็นงู คอยาว (Bulfinch, 2003) บางสำนวนกล่าวว่ามีหัวงูและหัวสุนัขงอกออกมาทั่ว
ทั้งตัว (แฮมิลตัน, 2560) ซิลลาจะคอยดักทำร้ายลูกเรือที่ผ่านมาบริเวณที่มันอาศัยอยู่ โอดิสซีอุสซึ่งเป็น
กษัตริย์แห่งนครอิธาคาในมหากาพย์โอดิสซีเคยกล่าวว่าตอนที่เขากับลูกเรือเดินทางผ่านบริเวณนั้น ซิลลา    
ใช้หัว 6 หัวฆ่าลูกเรือ 6 คนของเขาในพริบตา (Hightower, 2015, Waterfield, 2011) 

    14) ไพธอน (Python) ไพธอนเป็นงูขนาดใหญ่ อาศัยอยู่ที่ภูเขาพาร์นัสซัส เทพเทวีเฮราเคยสั่งให้    
ไพธอน ไปตามราวีเลโท เทพเทวีองค์หนึ่งที่เทพเจ้าซูสมีความสัมพันธ์ด้วยจนตั้งครรภ์ เมื่อเลโทให้กำเนิดเทพ
เจ้าอพอลโล เทพเจ้าอพอลโลจึงตามไล่ล่าและสังหารไพธอนด้วยธนู (Graves, 2011) บางสำนวนกล่าวว่า    
ไพธอนเป็นงูใหญ่ที่มีหน้าที่ปกป้องพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ของเทพเทวีไกอา (Hightower, 2015) 

    15) เดลฟีนี (Delphyne) เดลฟีนีเป็นสัตว์ประหลาดที่มีร่างกายท่อนล่างเป็นง ูเดลฟีนีเป็นพี่น้อง
กับไทฟอนและเป็นภรรยาของไพธอน กล่าวกันว่าชื่อเมืองเดลฟีซึ่งชาวกรีกโบราณเชื่อว่าเป็นศูนย์กลางของ
โลกตั้งชื่อตามชื่อของเดลฟีนี (Graves, 2011) 

    16) เอริคโธนิอุส (Erichthonius) หรือเอริคธีอุส (Erichtheus) เอริคโธนิอุสเป็นผู้ที่มีกำเนิด
ผิดปกติ คร้ังหนึ่งเทพเจ้าเฮเฟสตัสซึ่งเป็นเทพเจ้าผู้มีฝีมือด้านการประดิษฐ์ จะใช้กำลังบังคับเทพเทวีอธีนาให้
มีความสัมพันธ์ด้วยแต่เทพเทวีอธีนาไม่ยินยอม ในขณะที่เกิดการขัดขืนอยู่นั้น อสุจิของเทพเจ้าเฮเฟสตัสตก
ลงมาโดนขาของเทพเทวีอธีนา พระองค์จึงรีบปัดอสุจิทิ้ง ทำให้มันตกลงบนผืนดินและเกิดเป็นเด็กชายคน
หนึ่งที่มีร่างกายครึ่งบนเป็นมนุษย์แต่ครึ ่งล่างเป็นงูซึ ่งต่อมารู้จักกันในชื่อเอริคโธนิอุส 2 (Graves, 2011; 
Littleton, 2002) แต่บางสำนวนกล่าวว่าเอริคโธนิอุสมีลำตัวเป็นงูทั้งตัว มีเพียงหัวเท่านั้นที่เป็นมนุษย์ 
(Martin, 2003) มีเทพปกรณัมสำนวนหนึ่งเล่าว่าเทพเทวีอธีนาเคยทำให้นักบวชชือ่ไทริซิอัสตาบอด เนื่องจาก
เขาบังเอิญมาเห็นเทพเทวีอธีนาตอนที ่พระองค์กำลังอาบน้ำ แต่ต่อมามารดาของไทริซิอัสมาขออภัย        
เทพเทวีอธีนาจึงสงสารและสั่งให้เอริคโธนิอุสซึ่งอยู่ในรูปลักษณ์ของงูไปเลียหูของไทริซิอัสเพื่อให้เขามี

 
2 การที่เอริคโธนอิุสถือกำเนิดหลังจากอสุจิของเทพเจ้าเฮเฟสตัสตกลงบนผืนดิน จึงถือกันวา่เอริคโธนิอุสถอืกำเนิดจากเทพเทวีไกอา 



 
355 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 16 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2568) 
 

ความสามารถในการฟังภาษานกที่หยั่งรู้อนาคต ต่อมาไทริซิอัสจึงมีความสามารถพิเศษคือเป็นผู้หยั่งรู้อนาคต
หรือเรียกว่าโหรตาทิพย์ (Graves, 2011) 

    17) ซีครอปส์ (Cecrops) ซีครอปส์เป็นอีกผู้หนึ่งที่ถือกำเนิดจากเทพเทวีไกอา เขามีร่างกาย
ครึ่งบนเป็นคนครึ่งล่างเป็นงู ซีครอปส์เป็นกษัตริย์ผู้ก่อตั้งนครเอเธนส์ และเป็นผู้เลือกเทพเทวีอธีนาเป็นเทพ  
ผู้ปกป้องนครเอเธนส์เนื่องจากพระองค์มอบต้นมะกอกต้นแรกให้ชาวเมืองได้นำไปใช้ประโยชน์ ตอนที่เอริคโธ
นิอุสยังเป็นทารก เทพเทวี อธีนาเคยใส่เอริคโธนิอุสไว้ในตะกร้าแล้วมอบให้ลูกสาวสามคนของซีครอปส์ดแูล
โดยสั่งว่าห้ามเปิดตะกร้า แต่พวกเธอแอบเปิดตะกร้าดู เมื่อเห็นเอริคโธนิอุสในรูปลักษณ์ร่างกายเป็นงู หัวเป็น
มนุษย์ พวกนางก็ตกใจมาก พากันวิ่งหนีจนพลัดตกหน้าผาเสียชีวิต (Martin, 2003)  

    18) โอฟีออน (Ophion) เป็นงูขนาดใหญ่ที่ถูกกล่าวถึงตั้งแต่เริ่มมีการสร้างโลก โดยมีการกล่าว
ว่าในตอนเริ่มแรกมีเพียงความเวิ้งว้างอันกว้างใหญ่เรียกว่าเคออส หลังจากนั้นเกิดพลังแห่งการสร้างสรรค์
เรียกว่ายูริโนมี และมีโอฟีออนซึ่งเป็นงูใหญ่ ยูริโนมีมีความสัมพันธ์กับงูใหญ่และคลอดลูกเป็นไข่ฟองใหญ่    
ฟองหนึ่ง โอฟีออนขดตัวรอบไข่ฟองนั้นจนไข่ฟักออกมา ลูกของยูริโนมีและโอฟีออนที่ออกมาจากไข่ ได้แก่         
อูรานอสอูรอส และพอนตัส (เทพแห่งท้องฟ้า ทะเล และภูเขาในยุคก่อนเทพเจ้าแห่งโอลิมปัส) เป็นต้น ต่อมา
โอฟีออนขัดแย้งกับยูริโนมีเนื่องจากโอฟีออนอ้างว่าตนเป็นผู้สร้างจักรวาล ยูริโนมีจึงขับไล่โอฟีออนไปอยู่
ดินแดนใต้พิภพ (วิลคินสัน, 2565) 

    19) มังกรแห่งคอลคิส (Colchian Dragon) เป็นงูที่มีขนาดใหญ่มาก ถึงกับมีการอธิบายว่ามัน
ขดตัวได้เป็นพันขด และมีขนาดตัวใหญ่กว่าเรืออาร์โกที่เจสันกับคณะโดยสารไป เวลาอ้าปาก ปากของมันจะ
กว้างขนาดกลืนคนได้ทั้งตัว นอกจากนั้นมันยังไม่เคยหลับตา มังกรแห่งคอลคิสเป็นลูกของไทฟอน มีหน้าที่
ปกป้องขนแกะทองคำที่กษัตริย์ เออีทิสแห่งคอลคิสแขวนไว้ที่ต้นโอ๊ค แต่เจสันต้องการขนแกะทองคำนี้       
เมเดีย หญิงสาวผู้รู้เวทมนตร์จึงช่วยเหลือเจสันด้วยการทำให้มังกรแห่งคอลคิสหลับ เจสันจึงนำขนแกะทองคำ
ไปได้ (Graves, 2011; Martin, 2003; Waterfield, 2011) 
     20) มังกรแห่งอิสเมนัส (Ismenian Dragon) มังกรแห่งอิสเมนัสเป็นงูขนาดใหญ่มีพิษ มีประกาย
ไฟแลบจากดวงตา มีฟันสามแถว มีลิ้นเป็นสามแฉก (Hightower, 2015) มังกรตัวนี้เป็นลูกของเทพเจ้าแอรีส 
เทพเจ้าแห่งสงคราม มันมีหน้าที่ปกป้องน้ำพุศักดิ์สิทธิ์ที่เมืองธีบส์ แคดมัสซึ่งเป็นวีรบุรุษคนหนึ่งในเทพ
ปกรณัมกรีกฆ่ามังกรตัวนี้เนื่องจากมันไม่ยอมให้คนของแคดมัสตักน้ำจากน้ำพุศักดิ์สิทธิ์ เมื่อแคดมัสฆ่ามังกร
แห่งอิสเมนัส เทพเทวีอธีนาแนะนำให้เขานำฟันของมังกรหว่านลงพื้น ฟันนั้นกลายเป็นนักรบกลุ่มหนึ่ง
เรียกว่า “สปาร์ตอย” (Theoi, n.d.) 
     21) มังกรแห่งทรอย (Trojan Dragons) เป็นงูใหญ่สองตัวที่เทพเจ้าโพไซดอนส่งมาทำร้ายเลออ
โคออนและบุตรชาย ตอนที่กองทัพกรีกใช้อุบายสร้างม้าไม้ทิ้งไว้นอกกำแพงเมืองทรอยแล้วทำทีว่ากองทัพ
กรีกยกทัพกลับไปแล้ว แต่อันที่จริงทหารกรีกหลายคนซ่อนตัวอยู่ในม้าไม้ ชาวทรอยส่วนใหญ่ต้องการลากม้า
ไม้เข้าเมืองเพราะเชื่อว่าเป็น สิ่งสักการะเทพเทวีอธีนา แต่เลออโคออนซึ่งเป็นนักบวชของเมืองทรอยเตือน
ชาวทรอยว่าอย่าหลงเชื่อกลอุบายของชาวกรีก เทพเจ้าโพไซดอนซึ่งสนับสนุนกองทัพกรีกจึงส่งงูตัวใหญ่สอง
ตัวขึ้นมาจากทะเล งูสองตัวนั้นรัดบุตรชายสองคนของเลออโคออนและพ่นลมหายใจที่เป็นพิษใส่พวกเขา           
เมื่อเลออโคออนพยายามเข้าไปช่วยบุตรชาย เขาก็พบกับชะตากรรมเดียวกัน (Bulfinch, 2003) 
     ในบรรดาสัตว์ประหลาดที่มีรูปลักษณ์แบบงูเหล่านี้ หลายประเภทมีความสัมพันธ์กันทาง
สายเลือดเนื่องจากมีผู้ให้กำเนิดคนเดียวกัน เช่น เออคิดนากับกอร์กอนเป็นพี่น้องกันเนื่องจากถือกำเนิดจาก
ฟอร์คิสกับซีโท เซอร์เบอรัส ออร์ธรัส ไคเมียรา ไฮดรา สฟิงส์ และเลดอนเป็นพี่น้องกันเพราะต่างถือกำเนิด
จากไทฟอนกับเออคิดนา ส่วนไทฟอน เออรินิอัส เอริคโธนิอุส และซีครอปส์เป็นพี่น้องร่วมมารดาเนื่องจาก
ถือกำเนิดจากเทพเทวีไกอา อย่างไรก็ดี ถึงแม้จะเป็นพี่น้องกัน สัตว์ประหลาดเหล่านี้ก็ไม่จำเป็นต้องมี



 
356 ภาพสะทอ้นของสัตว์ประหลาดที่มีรูปลกัษณ์แบบงูในเทพปกรณัมกรีก: กรณีศึกษาทฤษฎอีาร์คีไทพ์ 

บารนี บุญทรง 

รูปลักษณ์แบบเดียวกันดังในกรณีลูกทั้งหลายของไทฟอนกับเออคิดนา หรือผู้เป็นลูกอาจไม่จำเป็นต้องมี
รูปลักษณ์เหมือนผู้ให้กำเนิด เช่น เทพเทวีไกอาเป็นเทพเจ้า แต่มีลูกที่รูปลักษณ์เป็นสัตว์ประหลาด  

ภาพสะท้อนด้านรูปลักษณ์และบทบาทของสัตว์ประหลาดในเทพปกรณัมกรีกที่มีรูปลักษณ์    
แบบงู 

1. ภาพสะท้อนด้านรูปลักษณ์ 
               ลักษณะสัตว์ประหลาดที่มีรูปลักษณ์แบบงูที่พบมากที่สุดมี 2 กลุ่ม คือ ประเภทที่มีร่างกายท่อน
ล่างเป็นงู และประเภทที่มีรูปลักษณ์เป็นงูทัง้ตัว มีจำนวนกลุ่มละ 7 รายการเท่ากัน สัตว์ประหลาดที่มีร่างกาย
ท่อนล่างเป็นงู ได้แก่ ไทฟอน เออคิดนา ลาเมีย ซีธีอัน ดราซีนา เดลฟี นี เอริคโธนิอุส และซีครอปส์          
สัตว์ประหลาดที่มีรูปลักษณ์เป็นงูทั้งตัว ได้แก่ ไฮดรา เลดอน ไพธอน โอฟีออน มังกรแห่งอิสเมนัส มังกรแห่ง
คอลคิส และมังกรแห่งทรอย อันดับสองคือสัตว์ประหลาดที ่มีหางเป็นงู มีจำนวน 4 รายการ ได้แก่         
เซอร์เบอรัส ออร์ธรัส ไคเมียรา และสฟิงส์  อันดับสามคือสัตว์ประหลาดที่มีหัวเป็นงู มีจำนวน 2 รายการคือ         
ไทฟอนกับซิลลา อันดับสี่คือสัตว์ประหลาดที่มีผมเป็นงู มีจำนวน 2 รายการคือ กอร์กอนกับเออรินิอัส 
นอกจากนั้นยังพบสัตว์ประหลาดที่มีลักษณะของงูที่แขนและมือ คอ และแผงคออีกอย่างละ 1 รายการ  

    ในบรรดาสัตว์ประหลาดที่มีร่างกายท่อนล่างเป็นงูนั้น ที่แปลกกว่าสัตว์ประหลาดอื่นคือไทฟอน 
เนื่องจากร่างกายท่อนล่างเป็นงูจำนวนหลายตัว ในขณะที่สัตว์ประหลาดอื่นในกลุ่มเดียวกันร่างกายท่อนล่าง
มีลักษณะเป็นงูตัวเดียว ในบรรดาสัตว์ประหลาดที่มีรูปร่างเป็นงูทั้งตัวเลดอนกับไฮดรามีความพิเศษมากกว่า
ตัวอื่น คือมีหัวมากกว่าหนึ่งหัว โดยเฉพาะเลดอนซึ่งมีหัวถึง 100 หัว จากรายละเอียดเหล่านี้ อาจตั้งข้อสังเกต
ได้ว่าสัตว์ประหลาดที่มีรูปลักษณ์แบบงูในเทพปกรณัมกรีก ถ้าไม่ได้ปรากฏในลักษณะเป็นงูทั้งตัวก็มักจะไม่
บรรยายให้ลักษณะของงูปรากฏที่ส่วนใบหน้า หรือถ้าลักษณะของงูจะปรากฏที่ส่วนหัวก็จะเลี่ยงให้ปรากฏที่
ส่วนของผมแทน ดังเช่นกรณีของกอร์กอนและเออรินิอัส 
     เมื่อพิจารณาสัตว์ประหลาดรูปลักษณ์แบบงูที่มีร่างกายเหมือนการรวมสิ่งมีชีวิตมากกว่าหนึ่ง
ชนิดเข้าด้วยกันจะพบสัตว์ประหลาดที่เป็นการรวมลักษณะของสิ่งมีชีวิต 2 ชนิดเข้าด้วยกันมากเป็นอันดับ
หนึ่ง คือ 9 รายการ ใน 9 รายการนี้เป็นการรวมลักษณะทางกายภาพระหว่างมนุษย์กับงู 6 รายการ ได้แก่       
เออคิดนา ซีธีอัน ดราซีนา เออรินิอัส เดลฟีนี เอริคโธนิอุส ซีครอปส์ เป็นการรวมกันระหว่างสุนัขกับงู         
3 รายการ ได้แก่ เซอร์เบอรัส ออร์ธรัส ซิลลา อันดับสองคือการรวมกันของสิ่งมีชีวิต 3 ชนิด พบจำนวน      
3 รายการ มีรายละเอียดแตกต่างกัน เช่น ลักษณะของยักษ์ผสมกับงูและนก (ไทฟอน) มนุษย์ผสมกับงูและ
นก (ลาเมีย) แพะผสมกับสิงโตและงู (ไคเมียรา) อันดับสามคือการรวมกันของสัตว์หรือสิ่งมีชีวิต 4 ชนิด    
พบจำนวน 2 รายการ เป็นการผสมของมนุษย์ สิงโต อินทรี งู  (สฟิงส์) และการผสมของมนุษย์ งู หมูป่า    
และนก (กอร์กอน) 
     จากรายละเอียดข้างต้นสรุปได้ว่ารูปลักษณ์ของสัตว์ประหลาดแบบงูในเทพปกรณัมกรีกที่พบ
มากที่สุดคือ มีลักษณะเป็นงูทั้งตัวหรือมีร่างกายท่อนล่างเป็นงู  กรณีที่ร่างกายท่อนล่างเป็นงูส่วนใหญ่จะเป็น
ลักษณะแบบงูตัวเดียว กรณีที่ลักษณะของงูปรากฏที่ส่วนหางจะมีเพียงหางเดียว แต่ถ้าปรากฏในส่วนหัวหรือ
ส่วนอ่ืนของร่างกาย เช่น มือหรือคอ มักมีจำนวนมากกว่าหนึ่ง นอกจากนั้นยังพบว่าสัตว์ประหลาดที่มีการนำ
ลักษณะของสิ่งมีชีวิตมากกว่าหนึ่งชนิดมารวมกันมักจะเป็นการรวมแบบไม่ซับซ้อน กล่าวคือส่วนใหญ่เป็น
การรวมลักษณะสิ่งมีชีวิตเพียง 2 ชนิด และพบการรวมลักษณะของมนุษย์กับงูมากที่สุด ถ้าเป็นการรวม
ลักษณะของสิ่งมีชีวิตตั้งแต่ 3 ชนิดขึ้นไปมักมีสัตว์ประเภทนกรวมอยู่ด้วย เช่น ไทฟอน ลาเมีย สฟิงส์และ   
กอร์กอน 



 
357 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 16 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2568) 
 

2.  ภาพสะท้อนด้านบทบาท 
            จากการศึกษา พบบทบาทของสัตว์ประหลาดในเทพปกรณัมกรีกที่มีรูปลักษณ์แบบงู 5 บทบาท
ด้วยกัน คือ 1) ผู้รับใช้ 2) ผู้ให้กำเนิด 3) ผู้ถูกกระทำ 4) เคร่ืองมือกำจัดศัตรู และ 5) ผู้ลงโทษ 
 2.1 บทบาทผู้รับใช้  
                       สัตว์ประหลาดในการศึกษาครั้งนี ้มีบทบาทเป็นผู้รับใช้มากที่สุด พบถึง 11 รายการ        
เป็นการรับใช้เทพเจ้า 9 รายการ รับใช้ยักษ์ 1 รายการ และรับใช้มนุษย์ 1 รายการ 
                       2.1.1 บทบาทผู ้รับใช้เทพเจ้า พบในกรณีของไทฟอน เซอร์เบอรัส สฟิงส์ เลดอน          
ไพธอน เอริคโธนิอุส มังกรแห่งอิสเมนัส มังกรแห่งทรอย และซีครอปส์ ในกรณีของไทฟอนถึงจะถือกำเนิด
จากเทพเทวีไกอาแต่จุดประสงค์ของการเกิดคือเทพไทวีไกอาต้องการใช้ไทฟอนไปต่อสู้กับเทพเจ้าซูสและเทพ
เจ้ากลุ่มโอลิมปัสเพื่อยึดอำนาจกลับคืนมาสู่เทพเจ้ากลุ่มไททันส์ซึ่งเคยมีอำนาจมาก่อน (Littleton, 2002) 
กรณีของเซอร์เบอรัสเป็นการรับใช้เทพเจ้าเฮดีส ราชาแห่งดินแดนใต้พิภพ โดยเซอร์เบอรัสจะคอยเฝ้าทางเข้า
สู่ดินแดนใต้พิภพในส่วนที่วิญญาณจะต้องเดินทางเข้าไปรับการพิพากษา ป้องกันไม่ให้วิญญาณหลบหนี 
(Rosen, 2009) กรณีของสฟิงส์เป็นการรับใช้เทพเทวีเฮรา เนื่องจากพระองค์ส่งสฟิงส์มาเพื่อแก้แค้นชาวธีบส์
โดยเฉพาะ พระองค์ต้องการฆ่าชาวธีบส์จึงส่งสฟิงส์ซึ ่งมีรูปลักษณ์น่ากลัวมาถามปริศนาแก่ชาวธีบส์ซึ่ง
ชาวธีบส์ส่วนใหญ่ตอบไม่ได้ จึงถูกสฟิงส์ฆ่า (Graves, 2011) กรณีของเลดอนเป็นการรับใช้เทพเทวีเฮรา 
เนื่องจากเทพเทวีเฮรามีต้นแอปเปิลต้นหนึ่งที่ออกผลเป็นแอปเปิลทองคำ พระองค์จึงให้เฮสเพริดิสช่วยดแูล 
และให้เลดอนขดตัวรอบต้นไม้นี้เพื่อป้องกันไม่ให้ใครมายุ่งเก่ียวกับผลของมัน (Waterfield, 2011)  
    กรณีของไพธอนเป็นการรับใช้เทพเทวีไกอาด้วยการเฝ้าดูแลดินแดนศักดิ์สิทธิ์ของพระองค์ 
ต่อมาก็มีเรื่องเล่าถึงบทบาทการรับใช้เทพเทวีเฮราด้วยการไปตามราวีเลโท หญิงที่มีความสัมพันธ์กับเทพเจ้า
ซูส (Graves, 2011, Hightower, 2015) กรณีของเอริคโธนิอุส เป็นการรับใช้เทพเทวีอธีนาตอนที่พระองค์สั่ง
ให้เอริคโธนิอุสเลียหูของไทริซิอัสเพื่อให้เขาฟังภาษานกที่หยั่งรู้อนาคตได้ ซึ่งทำให้ตั้งแต่นั้นเป็นต้นมาไทริ
ซิอัสกลายเป็นโหรตาทิพย์ชดเชยการที่เทพเทวีอธีนาทำให้เขาตาบอด (Graves, 2011) กรณีของมังกรแห่งอิส
เมนัส เป็นการรับใช้เทพเจ้าแอรีสด้วยการปกป้องน้ำพุศักดิ์สิทธิ์ของเทพเจ้าแอรีสซึ่งอยู่ที่เมืองธีบส์ (Theoi, 
n.d.) กรณีของมังกรแห่งทรอยเป็นการรับใช้เทพเจ้าโพไซดอนที่ต้องการช่วยเหลือฝ่ายกรีกในสงครามกรุง
ทรอย เมื่อเลออโคออนกล่าวเตือนชาวทรอยไม่ให้หลงเชื่อกลอุบายม้าไม้ของกองทัพกรีก เทพเจ้าโพไซดอน
จึงต้องส่งมังกรแห่งทรอยมาจัดการเลออโคออนรวมทั้งบุตรชายของเขา (Bulfinch, 2003) ในกรณีของซีค
รอปส์ไม่ได้ปรากฏรายละเอียดว่าเทพเทวีอธีนาสั่งให้ซีครอปส์รับใช้พระองค์โดยตรง แต่การที่พระองค์สั่งให้
บุตรสาวของซีครอปส์ดูแลตะกร้านอนของเอริคโธนิอุสก็อาจเชื่อมโยงได้ว่าซีครอปส์มีบทบาทเป็นผู้รับใช้เทพ
เทวีอธีนาเนื่องจากซีครอปส์กับบุตรสาวของเขาคือครอบครัวเดียวกัน 
                        2.1.2 บทบาทผู้รับใช้ยักษ์ พบในกรณีของออร์ธรัสซึ่งทำหน้าที่รับใช้ยักษ์ชื่อเกอร์ยอนใน
การปกป้องฝูงโคสีแดง แต่สุดท้ายออร์ธรัสก็ทำหน้านี้ไม่สำเร็จเนื่องจากไม่สามารถต่อกรกับเฮอร์คิวลิสได้ 
(Graves, 2011) 
                        2.1.3 บทบาทผู้รับใช้มนุษย์ พบในกรณีของมังกรแห่งคอลคิสซึ่งเป็นงูที่มีขนาดใหญม่าก
และไม่เคยหลับ งูใหญ่ตัวนี้รับใช้กษัตริย์เออีทิสแห่งคอลคิส กษัตริย์เออีทิสได้รับขนแกะทองคำมา พระองค์
แขวนมันไว้บนต้นโอ๊คเก่าแก่แล้วให้งูใหญ่ตัวนี้คอยเฝ้า (Martin, 2003) ทั้งนี้ บทบาทผู้รับใช้ทั้ง 5 บทบาทที่
กล่าวมาสรุปเป็นตารางได้ดังนี้ 
 
 



 
358 ภาพสะทอ้นของสัตว์ประหลาดที่มีรูปลกัษณ์แบบงูในเทพปกรณัมกรีก: กรณีศึกษาทฤษฎอีาร์คีไทพ์ 

บารนี บุญทรง 

ตารางที่ 1 สัตว์ประหลาดในเทพปกรณัมกรีกที่มีรูปลักษณ์แบบงูในบทบาทผู้รับใช้ 
 

 สัตว์ประหลาดที่มีรูปลักษณ์
แบบง ู

ผู้ที่สัตว์ประหลาดนั้นรับใช ้ สถานภาพของผู้ที่สัตว 
ประหลาดรบัใช ้

1 ไทฟอน เทพเทวีไกอา เทพเจ้า 
2 เซอร์เบอรัส เทพเจ้าเฮดีส เทพเจ้า 
3 สฟิงส ์ เทพเทวีเฮรา เทพเจ้า 
4 เลดอน เทพเทวีเฮรา เทพเจ้า 
5 ไพธอน เทพเทวีไกอา, เทพเทวีเฮรา เทพเจ้า 
6 เอริคโธนิอุส เทพเทวีอธีนา เทพเจ้า 
7 มังกรแห่งอิสเมนัส เทพเจ้าแอรีส เทพเจ้า 
8 มังกรแห่งทรอย เทพเจ้าโพไซดอน เทพเจ้า 
9 ซีครอปส์ เทพเทวีอธีนา เทพเจ้า 
10 ออร์ธรัส เกอร์ยอน ยักษ์ 
11 มังกรแห่งคอลคิส กษัตริย์เออีทิส มนุษย ์

 
 2.2 บทบาทผู้ให้กำเนิด  
                       บทบาทผู้ให้กำเนิดสิ่งมีชีวิตพบทั้งการให้กำเนิดสิ่งมีชีวิตเหนือธรรมชาติและการให้กำเนิด
มนุษย์ ซึ่งอาจเป็นตำนานเก่ียวกับบรรพบุรุษของชนบางพื้นที่ของกรีกสมัยโบราณ 
                       2.2.1 ผู้ให้กำเนิดสิ่งมีชีวิตเหนือธรรมชาติ พบในกรณีของไทฟอนกับเออคิดนา ซึ่งเป็น
สามีภรรยากัน ทั้งสองให้กำเนิดสัตว์ประหลาดที่มีรูปลักษณ์แปลกและน่ากลัวหลายตัว (March, 2009) 
นอกจากนี้ยังพบในกรณีของโอฟีออน งูยักษ์ที ่ปรากฏในเทพปกรณัมกรีกตั้งแต่เริ ่มมีการสร้างจักรวาล        
โอฟีออนร่วมกับยูริโนมีให้กำเนิดเทพเจ้ารุ่นก่อนเทพเจ้าแห่งโอลิมปัส ได้แก่ อูรานอส อูรอส พอนตัส เป็นต้น 
(วิลคินสัน, 2565) 
                       2.2.2 ผู้ให้กำเนิดมนุษย์ พบในกรณีของซีธีอัน ดราซีนาซึ่งขโมยแม่ม้าของเฮอร์คิวลิส     
ไป เมื่อเฮอร์คิวลิสขอแม่ม้าคืน ซีธีอัน ดราซีนาได้ยื ่นเงื ่อนไขให้เฮอร์คิวลิสมีความสัมพันธ์กับตนก่อน       
เฮอร์คิวลิสยินยอม ต่อมาซีธีอัน ดราซีนาจึงให้กำเนิดบุตรชายซึ่งกลายเป็นบรรพบุรุษของกษัตริย์แห่งสกีธีอา 
นอกจากนั้นยังพบบทบาทการให้กำเนิดมนุษย์ในกรณีของมังกรแห่งอิสเมนัส หลังจากแคดมัสฆ่างูใหญ่        
ตัวนี้แล้ว เทพเทวีอธีนาได้แนะนำให้เขานำฟันของมังกรหว่านลงบนพื้น ปรากฏว่าฟันของมันกลายเป็นนักรบ
หลายคนซึ่งต่อมาเรียกนักรบกลุ่มนี้ว่าสปาร์ตอย (Theoi, n.d.) 
 2.3 บทบาทผู้ถูกกระทำ พบใน 3 กรณีคือ ลาเมียซึ่งเคยเป็นหญิงสาวสวยมาก่อนแต่เนื่องจาก
เทพเจ้าซูส มีความสัมพันธ์กับเธอ ทำให้เทพเทวีเฮราแก้แค้นด้วยการฆ่าลูก ๆ ของเธอ ลาเมียได้รับความ
กระทบกระเทือนทางจิตใจอย่างมากจนกลายสภาพเป็นสัตว์ประหลาดและฆ่าลูกของคนอ่ืน ๆ เช่นเดียวกับที่
ลูกของเธอถูกฆ่า (Rosen, 2009) เมดูซาซึ่งเป็นหนึ่งในกอร์กอนก็มีบทบาทของการเป็นผู้ถูกกระทำ เนื่องจาก
เมดูซาเคยมีรูปลักษณ์เป็นหญิงงาม แต่เทพเทวีอธีนาโกรธที่เมดูซามีความสัมพันธ์กับเทพเจ้าโพไซดอนใน
วิหารของเทพเทวีอธีนา พระองค์จึงสาปเมดูซาให้เป็นสัตว์ประหลาดมีผมเป็นงู แล้วยังขับไล่ให้ไปอยู่สุดขอบ
โลก (Rosen, 2009) นอกจากนั้นยังมีกรณีของซิลลาซึ่งก็เคยเป็นหญิงงามมาก่อน แต่ถูกเซอร์ซีใช้ยาพิษเทลง



 
359 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 16 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2568) 
 

ในน้ำที่ซิลลาอาบเพื่อให้ซิลลาเปลี่ยนร่างเป็นสัตว์ประหลาด สาเหตุที่เซอร์ซีทำเช่นนั้นเนื่องจากเซอร์ซีหลงรัก
ชายหนุ่มชื่อกลอคัส แต่กลอคัสรักซิลลาเพียงคนเดียวทำให้เซอร์ซีโกรธแค้นซิลลา (แฮมิลตัน, 2560) 
 2.4 บทบาทเครื่องมือกำจัดศัตรู บทบาทนี้แตกต่างจากข้อ 2.1 บทบาทผู้รับใช้ตรงที่สัตว์
ประหลาดในกรณีนี้ไม่ได้เป็นผู้รับใช้ แต่เนื่องจากความดุร้าย น่ากลัว จึงถูกมนุษย์บางคนใช้เป็นเครื่องมือใน
การกำจัดศัตรู พบในกรณีของไคเมียราที่ถูกเบลเลโรฟอนฆ่า เบลเลโรฟอนไม่ได้มีความแค้นกับไคเมียรา     
แต่กษัตริย์แห่งลิชิอาขอให้เขาไปปราบสัตว์ประหลาดตัวนี้ สาเหตุที่กษัตริย์แห่งลิชิอาทำเช่นนั้นเพราะเพื่อน
ของเขาอยากให้เขาฆ่าเบลเลโรฟอน แต่กษัตริย์แห่งลิชิอาไม่กล้าฆ่าด้วยตนเอง เขาจึงแกล้งขอให้เบลเลโร
ฟอนไปปราบไคเมียรา เขาคิดว่าเบลเลโรฟอนไม่น่าจะทำได้และน่าจะเสี ยชีวิต แต่ปรากฏว่าเบลเลโรฟอน
ปราบไคเมียราได้ (แฮมิลตัน, 2560) อีกกรณีหนึ่งคือเมดูซาซึ่งเป็นหนึ่งในกอร์กอน และเป็นกอร์กอนตนเดียว
ที่ไม่ได้เป็นอมตะ เมดูซาถูกเพอร์ซีอุส วีรบุรุษคนหนึ่งในเทพปกรณัมกรีกฆ่าโดยเพอร์ซีอุสก็ไม่ได้มีความแค้น
ใดกับเมดูซา แต่เขาถูกกษัตริย์โพลีเดกทีสท้าทายให้ตัดหัวของเมดูซาไปให้ เพอร์ซีอุสซึ่งได้รับความช่วยเหลือ
จากเทพเทวีอธีนาและเทพเจ้าเฮอร์มีสจึงเดินทางไปทำภารกิจและสามารถตัดหัวเมดูซาได้ (แฮมิลตัน, 2560) 
 2.5 บทบาทผู้ลงโทษ บทบาทนี้พบกรณีเดียวคือเออรินิอัส ซึ่งปกติจะอาศัยอยู่ในดินแดนใต้
พิภพ แต่เออรินิอัสจะขึ้นมายังโลกเบื้องบนเพื่อตามไล่ลามนุษย์ที่ทำบาป โดยเฉพาะการฆ่าคนที่มีสายเลือด
เดียวกัน (Fry, 2019) 
 จากบทบาททั้ง 5 ประการจะเห็นได้ว่าบทบาทด้านการเป็นผู ้รับใช้ปรากฏชัดเจนที่สุด 
โดยเฉพาะการรับใช้เทพเจ้า และเมื่อพิจารณาลักษณะของการรับใช้พบว่าการรับใช้ในรูปแบบของการ
ปกป้องปรากฏมากที่สุด รองลงมาคือการรับใช้ด้วยการให้ไปแก้แค้นบุคคลอื่น ซึ่งการรับใช้ทั้งสองด้านต่างก็
ต้องการคุณสมบัติด้านความดุร้ายและความแข็งแกร่ง 
 
อภิปรายผล 

1. สัตว์ประหลาดในเทพปกรณัมกรีกที่มีรูปลักษณ์แบบงู 
    จากการศึกษาอาร์คีไทพ์สัตว์ประหลาดที่มีรูปลักษณ์แบบงูในเทพปกรณัมกรีก 21 รายการพบว่า

มีความสอดคล้องกับคำกล่าวของไฮทาวเวอร์ รวมทั้งการศึกษาของฟิล เซนเทอร์และคณะที่กล่าวว่าในเทพ
ปกรณัมตะวันตกรวมทั้งในนิทานชาวบ้านของยุโรปนั้นมีความทับซ้อนกันระหว่างงูกับมังกร โดยในการศึกษา
ครั้งนี้ก็พบว่าในเอกสารบางฉบับเมื่อกล่าวถึงสัตว์ประหลาดที่มีรูปลักษณ์แบบงูตัวเดียวกัน บางครั้งใช้คำว่า 
“งู” (Serpent) บางครั้งใช้คำว่า “มังกร” (Dragon) นอกจากนั้นยังสอดคล้องกับคำกล่าวของไนลส์ที่ว่า
มังกรหรืองูในเทพปกรณัมมีรูปลักษณ์ที่หลากหลาย อาจจะมีปีก หรือมีลักษณะของสัตว์ชนิดอื่นผสมกับ
ลักษณะของงู ซึ่งในเทพปกรณัมกรีกก็มีสัตว์ประหลาดที่อวัยวะของสัตว์ต่างชนิดปรากฏอยู่กับร่างสัตว์
ประหลาดที่มีรูปลักษณ์แบบงู สาเหตุอาจเกิดจากการที่สัตว์ประหลาดเหล่านั้นถือกำเนิดแบบไม่ปกติ  เช่น 
บางกรณีมีผู้ให้กำเนิดเป็นเทพเจ้า บางกรณีมีผู้ให้กำเนิดเป็นสัตว์ประหลาดที่มีความดุร้ายน่ากลัว เมื่อให้
กำเนิดลูก ลูกจึงมีรูปลักษณ์ที่เหนือธรรมดาหรือน่ากลัวสอดคล้องกับผู้ให้กำเนิด 

2. ภาพสะท้อนด้านรูปลักษณ์และบทบาทของสัตว์ประหลาดในเทพปกรณัมกรีกที่มีรูปลักษณ์
แบบงู 

    ด ้านรูปลักษณ์และบทบาทของสัตว์ประหลาดในเทพปกรณัมกรีกที ่ม ีร ูปล ักษณ์แบบงู                  
เมื่อเปรียบเทียบกับความหมายเชิงสัญลักษณ์ของงูที่มีทั้งความหมายด้านบวกและความหมายด้านลบตามที่
กล่าวไว้ในส่วนทบทวนวรรณกรรมพบว่าสัตว์ประหลาดที่มีรูปลักษณ์แบบงูส่วนใหญ่มีความสอดคล้องกับ



 
360 ภาพสะทอ้นของสัตว์ประหลาดที่มีรูปลกัษณ์แบบงูในเทพปกรณัมกรีก: กรณีศึกษาทฤษฎอีาร์คีไทพ์ 

บารนี บุญทรง 

ความหมายเชิงสัญลักษณ์ด้านความแข็งแกร่ง ไม่ว่าจะเป็นไทฟอน เซอร์เบอรัส ออร์ธรัส ไพธอน ซิลลา 
ไฮดรา หรือสัตว์ประหลาดประเภทงูที่ในเทพปกรณัมเรียกว่ามังกร  

นอกจากความแข็งแกร่ง ยังพบว่าสัตว์ประหลาดที่มีรูปลักษณ์แบบงูในเทพปกรณัมกรีกยังแสดง
ความหมายเชิงสัญลักษณ์ในแง่ความตายและการทำลายค่อนข้างมากซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดของเซอร์ลอท 
ตัวอย่างเช่นเทพปกรณัมเก่ียวกับลาเมีย สฟิงส์ กอร์กอน ซิลลา มังกรแห่งทรอย ซึ่งสัตว์ประหลาดเหล่านี้เป็น
สาเหตุของการตายโดยตรง เช่น สฟิงส์ฆ่าชาวธีบส์ทุกคนที่ไม่สามารถตอบคำถามของมันได้ กอร์กอนทำให้ผู้
ที่สบตาด้วยตัวแข็งกลายเป็นหิน ซึ่งก็คือการเสียชีวิต มังกรแห่งทรอยรัดเลออโคออนและบุตรชายสองคนของ
เขาตาย นอกจากนั้น เซอร์เบอรัสซึ่งเป็นสัตว์ประจำตัวของเทพเจ้าเฮดีสผู้เป็นราชาแห่งยมโลกและอาศัยอยู่
ในดินแดนใต้พิภพก็เป็นสัญลักษณ์ของความตายหรือดินแดนแห่งความตาย  ในหลายกรณีสัตว์ประหลาดที่มี
รูปลักษณ์แบบงูจะมีพิษ ซึ่งพิษก็เชื่อมโยงและเป็นสัญลักษณ์ของความตายได้เช่นกัน เช่น พิษจากน้ำลายของ
เซอร์เบอรัส พิษจากเลือดของไฮดราและมังกรแห่งอิสเมนิอัส เป็นต้น สำหรับความหมายเชิงสัญลักษณ์ในแง่
ของการทำลายปรากฏในเรื่องของไทฟอนที่เทพเทวีไกอาส่งไปต่อสู้กับเทพเจ้ากลุ่มโอลิมปัสและไทฟอนก็
แข็งแกร่งจนช่วงหนึ่งกลุ่มเทพเจ้าแห่งโอลิมปัสต้องพากันหลบหนีไปอยู่อียิปต์ไม่สามารถปกครอง ณ โอลิมปัส
อย่างสันติสุขได้ หรือกรณีของเออรินิอัสที่จะคอยไล่ล่ามนุษย์ที่ฆ่าผู้ที่มีสายเลือดเดียวกัน ทั้งใช้แซ่โบยจนหนัง
หลุดออกจากร่างและทำให้คนเหล่านั้นคลุ้มคลั่ง   

สัตว์ประหลาดรูปลักษณ์แบบงูยังมีความหมายเชิงสัญลักษณ์ในด้านการยั่วยวนและการหลอกลวง
ด้วย ซึ ่งปรากฏชัดเจนในกรณีของลาเมียที ่จะใช้ความสวยหลอกล่อให้ชายหนุ ่มมีความสัมพันธ์ด้วย            
แล้วลาเมียก็จะดูดเลือดของชายหนุ่มเหล่านั้นตอนที่พวกเขานอนหลับจนพวกเขาเสียชีวิต ความหมายเชิง
สัญลักษณ์ในด้านการหลอกลวงและการยั่วยวนของลาเมียค่อนข้างสอดคล้องกับทัศนะที่มีต่องูในเทพ
ปกรณัมคริสต์ศาสนาทิเชียน (Titian) ศิลปินชาว อิตาเลียนก็เคยวาดภาพ “The Fall of Man” ซึ่งเป็นภาพงู
ในสวนอีเด็นกำลังยื่นผลไม้ต้องห้ามให้กับอีฟ ทิเชียนเลือกแสดงภาพลักษณ์ของงูในสวนอีเด็นเป็นครึ่งคน    
คร่ึงงูโดยร่างกายท่อนบนเป็นเด็กร่างกายท่อนล่างเป็นงู (Gurney, 2023) 

ถึงแม้สัตว์ประหลาดที่มีรูปลักษณ์แบบงูจะมีความหมายเชิงสัญลักษณ์สื ่อถึงความตายและการ
ทำลาย แต่ในขณะเดียวกันงูก็สะท้อนให้เห็นสัจธรรมเรื่องทวิภาวะ คือทุกสิ่งล้วนมีสองด้านซึ่งสอดคล้องกับ
แนวคิดของเดนนิส-ไบรอันและคณะ บางครั้งสัตว์ประหลาดกลุ่มนี้จึงเป็นสัญลักษณ์ของการให้กำเนิดด้วย 
เช่น เออคิดนากับไทฟอนที่ให้กำเนิดสัตว์ประหลาดมากมาย โอฟีออนให้กำเนิดเทพเจ้าดั้งเดิมในเทพปกรณัม
กรีก ซีธีอัน ดราซีนากับมังกรแห่งอิสเมนิอัสให้กำเนิดบรรพบุรุษของกรีกโบราณบางกลุ่ม  

นอกจากการให้กำเนิด บางกรณีสัตว์ประหลาดที่มีรูปลักษณ์แบบงูยังเชื ่อมโยงกับความหมาย     
ด้านการฟื้นคืนชีพ เช่น เลือดจากร่างกายด้านซ้ายของกอร์กอน (เมดูซา) ที่ช่วยชุบชีวิตคนได้ หรือไฮดราที่มี
หัวหนึ่งเป็นอมตะ ถึงถูกตัดก็จะงอกออกมาใหม่ได้สองหัว ซึ่งก็เป็นสัญลักษณ์ของการตายและการฟื้นคืนชีพ 
หรือกรณีของเอริคโธนิอุส ที่เทพเทวีอธีนาสั่งให้ไปเลียหูของไทริซัส ผู้ซึ่งพระองค์ทำให้เขาตาบอด พระองค์จึง
ชดเชยด้วยการให้เขาฟังภาษานกที่มีความสามารถในการหยั่งรู้อนาคตได้ ทำให้ไทริซิอัสผู้ซึ่งดวงตาของเขา
ดับหรือตายไปแล้ว ได้กลับมามองเห็นอีกครั้ง ถึงจะไม่ใช่การมองเห็นด้วยตาเนื้อแต่เป็นตาในแง่สัญลักษณ์ก็
จัดว่าเป็นการตายและการฟื้นคืนชีพด้านการมองเห็นได้เช่นกัน 

จากรายละเอียดเหล่านี้จะเห็นได้ว่าสัตว์ประหลาดในเทพปกรณัมกรีกที่มีรูปลักษณ์แบบงูมักแสดง
สัญลักษณ์ของความแข็งแกร่ง ดุร้าย แต่ความแข็งแกร่งเหล่านี้มักถูกเชื่อมโยงกับสิ่งที่มนุษย์มองในแง่ลบ เช่น 
ความตาย การทำลาย การยั่วยวน หรือผลของการถูกสาป อย่างไรก็ดี ในเทพปกรณัมกรีกก็ยังปรากฏ
บทบาทของสัตว์ประหลาดที่มีรูปลักษณ์แบบงูในด้านบวกอยู่ด้วยซึ่งก็คือบทบาทด้านการให้กำเนิดและการ
ฟื้นคืนชีพ กล่าวคือในแง่ของสัญลักษณ์งูเป็นตัวแทนของทวิภาวะอย่างชัดเจน ซึ่งเดนนิส-ไบรอันและคณะได้ 



 
361 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 16 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2568) 
 

กล่าวไว้ว่าการเข้าใจความหมายของสัญลักษณจ์ะชว่ยเติมเต็มชีวิตของคนเรา ช่วยให้คนเราตระหนัก
ว่าทุกสิ่งนั ้นมีสองด้าน ความเข้าใจนี้จะช่วยให้มนุษย์ใช้ชีวิตได้อย่างราบรื่นขึ้น  นอกจากนั้น การแสดง
สัญลักษณ์สองด้านของงูรวมทั้งสัตว์ประหลาดที่มีรูปลักษณ์แบบงูยังมีเสน่ห์เนื่องจากสามารถเปลี่ยนแปลงได้
ตลอดเวลา ทำหน้าที่ได้หลายบทบาท แสดงรูปลักษณ์ได้อย่างหลากหลาย คาดเดาได้ยาก เมื่อปรากฏใน     
เทพปกรณัมกรีก สัตว์ประหลาดที่มีรูปลักษณ์แบบงูเหล่านี้จึงน่าสนใจ และอาจเป็นสาเหตุหนึ่งที่ทำให้ใน    
เทพปกรณัมกรีกมีการกล่าวถึงงูและสัตว์ประหลาดที่มีรูปลักษณ์แบบงูบ่อยครั้ง  
 
ข้อเสนอแนะ 

1. ข้อเสนอแนะด้านการนำไปใช้ 
    การศึกษาสัตว์ประหลาดที่มีรูปลักษณ์แบบงูในบทความนี้สามารถนำไปใช้สร้างแรงบันดาลใจ

หรือเสริมจินตนาการในการออกแบบตัวละคร เรื่องราวเบื้องหลัง หรือโครงเรื่องในเกมออนไลน์เนื่องจากเกม
ออนไลน์หรือวิดีโอเกมจำนวนมากในปัจจุบันมีการสร้างเรื่องราวเบื้องหลัง (Backstory) ให้กับตัวละครในเกม 
หรืออาจนำไปประยุกต์ใช้ในภาพยนตร์หรือนวนิยายแนวแฟนตาซีได้ เพราะนอกจากด้านรูปลักษณ์หากมอง
ในแง่ความหมายเชิงสัญลักษณ์ สัตว์ประหลาดที่มีรูปลักษณ์แบบงูก็เป็นสิ่งมีชีวิตที่มีเสน่ห์ มีความซับซ้อน 
เนื่องจากมีความหมายเก่ียวข้องทั้งกับการหลอกลวง การยั่วยวน การทำลาย การให้กำเนิด การตายและการ
ฟื้นคืนชีพ ซึ่งสามารถนำไปสร้างทั้งตัวละครและเรื่องราวที่มีมิติและน่าสนใจได้มากมาย 

2. ข้อเสนอแนะในการศึกษาค้นคว้าคร้ังต่อไป 
     ผู้ที่สนใจศึกษาเกี่ยวกับเทพปกรณัมอาจศึกษาค้นคว้าเกี่ยวกับสัตว์ประหลาดชนิดอื่นในเทพ
ปกรณัมกรีก หรือสัตว์ประหลาดอื่น ๆ ในเทพปกรณัมวัฒนธรรมอื่นแล้วนำมาศึกษาเปรียบเทียบว่ามีความ
สอดคล้องกันหรือไม่ อย่างไร  
 
 
เอกสารอ้างอิง 
 

ตรีศิลป์ บุญขจร.  (2553).  ด้วยแสงแห่งวรรณคดีเปรียบเทียบ  (พิมพ์ครั้งที่ 2).  กรุงเทพฯ: ศูนย์วรรณคดี 
ศึกษา คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

พรหมา พิทักษ์.  (2537).  นัยแห่งสัญลักษณ์.  กรุงเทพฯ: ต้นธรรม. 
วิลคินสัน ฟิลิป.  (2565).  เรื่องปรัมปราและตำนาน (พลกิตต์ เบศรภิญโญวงศ์, ผู้แปล).  กรุงเทพฯ: DK. 
แฮมิลตัน เอดิธ.  (2560).  ปกรณัมปรัมปรา ตำนานเทพและวีรบุรุษกรีก-โรมัน-นอร์ส (นพมาส แววหงส์, 

ผู้แปล) (พิมพ์ครั้งที่ 14).  กรุงเทพฯ: อมรินทร์. 
Bartlett, S.  (2015).  The secrets of universe in 100 symbols.  New York: Chartwell Books. 
Biedermann, H.  (1994).  Dictionary of symbolism.  New York: Meridian. 
Bulfinch, T.  (2003).  Bulfinch’s mythology.  New York: Avenel Books. 
Cambridge Academic Content Dictionary.  (n.d.).  Monster. Cambridge University Press. .  

Retrieved 7 May 2024, from 
https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/monster 
 
 

https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/monster


 
362 ภาพสะทอ้นของสัตว์ประหลาดที่มีรูปลกัษณ์แบบงูในเทพปกรณัมกรีก: กรณีศึกษาทฤษฎอีาร์คีไทพ์ 

บารนี บุญทรง 

Cambridge Academic Content Dictionary.  (n.d.)  Symbol. Cambridge University Press. .  
Retrieved 7 April 2024, from 
https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/symbol 

Campbell, J.  (1993).  The hero with a thousand faces.  London: Fontana Press. 
Campbell. J. (Ed.).  (1976).  The portable Jung. (Translated by R.F.C. Hull).  New York: Penguin  

Books. 
Cooper, J. C.  (2015). An illustrated encyclopedia of traditional symbols.   New York: Thames  

& Hudson. 
Cowden, T.D., LaFever, C. & Viders, S.  (2013).  The complete writer’s guide to heroes &  

heroines: Sixteen master archetypes.  Nevada: Archetype Press. 
Cirlot, J. E.  (2002).  A Dictionary of symbols.  New York: Dover Publications. 
Dennis-Bryan, K., Hodgson, N., & Lockley, N. (Eds.).  (2008).  Signs & symbols.  London: Dorling  

Kindersley. 
Fry, S.  (2019).  Heroes: Mortals and monsters, quests and adventures.  Great Britain: Penguin  

Books. 
Graves, R.  (2011).  The Greek myths.  London: Penguin Books. 
Gurney, T.  (2023, October 14).  The fall of man. The History of Art. Retrieved  

19 April 2025, from https://www.thehistoryofart.org/titian/fall-of-man/ 
Hightower, L.  (2015).  Greek mythology.  Delaware: Make Profits Easy LLC. 
Littleton, C. S. (Ed.).  (2002).  Mythology: The illustrated anthology of world myth and   

storytelling.  London: Duncan Baird. 
March, J.  (2009).  The Penguin Book of classical myths.  New York: Penguin Books. 
Martin, R. P.  (2003).  Myths of the ancient Greeks.  New York: New American Library. 
Merriam-Webster.  (2024, October 23).  Monster. Retrieved 1 April 2024, from  

https://www.merriam-webster.com/dictionary/monster 
Niles, D.  (2013).  Dragons: The myths, legends, & lore.  Massachusetts: Adams Media. 
Rosen, B.  (2009).  The mythical creatures bible.  New York: Sterling. 
Senter, P., Mattox, U., & H, E. E.  (2016).  Snake to monster: Conrad Gessner’s schlangenbuch  

and the evolution of the dragon in the literature of natural history. Journal of 
Folklore Research, 53(1), 67-124. 

Theoi.  (n.d.).  Drakina Skythia. Retrieved 26 April 2024, from  
https://www.theoi.com/Ther/DrakainaSkythia.html  

Vogler, C.  (2007).  The writer’s journey: Mythic structure for writers.  (3rd ed.).  California:  
Michael Wiese Productions. 

Waterfield, R.  (2011).  The Greek myths: Stories of the Greek gods and heroes vividly retold.  
New York: Metro Books. 

https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/symbol

