
การใช้ภาษาถิ่นกับการแสดงอัตลักษณ์: กรณีศึกษาการใช้ภาษาไทตาด  
ต.บ้านผ้ึง อ.เมือง จ. นครพนม 

The Use of Dialects and the Expression of Identity: A Case Study 
on the Use of the Tai -Tat Language in Ban Phueng Sub-district, 

Mueang district, Nakhon Phanom Province 
 

กฤติมา จรรยาเพศ 
Krittima Janyaphet 

อาจารย์ประจำสาขาภาษาไทยเพือ่การสื่อสารในยุคดจิิทัล คณะศลิปศาสตร์และวิทยาศาสตร์ 
มหาวิทยาลยันครพนม 

Thai Language for Communication in Digital Era Program,                                                        
Faculty of Liberal Arts and Science, Nakhon Phanom University 

  rosee5@gmail.com 
 

Received: September 30, 2025   Revised: October 24, 2025   Accepted: November 5, 2025 

 
บทคัดย่อ 

 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อสำรวจบทบาทของการใช้ภาษาท้องถิ่นไทตาดเพื่อแสดงอัตลักษณล์ด
ความเหลื่อมล้ำ โดยอ้างแนวคิดของ ปิแยร์ บูดิเยอร์ และ เปาโล เฟรรี บทความนี้ชี ้ให้เห็นว่าการจัด
การศึกษาไม่ควรมีมาตรฐานเดียวแต่ควรปรับให้เข้ากับความหลากหลายทางภาษาและวัฒนธรรมของผู้เรียน 
แนวคิดของบูดิเยอร์เกี่ยวกับ “ฮาบิทัส” อธิบายว่าโครงสร้างภายในตัวบุคคลนั้นถูกสร้างขึ้นจากการเรียนรู้ใน
ชีวิตประจำวัน การศึกษาเป็นกลไกที่ขับเคลื่อนระบบการผลิต บูดิเยอร์เน้นย้ำถึงความสำคัญของ “สำนึกแห่ง
ศักดิ์ศร”ี และ “ความเป็นอัตวิสัย” ในทางกลับกัน เปาโล เฟรรี วิพากษ์การศึกษาแบบ “ฝากธนาคาร” ที่ครู
ยัดเยียดความรู้ให้แก่นักเรียน เขาเสนอว่าการศึกษาที่แท้จริงควรมีเป้าหมายเพื่อปลุก “จิตสำนึกวิพากษ์”  
ในตัวผู้ถูกกดขี่ เฟรรีมองว่าภาษาเป็นพื้นที่ของการต่อสู้ และการนำภาษาของผู้ถูกกดขี่กลับคืนมาเป็นสิ่ง
สำคัญอย่างยิ่ง เพราะมันเป็นเครื่องมือในการไตร่ตรองเพื่อความจริง ทั้งบูดิเยอร์และเฟรรีต่างเห็นพ้อง
ต้องกันว่า การศึกษาเพื่อการเปลี่ยนแปลงจะเกิดขึ้นได้จากการปฏิบัติที่เชื่อมโยงคนกับโลกภายนอกอย่าง
สร้างสรรค์ โดยใช้ความรู้ที่สั่งสมมาตามกาลเวลา ในบริบทของประเทศไทย นโยบายภาษาได้กำหนดให้
ภาษาไทยกลางเป็นภาษาหลักของชาติ มาตั้งแต่ปี พ.ศ. 2461 ซึ่งส่งผลให้ภาษาท้องถิ่นอื่น ๆ ถูกจำกัดการใช้
และอาจถูกละเลยภูมิปัญญาที่มาพร้อมกับภาษาเหล่านั้น อย่างไรก็ตาม ภาษาท้องถิ่นมีบทบาทสำคัญในการ
รักษา “ตัวตน” และ “เอกลักษณ์” ของชุมชน กรณีศึกษาของกลุ่มไทตาดในจังหวัดนครพนม พบว่า ภาษา
ไทตาด มีความสำคัญอย่างยิ่งต่อการแสดงตัวตนและสร้างองค์ความรู้จากภูมิปัญญาของตนเอง  

 

คำสำคัญ: ภาษากับอัตลักษณ์  ภาษาถิ่น  ภาษาไทตาด 

 

 

mailto:rosee5@gmail.com


 
19 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 16 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568) 
 

Abstract 
 This article aims to explore the role of the use of the Tai Tad local language in 

expressing identity and reducing social inequality, drawing on the theoretical perspectives of 
Pierre Bourdieu and Paulo Freire. The article argues that education should not adhere to a 
single standardized model but should instead be adapted to the linguistic and cultural 
diversity of learners. Bourdieu’s concept of habitus explains that individuals’ internal 
structures are shaped through everyday learning, with education functioning as a mechanism 
that drives systems of production. He emphasizes the importance of a “sense of dignity” 
and “subjectivity.” In contrast, Paulo Freire criticizes the “banking model” of education, in 
which teachers deposit knowledge into passive learners, and proposes that authentic 
education should aim to awaken “critical consciousness” among the oppressed. Freire views 
language as a site of struggle and asserts that reclaiming the language of the oppressed is 
essential, as it serves as a tool for reflection in the pursuit of truth. Both Bourdieu and Freire 
agree that transformative education emerges from practices that creatively connect 
individuals with the external world, drawing upon accumulated knowledge over time. In the 
Thai context, language policy has designated Standard Thai as the national language since 
1918, resulting in the marginalization of other local languages and the neglect of the 
indigenous knowledge embedded within them. Nevertheless, local languages play a crucial 
role in preserving community “selfhood” and “identity.” A case study of the Tai Tad 
community in Nakhon Phanom Province demonstrates that the Tai Tad language is vital for 
identity expression and for generating knowledge rooted in the community’s own local 
wisdom.  

 
Keywords: Language and Identity,  Dialect,  Thai-Tat language 

 
 
บทนำ 
 การจัดการเรียนรู้ที่แท้จริงไม่ควรมีมาตรฐานเดียวหรือรูปแบบเดียวสำหรับทุกคนในสังคม หากแต่
เป็นไปเพื่อสอดคล้องกับความหลากหลายของผู้เรียนที่เชื่อมโยงสัมพันธ์กับบริบทของพื้นที่และวัฒนธรรม  
ต่าง ๆ ที่ผู้เรียนได้สร้างไว้ภายในตัวตนรวมถึงร่วมสร้างโครงสร้างสังคมต่าง ๆ ขึ้นมาร่วมกันไม่ว่าจะทางตรง
และทางอ้อม ในบทความชิ้นนี้จะนำเสนอถึงโครงสร้างทางสังคมที่ก่อให้เกิดการแลกเปลี่ยน ความร่วมมือกัน
ซึ่งปรากฏอยู่ทั้งในแนวคิดของปิแยร์ บูดิเยอร์ ที่อาจารย์สุนีย์ ประสงค์บัณฑิต (2553) ได้ศึกษาและนำเสนอ
แนวคิดต่อสาธาณชนรวมถึงผลงานของเปาโล เฟรรีที่ ว่าด้วยการศึกษาของผู้ถูกกดข่ีที่ได้นำเสนอแนวคิดเรื่อง
โครงสร้างครอบงำที่เป็นต้นรากของการกดขี่ที ่มีผลต่อการศึกษา ส่วนอีกประเด็นหนึ่งที่จะนำเสนอใน
บทความนี้คือ การศึกษาการสนทนาหรือการสื่อสารอันเป็นรูปแบบหนึ่งที่ทั้งปิแยร์ บูดิเยอร์และเปาโล เฟรรี 
เห็นว่ามีส่วนสำคัญที่ทำให้เกิดการศึกษาที่เป็นไปเพื่อมุ่งสู่การเปลี่ยนแปลงและการแก้ปัญหาของชุมชนหรือ
สังคมได้ 



 
20 การใช้ภาษาถิ่นกบัการแสดงอัตลักษณ์: กรณีศึกษาการใช้ภาษาไทตาด ต.บ้านผึง้ อ.เมือง จ. นครพนม 

กฤติมา จรรยาเพศ 

โครงสร้างระบบการศึกษา 
 รูปแบบการนำเสนอความคิดของบูดิเยอร์นั้นอยู่ในงานชาติพันธุ์วรรณนาซึ่งมองว่าคนถูกกำกับ
โดยโครงสร้างหรือกฎเกณฑ์บางอย่างแต่ก็สามารถที่จะเลือกกระทำการได้ด้วยตนเองอยู่บ้าง เพราะคนมี
โครงสร้างที่ยืดหยุ่นอยู่ภายในที่เรียกว่า ฮาบิทัสที่เป็นโครงสร้างที่ทั้งถูกสร้างและเป็นผู้สร้าง แม้คนอยู่ภายใต้
ฮาบิทัสก็สามารถสร้างฮาบิทัสใหม่ ๆ คนจึงมีทั้งอิสระและอยู่ภายใต้ฮาบิทัสของตน (สุนีย์ ประสงค์บัณฑิต, 
2553) ส่วนเปาโล เฟรรี เสนอความคิดให้ผู ้ที ่ถูกกดขี ่สามารถวิพากษ์ไตร่ตรองและลงมือทำเพื ่อการ
ปลดปล่อยตนเองและผู้อื่นจากโครงสร้างการครอบงำ การกดขี่เพื่อการเป็นมนุษย์ที่ สมบูรณ์ซึ่งการนำเสนอ
แนวคิดของทั้งสองนักคิดนี้มีทั้งเหมือนและคิดต่างในบางมุมซึ่งจะผู้เขียนจะนำเสนอดังต่อไปนี้ 
 ในส่วนของประเด็นทางด้านโครงสร้างทางสังคมที่มีทั้งแง่มุมก่อให้เกิดการแลกเปลี่ยนและร่วมมือ
กันรวมถึงโครงสร้างที่ครอบงำในระบบการศึกษา บูดิเยอร์ได้กล่าวถึง ฮาบิทัส ซึ่งเป็นโครงสร้างที่ยืดหยุ่นใน
ตัวคน อันก่อให้เกิดตัวแบบโครงสร้างขึ้นมาใหม่เรียกว่า “วงการ” ( field) ซึ่งคือโครงสร้างทางสังคมที่มี
วงการอยู่ภายใน แต่ละวงการจะมีความเป็นอิสระในระดับหนึ่ง แต่ขึ้นกับวงการอ่ืน ๆ ด้วยและภายในวงการ
ก็มีการต่อสู้ (สุนีย์ ประสงค์บัณฑิต, 2553) บูดิเยอร์ชี้ให้เห็นความสำคัญระบบการศึกษาในฐานะตัวกลาง
ระหว่างวงการผลิตขนาดจำกัดกับวงการผลิตขนาดใหญ่ ระบบการศึกษานี่เองเป็นตัวขับเคลื่อนให้กับระบบ
การผลิต (สุนีย์ ประสงค์บัณฑิต, 2553) เกิดความรู้สึกแปลกแยกและความทุกข์ทนภายในระบบการศึกษา
และการทำงานจากการแข่งขันระหว่างชนชั้นของผู้มีความรู้ (กระฎุมพี)และผู้ที ่ไม่ได้รับการรับรองจาก
สถาบัน (ชาวบ้านหรือผู้ใช้แรงงาน) (สุนีย์ ประสงค์บัณฑิต, 2553) ในส่วนความคิดของเปาโล เฟรรี มองว่า
แนวการศึกษาแบบ “ฝากธนาคารโภชนาการ” โดยมีเป้าหมายหลักที่จะขุนสมองของนักเรียนให้สมบูรณ์ 
ผ่านการฝากสะสม ความรู้ของครู การศึกษาประเภทนี้ สนใจการผลิตซ้ำข้อเท็จจริง แทนที่จะเป็นการเข้ าใจ
องค์ความรู้นั ้น เพื่อจะผลิตสร้างความรู้ใหม่ แน่นอนว่าจะส่งผลให้ความสนใจใคร่รู ้เชิงญาณวิทยาและ
ความคิดสร้างสรรค์ของผู้เรียนตายด้านสืบเนื่องจากถูกความรู้ที่ครูยัดเยียดให้ท่วมทับ “ซึ่งอันที่จริง [เป็น] ...
สิ่งที่ทำให้แปลกแยกและถูกแปลกแยกเกือบจะทั้งหมดเพราะแทบจะไม่มีอะไรเกี่ยวข้องกับสภาพความเป็น
จริงทางสังคมและวัฒนธรรมของนักเรียนเลย” (เฟรรี, 2560) ซึ่งความต่างของทั้งสองคนมีอยู่เพียงเล็กน้อย
ในแง่ของมุมมองของบูดิเยอร์ที่มองว่า ระบบการศึกษาเป็นตัวขับเคลื่อนให้กับระบบการผลิต วงการแห่งการ
บริโภค แต่สำหรับเปาโล เฟรรีมองว่าระบบการศึกษานั้นอยู่ในนามของการกดขี่ การครอบงำที่ลดพลังการ
สร้างสรรค์ของตนไป สำหรับสิ่งที่ทั้งบูดิเยอร์และเปาโล เฟรรี มองในแนวทางเดียวกันคือ การให้แนวทางแก่
ผู ้ที ่เข้ามาศึกษา คือ ความรู้ความสามารถในการ อ่าน หรือ ถอดรหัส ในความคิดของบูดิเยอร์  “...สิ่งที่
ผู ้บริโภคได้รับจากการอบรมบ่มเพาะในระบบการศึกษาก็คือชุดของการรับรู้และการจัดจำแนก ทำให้
ผู ้บริโภคสามารถ “ถอดรหัส” ผลงานทางศิลปะได้” “คนที ่อยู่ในระบบการศึกษาก็คือปัญญาชนหรือ
นักวิชาการที่เป็นผู้ให้ความรู้และฝึกฝนความสามารถเฉพาะทางให้แก่ผู้ที่เข้ามาศึกษา ซึ่งในที่นี้ก็คือ ความรู้
ความสามารถในการ “อ่าน” หรือ “ถอดรหัส” ผลงานทางศิลปะ การมีฮาบิทัสหรือการอาศัยระยะเวลาอัน
ยาวนานในการฝึกฝนอยู่ในระบบการศึกษาทำให้ผู ้ศึกษาแสดงออกซึ ่งความรู ้ในการถอดรหัสได้อย่าง
คล่องแคล่วและมีบุคลิกที่เป็นธรรมชาติ (สุนีย์ ประสงค์บัณฑิต, 2553) ส่วนทางด้านเปาโล เฟรรี มองว่า  
“ในทุกลำดับขั้นของการถอดรหัส คนเราจะแสดงโลกทัศน์ของตนให้ปรากฏออกมา และในวิธีคิดของพวกเขา
เก่ียวกับโลกและวิธีการที่เขาเผชิญโลก ไม่ว่าจะเป็นแบบรอรับโชคชะตาที่ฟ้าลิขิต แบบมีพลวัต หรือแช่นิ่ง..” 
(เฟรรี, 2560) การถอดรหัสนี้เปาโล ก็เห็นอย่างเดียวกันกับบูดิเยอร์ ว่าเป็นการศึกษาในพื้นที่หนึ่ง ซึ่งเป็น 



 
21 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 16 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568) 
 

“รหัส”ที่ต้องทำการถอดความ แต่ในส่วนของเปาโลมองถึงปฏิสัมพันธ์ของส่วนต่าง ๆ ว่าเป็นอย่างไรเพิ่มเติม
จากตัวตนธรรมชาติที่ซ่อนอยู่และนอกเหนือจากทางด้านศิลปะเท่านัน้ “ระหว่างการเยี่ยมเยือนผู้สืบค้นจะยดึ
พื้นที่ที่ทำการศึกษาเป็น “จุดมุ่งหมาย” เชิงวิพากษ์ของตน ประหนึ่งมันเป็น “รหัส” ที่มีชีวิตขนาดใหญ่
ไพศาลและไม่เหมือนใคร ที่จะต้องทำการถอดความ พวกเขาจะมองพื้นที่ดังกล่าวเป็นผลรวมและไปเยือนซ้ำ
แล้วซ้ำเล่าเพื่อพยายามจะ “ผ่าแยก” ผลรวมโดยวิเคราะห์มิติบางส่วนที่ตนประทับใจพวกเขาจะขยายความ
เข้าใจผ่านกระบวนการนี้ว่า ส่วนต่าง ๆ มีปฏิสัมพันธ์กันอย่างไร ซึ่งต่อมาจะช่วยให้พวกเขาเข้าใจผลรวมนั้น
โดยทะลุปรุโปร่ง” (เฟรรี, 2560) 
 

การศึกษากับการสื่อสารสนทนา 
 การศึกษากับการสื่อสารหรือการสนทนา ทั้งสองนักคิด คือ บูดิเยอร์และเปาโล เฟรรี ต่างมีความ

คิดเห็นในเรื่องการสื่อสารและการสนทนาที่น่าสนใจดังนี้ บูดิเยอร์มองว่า บทสนทนาที่ถูกบังคับให้เกิดขึ้น 
เป็นภาพลวงตาที่เป็นกลไกของผู้วิจัยภายนอกที่จะให้ความสัมพันธ์ของผู้ร่วมสนทนาแยกจากกันหรืออยู่
ด้วยกัน มีการบังคับให้แสดงความคิดเห็นซึ่งอาจจะเกิดการทุ่มเถียงและก็ระงับมัน ซึ่งนั่นเป็นวิธีของนักชาติ
พันธุ ์ว ิธีวิทยาทำการศึกษา โดยที่บูดิเยอร์มองว่าต้องดูในเรื ่องผัสสะหรือสำนึก ( sense) หรืออารมณ์
ความรู ้สึก (sentiment) ด้วยเพราะในการวิจัยเกิดภาวะตึงเครียดขึ ้นจากการแทรกแซงของนักว ิจัย      
ซึ่งบูดิเยอร์ให้ความสำคัญกับสำนึกแห่งศักดิ์ศรี ให้ความเอาใจใส่กับความเป็น อัตวิสัย มากกว่าทำให้ผู้ถูกวิจัย
สูญเสียความรู้สึก ซึ่งทำลายศักดิ์ศรีของพวกเขา เช่น ในการวิจัยของการ์ฟิงเกลหรือของนักชาติพันธุ์วิธีวิทยา
คนอื่น ๆ จะพบว่า เกิดภาวะตึงเครียดขึ้นจากการแทรกแซงของนักวิจัย แต่นักชาติพันธุ์วิธีวิทยากลับมองว่า
เป็นวิธีที่ดีที่จะเผยให้เห็นความสำคัญของ “สามัญสำนึก” บูร์ดิเยอร์  ศึกษาสำนึกแห่งศักดิ์ศรี (sense of 
honour) ซึ่งมีที่มาจาก “กฎเกณฑ์” ภายในร่างกาย การให้ความสำคัญกับสำนึกแห่งศักดิ์ศรีก็คือการศึกษาที่
ให้ความเอาใจใส่กับความเป็น “อัตวิสัย” มากกว่าการสร้างสถานการณ์ให้ผู้ถูกวิจัยต้องสูญเสียความรู้สึก    
ซึ่งเท่ากับเป็นการทำลายศักดิ์ศรีของพวกเขา” (สุนีย์ ประสงค์บัณฑิต, 2553) ส่วนความคิดของเปาโลได้ให้
ความเห็นในเรื่องการสื่อสารในการศึกษาดังนี้ “ ...บทบาทที่ขยายตัวเกินปกติของตนนั้นไม่มีความมั่นคงที่
แท้จริง เพราะคนเราต้องหาทางที่จะมีชีวิตอยู่ กับ ผู้อื่นด้วยสมานฉันท์ บุคคลไม่อาจยัดเยียดตนเองหรือแม้
เพียงแต่ดำรงอยู่คู่กันไปกับนักเรียนของตน ความสมานฉันท์ต้องอาศัยการสื่อสารที่แท้จริง...แต่ชีวิตมนุษย์จะ
มีความหมายได้ก็ต่อเมื่อมีการสื่อสารกันเท่านั้น การคิดของครูจะพิสูจน์ได้ว่าจริงแท้ ก็ด้วยความจริงแท้ของ
การคิดของนักเรียนเท่านั ้น ครูไม่สามารถคิดแทนนักเรียนหรือยัดเยียดความคิดตนให้นักเรียนได้              
การคิดจริงแท้ การคิดที่เป็นธุระกับ ความเป็นจริง ไม่ได้เกิดขึ้นลำพังบนหอคอยงาช้าง แต่เกิดในการสื่อสาร
เท่านั้น...” (เฟรรี, 2560) สำหรับความต่างของทั้งสองนักคิดนั้นบูดิเยอร์มีแนวคิดที่มองโครงสร้างภายใน คือ 
ตัวตนของคนกับโครงสร้างภายนอกหรือสถานการณ์อย่างชัดเจนมากกว่าที่ใช้การสื่อสารเพื่อให้ได้มาซึ่งความ
เข้าอกเข้าใจเพื่อนำไปสู่การแก้ปัญหา ในขณะที่เปาโลมองไปถึงความหมายของชีวิตมนุษย์ที่ได้มาจากการ
สื่อสารอย่างสมานฉันท์ อย่างไรก็ตามทั้งสองคนก็คิดเหมือนกันว่า ไม่ว่าจะเป็นการแทรกแซงหรือการยัด
เยียดก็เป็นรูปแบบหนึ่งของการครอบงำที่ทำให้แนวทางการศึกษาไม่อาจก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงและสร้าง
ความเข้าใจระหว่างกันได้ สิ่งหนึ่งที่ควรตระหนักในแง่การศึกษาเพื่อการเปลี่ยนแปลงคือ การตระหนักถึง
ประวัติศาสตร์ กิจกรรมที่เกี ่ยวเนื่องด้วยกาลเวลาของมนุษย์ในทัศนะของเปาโล “...มนุษย์ตระหนักถึง
กิจกรรมที่ทำและโลกที่ตนดำรงอยู่โดยกระทำการตามเป้าประสงค์ที่ตนเสนอไว้ มีที่มาในการตัดสินใจอยู่ทั้ง



 
22 การใช้ภาษาถิ่นกบัการแสดงอัตลักษณ์: กรณีศึกษาการใช้ภาษาไทตาด ต.บ้านผึง้ อ.เมือง จ. นครพนม 

กฤติมา จรรยาเพศ 

ในตนเองและในสัมพันธภาพกับโลกและผู ้อื ่น แทรกซึมโลกด้วยการเข้าร่วมเชิงสร้างสรรค์ผ่านการ
เปลี่ยนแปลงที่พวกเขาลงแรง ต่างจากสัตว์ มนุษย์ไม่เพียงมีชีวิต หากดำรงอยู่ด้วย...” “...สำหรับมนุษย์ 
“ที่นี่” ไม่ใช่แค่พื้นที่ทางกายภาพ แต่เป็นพื้นที่ทางประวัติศาสตร์ด้วย” ( เฟรรี, 2560) ในส่วนของบูดิเยอร์
มองถึง คน มีโครงสร้างจากภายในกำหนดอยู่และโครงสร้างภายในไม่ใช่ธรรมชาติ เพราะได้มาจากการเรียนรู้ 
การการปฏิบัติในชีวิตประจำวันซึ่งสั่งสมเป็นกระบวนการการทำงานของฮาบิทัส อันเป็นโครงสร้างยืดหยุ่น  
มีการสั่งสมและปรับเปลี่ยนไปเรื่อย ๆ (สุนีย์ ประสงค์บัณฑิต, 2553) ซึ่งสรุปได้ว่าทั้งสองนักคิดมองเห็นการ
เปลี่ยนแปลงเกิดขึ้นได้จากการปฏิบัติของคนที่เชื่อมโยงตนกับโลกภายนอกในทางที่สร้างสรรค์อันได้มาจาก
ความรู้ที่สั่งสมมาผ่านกาลเวลา 

 
แนวคิดการศึกษาทางภาษา 

 แนวคิดทางด้านการศึกษากับการพัฒนามนษุย์เป็นสิง่ที่นกัคิดหลายคนให้ความสนใจหนึ่งในนัน้คอื 
เปาโล เฟรรี นักปราชญ์ทางด้านการศึกษาชาวบราซิลที่ได้วิพากษ์ถึงการศึกษาที่ถูกกดขี่ซึ่งไม่ได้นำไปสู่การ
พัฒนาที่แท้จริง เป้าหมายหลักของการนำเสนอแนวคิด การศึกษาของผู้ถูกกดข่ี คือ การปลุกความรู้ ความคิด
สร้างสรรค์ และความสามารถในการไตร่ตรองเชิงวิพากษ์ในตัวผู้ถูกกดขี่เอง เพื่อให้เข้าใจถึงความสัมพันธ์เชิง
อำนาจที่ทำให้ผู้ถูกกดขี่กลายเป็นคนชายขอบซึ่งการตระหนักรู้นี้เป็นการริเริ่มนำไปสู่โครงการเพื่อเสรีภาพ
ผ่านการรู้ปฏิบัติ (praxis) ซึ่งต้องอาศัยการวิพากษ์ไตร่ตรองและการลงมือทำอย่างสม่ำเสมอ (เฟรรี, 2560) 
สำหรับเฟรรี การนำถ้อยภาษาของผู้ถูกกดข่ีเองคืนมา นับว่าเป็นฐานะหนึ่งในกระบวนการของการได้เสียงมา 
เขาเห็นว่าเป็น “แก่นเรื่องมูลฐาน” สำหรับโลกที่สาม เป็นชัยชนะเหนือสิทธิในการเปล่งเสียง สิทธิในการออก
เสียงถ้อยคำของตน เฟรรีมองว่า สิทธินี้คือสิ่งที่ผู้ถูกกดขี่จำเป็นต้องเรียกคืนเพื่อจะได้พูดถ้อยคำของตนเอง 
เป็น “สิทธิในการเป็น [ตัวของตัวเอง] เพื่อกำหนดทิศทางของชะตากรรม [ของพวกเขา] เขายังมองอีกว่าสิทธิ
นี้เองที่อำนาจฝ่ายครอบงำพยายามทุกอย่างที่จะปิดกั้น เพื่ออายัดถ้อยคำของผู้ถูกกดขี่ไว้ เพราะถ้อยคำนั้น
แสดงให้เห็นถึงกลไกของการกดข่ีจะถูกบิดเบือนและปิดกั้น การอายัดภาษาโดยอำนาจการกดขี่ หรือแม้แต่มี
การพร่ำสอนของนักวิชาการฝ่ายเสรีนิยมถึง “การเสริมพลังของชนกลุ่มน้อย” และ “ให้เสียงแก่ชนกลุ่ม
น้อย” แต่ขณะที่พวกเขาเองเป็นตัวแทนของคนส่วนมาก โดยเลือกใช้คำนุ่มนวลรื่นหูทดแทนอย่างเกินเลย
หรือทางที่ผิดในวาทกรรมทางวิชาการและสื่อกระแสหลัก ถ้อยคำรื่นหูจึงเป็นรูปแบบหนึ่งที่เฟรรีมองว่าเป็น
การใช้ภาษาที่ไม่เพียงแต่บิดเบือนและอำพรางความจริง  แต่ยังเป็นกลวิธีที ่คนมีอำนาจครอบงำใช้ เพื่อ
เบี่ยงเบนความสนใจจากประเด็นจริงของปัญหาสังคมต่าง ๆ (เฟรรี, 2560) ในหนังสือ การศึกษาของผู้ถูกกด
ขี่นี้ยังได้เสริมประเด็นเร่ืองการบิดเบือนภาษาอันเป็นกลวิธีที่อรุณธตี รอย มองว่า  

 “การช่วงชิงถ้อยคำและใช้เป็นอาวุธ...ใช้มันปกปิดเจตนา และใช้ในความหมายที่ตรงกันข้ามกับ
ความหมายดั้งเดิม เหล่านี้เป็นหนึ่งในชัยชนะเชิงยุทธศาสตร์ที่แยบยลของบรรดากุนซือในระบบอภิบาลใหม่ 
มันเปิดทางให้พวกเขาขับพวกปากกล้าให้กลายเป็นคนชายขอบ ริบเอาภาษาที่พวกเขาจะใช้วิพากษ์วิจารณ์
ไป” (เฟรรี, 2560) 

 หากจะกล่าวถึงแนวคิดเรื ่องของการล่าอาณานิคม การปกครองของวัฒนธรรมอารยะ Aimé 
Césaire ผู้เป็นนักกวี นักเขียนและนักการเมืองชาวมาร์ตินิกา ได้ให้ความคิดเห็นในเร่ือง ชาติ ซึ่งเป็นส่วนหนึง่
ของการรวมศูนย์อำนาจในการปกครองว่า It is a fact: the nation is a bourgeois phenomenon. 
Exactly; but if I turn my attention from man to nations, I note that here too there is great 
danger; that colonial enterprise is to the modern world what Roman imperialism was to the 
ancient world: the prelude to Disaster and the forerunner of Catastrophe. Come, now! The 



 
23 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 16 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568) 
 

Indians massacred, the Moslem world drained of itself, the Chinese world defiled and 
perverted for a good century; the Negro world disqualified; mighty voices stilled forever; 
homes scattered to the wind; all this wreckage, all this waste, humanity reduced to a 
monologue, and you think that all that does not have its price? The truth is that this policy 
cannot but bring about the ruin of Europe itself, and that Europe, if it is not careful, will 
perish from the void it has created around itself.” (Césaire, 1972) ซึ่งทัศนะนี้ทำให้มองเห็นว่าการ
รวมศูนย์โดยใช้นโยบายเพียงเสียงเดียวที่ไม่มีความหลากหลายนั้นถือเป็นอันตรายต่อการดำรงอยู่ของ
ประเทศชาติได้เช่นเดียวกัน นอกจากนี้ Césaire ยังแสดงให้เห็นด้วยว่า ความเท่าเทียมในความหลากหลาย
จริง ๆ นั้นไม่ได้อยู่ในกฎหมายที่ตีตราไว้ว่ามีความเท่าเทียมกัน เป็นเพียงแค่การให้ความรับผิดชอบและการ
งานเพิ่มเติมที่เพิ่มมากขึ้นเท่านั้น 

 

นโยบายการศึกษาทางภาษาของไทย 
 ในประวัติศาสตร์ชาติไทยว่าด้วยเรื่องความพยายามการใช้ภาษาไทยกลางเป็นภาษาชาติของ

ประเทศเริ่มมีมาตั้งแต่พระราชบัญญัติโรงเรียนราษฎร์ พ.ศ. 2461 ซึ่งบังคับให้ทุกโรงเรียนสอนภภาษาไทย
ตามแบบแผนราชการและมีการจำกัดการใช้ภาษาชาติพันธุ์อื่นอีกด้วย จึงถือได้ว่า พระราชบัญญั ติโรงเรียน
ราษฎร์ พ.ศ.2461 อาจถือเป็นนโยบายภาษาชาติอย่างเป็นทางการฉบับแรกของไทย (วิทย์ วิศทเวทย์, 2565 
อ้างใน มนสิการ เฮงสุวรรณ, 2561) ภายหลังต่อมา เมื่อได้มีการจัดทำแผนการศึกษาชาติ ตั้งแต่ พ.ศ. 2479 
ซึ่งอยู่ในสมัยรัฐบาลจอมพล ป.พิบูลสงคราม ในช่วงปี พ.ศ. 2483 จอมพล ป.พิบูลสงคราม ได้มีการประกาศ
รัฐนิยมว่า “ภาษาไทยเป็นภาษาของชาติ” ดังนั้น ภาษาไทยจึงมีบทบาทเป็นทั้งภาษาชาติและภาษาราชการ
โดยอัตโนมัติ (มนสิการ เฮงสุวรรณ, 2561) เมื่อภาษาเป็นเครื่องมือในการสื่อสารระหว่างบุคคลในสังคมเพื่อ
ความเข้าใจตรงกันในเรื่องต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นความคิด ค่านิยม ทัศนคติ ความเชื่อ รวมถึงการแสดงถึง
ความหมายต่าง ๆของสิ่งที่ต้องการสื่อ ภาษาจึงเป็นเรื่องของคนหมู่มาก การกำหนดให้คนในชาติใช้ภาษา
ทางการเพียงภาษาเดียวจึงเป็นเรื่องจำเป็นที่จะรวมผู้คนและปกครองคนในชาติได้ง่ายขึ้นมาก รวมทั้งเป็น
การแสดงตัวตนของคนในชาติได้อีกทางหนึ่ง หากแต่ทั้งนี้ หลักการหรือแนวทางปฏิบัติใด  ๆ ที่เกี่ยวข้องกับ
ทุกภาษาที่มีใช้อยู่ในประเทศใดประเทศหนึ่งก็เรียกได้ว่าเป็น “นโยบายภาษา” (พรพิบูล เพ็งแจ่ม, 2555   
อ้างใน มนสิการ เฮงสุวรรณ, 2561) จากการศึกษาของจาร์ค เลอแคลร์ค (Leclerc ; ทรงพร ทางเจริญศกัดิ์
และบำรุงสุข สุรชาติ, 2552 อ้างใน มนสิการ เฮงสุวรรณ, 2561) ประเทศไทยเป็นหนึ่งใน 12 ประเทศด้วย
เหตุที่มีนโยบายแบบผสมกลมกลืนที่ต้องการให้ประชาชนทุกชาติพันธุ์ที ่อาศัยอยู่ร่วมกันต้องพูดภาษา
เดียวกันเท่านั้น จึงนับว่าเป็นการดูดกลืนภาษาชาติพันธุ์ย่อยอื่น ๆ รวมถึงการกำหนดวันภาษาไทยแห่งชาติ
ทุกวันที่ 29 กรกฎาคมของทุกปีที่ให้ทุกคนตระหนักถึงความสำคัญและคุณค่าของภาษาไทย ทำให้ภาษาไทย
ยิ่งมีบทบาทความสำคัญยิ่งขึ้นในการเป็นศูนย์กลางของการถ่ายทอดความคิดที่เป็นสากลที่อาจทำให้ละเลย
ภูมิปัญญาต่าง ๆ ที่เกิดจากภาษาท้องถิ่นหรือภาษาชาติพันธุ์ไป ดังนั้นผลประโยชน์ของการใช้ภาษาไทยกลาง
ก็ตกเป็นของกลุ่มผู้ปกครองที่ทำให้การรวมศูนย์การปกครองเป็นไปได้ง่ายขึ้น อย่างไรก็ตามภาษาท้องถิ่นถือ
ว่ามีประโยชน์และรักษาไว้เพื่อการฟื้นฟูคุณค่าทางวัฒนธรรมอันเป็น “ตัวตน” และ “เอกลักษณ์” ประจำ
ท้องถิ่นได้ดี เช่น การผลักดันโครงการการใช้ภาษาท้องถิ่นอีสานของชาวจังหวัดขอนแก่นที่มีการรักษาคงไว้
และฟื้นฟูการสอนภาษาอีสานในโรงเรียนเทศบาลเพื่อรวบรวมภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมต่าง  ๆ ไว้ (Draper 
and Mitchell, 2017) 

 
 



 
24 การใช้ภาษาถิ่นกบัการแสดงอัตลักษณ์: กรณีศึกษาการใช้ภาษาไทตาด ต.บ้านผึง้ อ.เมือง จ. นครพนม 

กฤติมา จรรยาเพศ 

ภาษาอีสานกับการแสดงตัวตน 
 เพื่อให้เห็นว่าภาษาอีสานมีความสำคัญต่อการแสดงถึง “ตัวตน” ที่สามารถสร้างพื้นที่ความรู้ตาม
ภูมิปัญญาของตนได้ ผู้เขียนจึงขอกล่าวถึงงานของเฟรรีในเรื่องภาษาและการรู้ปฏิบัติ (praxis) ดังนี้ “ภาษา
ไม่ได้เป็นแค่พื้นที่ของการต่อสู้คัดง้างกันอย่างเดียว แต่ยังเป็นเครื่องมือที่จำเป็นสำหรับกระบวนการไตร่ตรอง
เชิงวิพากษ์เพื่อให้ความจริงปรากฏ อันเป็นหัวใจของ จิตสำนึกวิพากษ์..เป้าหมายหลักของเขาคือการใช้การรู้
หนังสือ และวิธีการต่อเนื่องที่เขาพัฒนาขึ้นสำหรับผู้เรียนผู้ใหญ่เฉพาะกลุ่ม เพื่อนำพาพวกเขาไปสู่ จิตสำนึก
วิพากษ์ กล่าวอีกอย่างหนึ่ง ไม่ว่าเรามาจากที่ใด” (เฟรรี, 2560) แน่นอนว่าการได้มาซึ่งอิสรภาพนั้นต้องผ่าน
การรู้ปฏิบัติที่กระทำด้วยความรักที่คัดค้านความไร้รักอันเป็นต้นตอของความรุนแรง  (เฟรรี, 2560) การใช้
กระบวนการรู้ปฏิบัติด้วยการคิดไตร่ตรองและลงมือกระทำก็เพื่อการปลดปล่อยเป็นการเปลี่ยนแปลงเพื่อโลก 
เฟรรียังกล่าวถึงการศึกษาแบบมีเจตนาร่วม ครูและนักเรียน ผู้นำและประชาชน ที่มีเจตนาร่วมว่าด้วยความ
เป็นจริง การรู้ความเป็นจริงผ่านการไตร่ตรองและการทำร่วมกันแล้วนั่นจะค้นพบตนเองในฐานะผู้รังสรรค์
ความรู้นั้นขึ้นมาใหม่ตลอดไป โดยการเข้าร่วมต้องเป็นไปอย่างตั้งมั่นในพันธกิจ (เฟรรี, 2560) ในส่วนของ
ภาษาท้องถิ่นอีสานของกลุ่มไทตาด จัดว่าอยู่ในตระกูล กลุ่มภาษาไท-กระได การศึกษาภาษาและวัฒนธรรม
ไทตาดของชาวไทตาดทำให้คนรุ่นใหม่เข้าใจภาษาและวัฒนธรรมของตน สามารถต่อยอดสร้างองค์ความรู้
ใหม่จากภูมิปัญญาที่ได้รับจากปราชญ์ชาวบ้านจนกระทั่งมีการสร้างห้องเรียนทุกวันศุกร์เพื่อถ่ายทอดภูมิ
ปัญญาของชุมชนให้ชนรุ่นหลังนี้ 

 “ไทตาด” เป็นชื่อที่เรียกตัวเองที่อาศัยอยู่ในจังหวัดนครพนม ซึ่งคนส่วนน้อยจะรู้จักและรับรู้ว่ามี
กลุ่มชาติพันธุ์  นี้ในจังหวัดนครพนม 

 จากการศึกษาของอาจารย์ธันวา ใจเที่ยง จากโครงการศึกษาเพื่อการพัฒนากลุ่มชน 2 ฝั่งโขงและ
คำยืนยันของกลุ่มนักปราชญ์ประจำชุมชนที่ได้คักลอกประวัติของกลุ่มชาติพันธุ์จากใบลาน พบว่า ไทตาด 
เป็นกลุ่มชนหนึ่งในกลุ่มชาติพันธุ์ไทสาขาหนึ่งที่มีถิ่นฐานดั้งเดิมอยู่อาณาบริเวณสิบสองปันนา แถบมณฑลยู
นาน ประเทศจีน ต่อมาได้อพยพจากจีนมาอยู่ในประเทศพม่า อาศัยแถบลุ่มน้ำสาละวิน -อิระวดี จนกระทั่ง
เกิดความขัดแย้งกับกลุ่มชนพม่าจึงอพยพมาตามแม่น้ำโขงเข้าสู่เมืองหลวงพระบางของประเทศลาว 

 จากนั้นก็อพยพมาสู่เมืองท่าแขก แขวงคำม่วน ประเทศลาว และตั้งบ้านเรือนที่บ้านผาตาด เมือง
ยมราช หลังจากนั้นประมาณ 30 ปี (ช่วงเวลาคร่าว ๆ พ.ศ. 2369) ได้พากันอพยพข้ามแม่น้ำโขงมาอาศัย
บริเวณท่าวัดโอกาสเขตเทศบาลเมืองนครพนมในปัจจุบัน 

 ไทตาด กลุ่มใหญ่มาตั้งชุมชนอยู่บริเวณบ้านผึ้ง ตำบลบ้านผึ้ง ส่วนหนึ่งอยู่ชุมชนบ้านหนองบัว 
ตำบลนาราชควาย ส่วนหนึ่งอยู่ที่บ้านนาคำกลาง ตำบลนาทราย อำเภอเมือง นครพนม และส่วนหนึ่งอยู่ที่
บ้านพระซอง อำเภอนาแก จังหวัดนครพนม 
 ลักษณะทางภาษา เป็นภาษาที่มีรากศัพท์เช่นเดียวกับคำในภาษาถิ่นอื่น  ๆ มีสำเนียงคล้าย ๆ 
ไทญ้อ ไทลาว ไทผู้ไท 

  เอกลักษณ์พิเศษ คำลงท้ายมักมีคำว่า “เห้อ” ตามหลังเช่น “ไปไสเห้อ” “มาแต่ได๋เห้อ” และคำ 
ว่า “นะ” เช่น “บ่ไปนะ” มักออกเสียงภาษาไทยชัดเจน เช่น ควาย เกลือ ผีเสื้อ กลุ่มไทตาดดั้งเดิม ยังใช้
อักษรควบ เช่น คว ขว เหมือนภาษาราชการปัจจุบัน 
 
 
 
 
 



 
25 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 16 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568) 
 

การเปรียบเทียบตัวอย่างคำภาษาไทตาดกับภาษาอีสานและภาษาไทยกลาง 
 

ภาษาไทตาด ภาษาอีสาน ภาษาไทยกลาง 

คำเรียกขาน 

สู เขา เขา 

ตู ข้อย กู, ฉัน 

ไผ ไผ ใคร 

เจ้า ส ู คุณ เธอ ท่าน 

คำขานรับ 

เหอ เหอ เป็นคำขานรับเวลาคนเรียก 

เอ้อ เออ เป็นคำขานรับ 

หนะ บ่อ หยัง เป็นคำต่อท้ายคำถาม 

ที่อยู่อาศัย 

เฮือน เฮือน บ้าน 

โฮง โฮงกะบอง ฐานรองคบเพลิง 

ขี่กะบอง ขี่กะบอง คบเพลิง 

ก๊อก ตะเกียง ตะเกียง 

ห่องส่วม ห่องนอน ส้วม ห้องนอน 

ขั่นใด กะได บันได 

สาด สาด ฟูก ที่นอน เสื่อ 

เครื่องใช้ 

อุ๊-แอ่ง โอ่ง โอ่งน้ำ 

กะบ๋วย กะบวย กระบวย 

กะเบียน พาเข้า ถาด 

ถาน ส้วม ห้องส้วม 



 
26 การใช้ภาษาถิ่นกบัการแสดงอัตลักษณ์: กรณีศึกษาการใช้ภาษาไทตาด ต.บ้านผึง้ อ.เมือง จ. นครพนม 

กฤติมา จรรยาเพศ 

ภาษาไทตาด ภาษาอีสาน ภาษาไทยกลาง 

ป่องเอ้ียม ป่องแอ้ม หน้าต่าง 

ลักษณะอาการ 

พ้าว ฟ้าว รีบ 

เยิบยาน เยิบ ช้า 

คำเรียกเชิญในพิธีต่าง ๆ 

เยอ ท่าน ท ่ าน  (คำ เร ี ยก เช ิญผ ู ้ มี
ยศถาบรรดาศักดิ์) 

กู๊ก ท่าน คุณ (คำเรียกเชิญแขกทั่วไป) 

 

การเปรียบเทียบตัวอย่างประโยคภาษาไทตาดกับภาษาอีสานและภาษาไทยกลาง 

ภาษาไทตาด ภาษาอีสาน ภาษาไทยกลาง 

ประโยคบอกเล่า 

กูสิไปเมือนา ข้อยสิไปนา ฉันจะไปนา 

กูสิไปนาหนองบักด่อน ข้อยสิไปนาหนองบักด่อน ฉันจะไปนาหนองบักด่อน 

กูสิตำแจ่วไปนำ ข้อยสิตำแจ่วไปนำ ฉันจะตำน้ำพริกไปด้วย 

ประโยคคำถาม 

มึงสิไปได เจ้าสิไปไส คุณจะไปไหน 

มึงสิไปนำตูหนะ เจ้าสิไปนำข้อยบ่อ คุณจะไปกับฉันไหม 

มึงสิไปนาได เจ้าสิไปนาได๋ คุณจะไปนาไหน 

มึงสิเอาปาแดกไปนำหนะ เจ้าสิเอาปาแดกไปนำบ่อ คุณจะเอาปลาร้าไปด้วยไหม 

ประโยคคำสั่ง,ขอร้อง 

เอ้ินตูมากินนำเดอ เอ้ินเฮามากินนำเด้อ เรียกพวกเรากินด้วยนะ 

มึงเอาแหไปนำเดอ เจ้าเอาแหไปนำเด้อ คุณเอาแหไปด้วยนะ 



 
27 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 16 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568) 
 

เอ้ินอ่ีตาผ่อ อ่ีตาแหม่ตูมากินนำเดอ เอ้ินอ่ีพ่อ อ่ีแมเฮามากินนำเด้อ เร ียกค ุณพ่อคุณแม่มากิน
ด้วยนะ 

ประโยคเงื่อนไข 

คันบ่อเอาไปสิเอาไดไส่แกง คันบ่อเอาไปสิเอาหยังไส่แกง ถ้าไม่เอาไปจะเอาอะไรใส่
แกง 

 

การเปรียบเทียบบทสนทนาภาษาไทตาด ภาษาอีสานและภาษาไทยกลาง 

ภาษาไทตาด ภาษาอีสาน ภาษาไทยกลาง 

ก: มึงสิไปได เจ้าสิไปไส คุณจะไปไหน 

ข: กูสิไปเมือนา ข้อยสิไปนา ฉันจะไปนา 

ก: มึงสิไปนำตูหนะ เจ้าสิไปนำข้อยบ่อ คุณจะไปกับฉันไหม 

ข: มึงสิไปนาได เจ้าสิไปนาได๋ คุณจะไปนาที่ไหน 

ก: กูสิไปนาหนองบักด่อน ข้อยสิไปนาหนองบักด่อน ฉันจะไปนาหนองบักด่อน 

ข: มึงเอาแหไปนำเดอ เจ้าเอาแหไปนำเด้อ คุณเอาแหไปด้วยนะ 

ก: กูสิตำแจ่วไปนำ ข้อยสิตำแจ่วไปนำ ฉันจะตำน้ำพริกไปด้วย 

ข: มึงสิเอาปาแดกไปนำหนะ เจ้าสิเอาปาแดกไปนำบ่อ คุณจะเอาปลาร้าไปด้วยไหม 

ก: กะเอาไปฮั้นแหลว กะเอาไปซั่นตั่ว ก็เอาไปนะสิ 

ข: คันบ่อเอาไปสิเอาไดไส่แกง คันบ่อเอาไปสิเอาหยังไส่แกง ถ้าไม่เอาไปจะเอาอะไรใส่
แกง 

ก: แกงสุกแหล่ว แกงสุกแล้ว แกงสุกแล้ว 

ข: เอ้ินตูมากินนำเดอ เอ้ินเฮามากินนำเด้อ เรียกพวกเรากินด้วยนะ 

ก: แกงเต็มหม่อ แกงเต็มหม่อ แกงเต็มหม้อ 

ข: เอิ้นอี่ตาผ่อ อี่ตาแหม่ตูมากินนำ
เดอ 

เอ้ินอ่ีพ่อ อ่ีแมเฮามากินนำเด้อ เร ียกค ุณพ่อคุณแม่มากิน
ด้วยนะ 

 

ที่มา: องค์การบริหารส่วนตำบลบ้านผึ้ง อำเภอเมือง จังหวัดนครพนม. (2565).  ประวัติศาสตร์ชาติพันธุ์    
“ไทตาด”. 



 
28 การใช้ภาษาถิ่นกบัการแสดงอัตลักษณ์: กรณีศึกษาการใช้ภาษาไทตาด ต.บ้านผึง้ อ.เมือง จ. นครพนม 

กฤติมา จรรยาเพศ 

การวิเคราะห์ความแตกต่างของคำและประโยค  
 ตารางที่ให้มาแสดงให้เห็นถึงความแตกต่างที่น่าสนใจในหลายด้าน ทั้งในด้านคำศัพท์ ไวยากรณ์ 

และการใช้งานในบทสนทนา  
 

ความหลากหลายของคำสรรพนาม  
 ภาษาไทตาดและภาษาอีสานมีระบบสรรพนามที่แตกต่างจากภาษาไทยกลางอย่างชัดเจน  
 “สู” และ “เจ้า”: ในภาษาไทตาดและภาษาอีสานใช้ “สู” หรือ “เจ้า” เพื่อเรียกแทนบุคคลที่สอง   

(คุณ เธอ ท่าน) ในขณะที่ภาษาไทยกลางใช้คำว่า “คุณ” หรือ “เธอ”  
 “ตู” และ “ข้อย”: ภาษาไทตาดใช้ “ตู” และภาษาอีสานใช้ "ข้อย" เพื่อแทนบุคคลที่หนึ่ง (ฉัน 

ผม) ซึ่งตรงกับคำว่า “กู” และ “ฉัน” ในภาษาไทยกลาง  
 

คำลงท้ายและคำขานรับ  
 คำลงท้ายและคำขานรับสะท้อนถึงสำเนียงและลักษณะเฉพาะของแต่ละภาษาอย่างชัดเจน  
 “เห้อ” และ “หนะ”: ภาษาไทตาดมักใช้คำลงท้าย “เห้อ” ตามหลังคำพูด หรือใช้คำว่า “หนะ”      

เพื่อต่อท้ายคำถาม  
 “เหอ” และ “เอ้อ”: ใช้เป็นคำขานรับในภาษาไทตาดและภาษาอีสาน  
 

โครงสร้างประโยค  
 โครงสร้างประโยคบอกเล่าและคำถามระหว่างภาษาไทตาดและภาษาอีสานมีความคล้ายคลึงกัน

อย่างมาก  
 คำว่า “สิ”: ใช้เพื่อแสดงถึงอนาคต (จะ) เช่น “กูสิไปเมือนา” (ฉันจะไปนา)  
 คำถาม: การสร้างประโยคคำถามในภาษาไทตาดและภาษาอีสานจะใช้คำบอกตำแหน่งหรือคำ

เสริมท้ายประโยค เช่น “มึงสิไปได” (คุณจะไปไหน)  
 

การอภิปรายผลการศึกษา 
 บทความนี้ได้สำรวจบทบาทของการใช้ภาษาท้องถิ่นไทตาดเพื่อแสดงอัตลักษณ์ลดความเหลื่อมล้ำ

ทางการศึกษา โดยอาศัยแนวคิดของ ปิแยร์ บูดิเยอร์ (Pierre Bourdieu) และ เปาโล เฟรรี (Paulo Freire) 
ผลการศึกษาและการวิเคราะห์ข้อมูลสนับสนุนข้อเสนอหลักที่ว่า การจัดการศึกษาไม่ควรมีมาตรฐานเดียว    
แต่ควรปรับให้เข้ากับความหลากหลายทางภาษาและวัฒนธรรมของผู้เรียน 
การศึกษา : กลไกของการผลิตและการกดขี่ 

 การอภิปรายผลในส่วนนี้พิจารณาโครงสร้างระบบการศึกษาจากมุมมองของนักคิดทั้งสอง: 
  มุมมองของบูดิเยอร์: การศึกษาในฐานะตัวขับเคลื่อนระบบการผลิต  บูดิเยอร์มองว่าระบบ

การศึกษาเป็นตัวกลางและเป็น ตัวขับเคลื่อน ให้กับระบบการผลิต สิ่งที่ผู้เรียนได้รับคือชุดของการรับรู้และ
การจัดจำแนกที่ทำให้สามารถ “ถอดรหัส” ผลงานต่าง ๆ ได้ การมี “ฮาบิทัส” (habitus) หรือโครงสร้าง
ภายในที่ยืดหยุ่นซึ่งสั่งสมมาจากการเรียนรู้และการปฏิบัติในชีวิตประจำวัน ทำให้ผู้ศึกษาสามารถแสดงออก
ซึ่งความรู้ในการถอดรหัสได้อย่างคล่องแคล่ว อย่างไรก็ตาม ระบบนี้ก็สร้างความรู้สึกแปลกแยกและความ
ทุกข์ทนจากการแข่งขันระหว่างชนชั้นของผู้มีความรู้กับผู้ใช้แรงงาน นอกจากนี้ บูดิเยอร์ยังเน้นย้ำถึง
ความสำคัญของ “สำนึกแห่งศักดิ ์ศรี” (sense of honor) และ “ความเป็นอัตวิส ัย” (subjectivity)           
ซึ่งนักวิจัยควรให้ความใส่ใจเพื่อหลีกเลี่ยงการสร้างภาวะตึงเครียดที่ทำลายศักดิ์ศรีของผู้ถูกวิจัย  



 
29 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 16 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568) 
 

มุมมองของเฟรรี: การวิพากษ์การศึกษาแบบ "ฝากธนาคาร" เฟรรีวิพากษ์การศึกษาแบบ   
“ฝากธนาคาร” (banking concept of education) ที่ครูยัดเยียดความรู้ให้แก่นักเรียน ซึ่งเป็นการผลิตซ้ำ
ข้อเท็จจริงมากกว่าการทำความเข้าใจเพื่อสร้างความรู้ใหม่ การศึกษารูปแบบนี้ทำให้ความคิดสร้างสรรค์ของ
ผู ้เรียนตายด้านและแปลกแยกจากความเป็นจริงทางสังคมและวัฒนธรรมของนักเรียน เฟรรีเสนอว่า
การศึกษาที่แท้จริงควรมีเป้าหมายเพื่อปลุก “จิตสำนึกวิพากษ์” (critical consciousness) ในตัวผู้ถูกกดขี่ 
เพื่อให้พวกเขาสามารถเข้าใจและเปลี่ยนแปลงโครงสร้างการกดขี่ได้ ทั้งเฟรรี และบูดิเยอร์ต่างก็เห็นพ้อง
ต้องกันว่าการให้แนวทางแก่ผู้เรียนในการ “อ่าน” หรือ “ถอดรหัส” เป็นสิ่งสำคัญ  
 
การใช้ภาษาถิ่นกับการแสดงอัตลักษณ์  

 บทความฉบับนี้ชี้ให้เห็นว่า ภาษาไทตาดเป็นส่วนหนึ่งของตระกูลภาษาไท-กระได และมีบทบาท
สำคัญในการรักษา “ตัวตน” และ “เอกลักษณ์” ของชุมชน การใช้ภาษาถิ่นไม่เพียงแต่เป็นเครื่องมือสื่อสาร  
แต่ยังช่วยให้ผู้เรียนสามารถแสดงออกถึงตัวตนได้อย่างแท้จริง ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดของ เปาโล เฟรรี         
ที่มองว่าการนำภาษาของผู้ถูกกดขี่กลับคืนมาเป็นสิ่งสำคัญยิ่ง เพราะภาษาคือเครื่องมือในการไตร่ตรองเพื่อ
ความจริงและเป็นหัวใจของการปลดปล่อยตนเองจากโครงสร้างการกดข่ี  

 นโยบายภาษาของไทยที่ใช้ภาษาไทยกลางเป็นภาษาหลักของชาติมาตั้งแต่ปี พ.ศ. 2461 ทำให้
ภาษาท้องถิ่นอื่น ๆ ถูกจำกัดการใช้และอาจละเลยภูมิปัญญาที่มาพร้อมกับภาษาเหล่านั้น การศึกษาครั้งนี้จึง
เน้นย้ำว่าการจัดการศึกษาไม่ควรมีมาตรฐานเดียว แต่ควรปรับให้เข้ากับความหลากหลายทางภาษาและ
วัฒนธรรมของผู้เรียน ดังที่การวิจัยพบว่าภาษาไทตาดมีความสำคัญอย่างยิ่งต่อการแสดงตัวตนและสร้างองค์
ความรู้จากภูมิปัญญาของตนเอง โดยทางชุมชนได้มีการจัดการเรียนการสอนให้ความรู้เรื่องความเป็นมา 
วัฒนธรรม รวมถึงภาษาไทตาดให้กับนักเรียนทุกวันศุกร์ โดยมีปราชญ์ชาวบ้านหมุนเวียนมาให้ความรู้อยู่
เสมอ ทำให้คนรุ่นใหม่สามารถเข้าใจภาษาและวัฒนธรรมของตนมากขึ้น ชาวบ้านไทตาดเองก็มีการใช้ภาษา
ไทตาดในการสื่อสารระหว่างกันโดยมีหัวหน้าชุมชนเป็นผู้ให้ความรู้ถ่ายทอดจากความทรงจำทางด้านภาษา
และวัฒนธรรมมาเป็นคู่มือที่นำมาใช้ในชีวิตประจำวัน ภาษาที่ปรากฏอยู่ในคู่มือนั้นจึงเป็นภาษาที่ใช้ใน
ชีวิตประจำวัน เช่น การไปไร่ไปนา การทำอาหาร การทักทาย เป็นต้น สำหรับการวิเคราะห์ทางด้านภาษา 
ภาษาไทตาดได้มีการใช้คำสรรพนาม คำลงท้าย คำขานรับที่แตกต่างไปจากภาษาอีสานและภาษาไทยกลาง 
ซึ่งก็ถือเป็นเอกลักษณ์ของชาวไทตาดที่เมื่อพูดก็จะสามารถแยกได้ว่าเป็นชาวบ้านใด กลุ่มชุมชนใด การใช้
ภาษาไทตาดจึงทำให้เกิดความเท่าเทียมในการใช้ภาษา จนกล่าวได้ว่าชาวไทตาดเป็นอีกชนชาติพันธุ์หนึ่งของ
จังหวัดนครพนม 
 

นโยบายภาษากับความหลากหลายทางการศึกษา 
ผลกระทบของนโยบายภาษาไทยกลาง นโยบายภาษาของไทยที่กำหนดให้ ภาษาไทยกลาง  

เป็นภาษาหลักของชาติมาตั้งแต่ พ.ศ. 2461 ทำให้ภาษาท้องถิ่นอื่น ๆ ถูกจำกัดการใช้และอาจนำไปสู่การ
ละเลยภูมิปัญญาที่มาพร้อมกับภาษาเหล่านั้น นโยบายนี้ถูกมองว่าเป็นประโยชน์ต่อกลุ่มผู้ปกครองในการ 
รวมศูนย์การปกครอง อย่างไรก็ตามการกำหนดให้คนในชาติพูดภาษาเดียวกันเท่านั้น ซึ่งเป็นลักษณะของ
นโยบายแบบผสมกลมกลืน (Assimilation Policy) ที่ต้องการดูดกลืนภาษาชาติพันธุ์ย่อยอื่น ๆ อาจเป็น
อันตรายต่อการดำรงอยู่ของประเทศชาติได้  

 การปรับการศึกษาให้สอดคล้องกับความหลากหลาย งานวิจัยนี้เน้นย้ำถึงความจำเป็นในการ
ปรับการจัดการศึกษาให้สอดคล้องกับความหลากหลายทางภาษาและวัฒนธรรมของผู้เรียน ตัวอย่างเช่น 



 
30 การใช้ภาษาถิ่นกบัการแสดงอัตลักษณ์: กรณีศึกษาการใช้ภาษาไทตาด ต.บ้านผึง้ อ.เมือง จ. นครพนม 

กฤติมา จรรยาเพศ 

โครงการในจังหวัดขอนแก่นที่มีการฟื้นฟูการสอนภาษาอีสานในโรงเรียนเพื่อรวบรวมและรักษาภูมิปัญญา
ทางวัฒนธรรมไว้ ซึ่งเป็นการแสดงให้เห็นว่าการใช้ภาษาท้องถิ่นในการศึกษามีศักยภาพในการสร้างสรรค์
ความรู้และพัฒนาชุมชน  
 
สรุป 

การศึกษาในปัจจุบันควรปรับให้สอดคล้องกับความหลากหลายของผู้เรียน โดยเฉพาะอย่างยิ่งใน
ด้านภาษาและวัฒนธรรม ซึ่งถือเป็นส่วนหนึ่งของตัวตนของผู้เรียน แนวคิดของนักคิดสองคนนี้ได้อธิบาย
ประเด็นนี้ไว้ดังนี้: 

ปิแยร์ บูดิเยอร์ ได้เสนอแนวคิด “ฮาบิทัส” (habitus) ซึ่งเป็นโครงสร้างภายในตัวบุคคลที่ถูกสร้าง
ขึ้นจากการเรียนรู้และการปฏิบัติในชีวิตประจำวัน บูดิเยอร์มองว่าการศึกษาเป็นตัวขับเคลื่อนระบบการผลิต 
โดยให้ความสำคัญกับการ “ถอดรหัส” ผลงานต่าง ๆ อย่างไรก็ตาม เขาชี ้ให้เห็นว่านักวิจัยมักสร้าง
สถานการณ์ที่ตึงเครียดขึ้นในการศึกษาทำให้ผู้ถูกวิจัยรู ้สึกสูญเสียศักดิ์ศรี บูดิเยอร์จึงให้ความสำคัญกับ 
“สำนึกแห่งศักดิ์ศรี” และ “ความเป็นอัตวิสัย” ในการทำความเข้าใจผู้คน  

เปาโล เฟรรี ได้วิพากษ์การศึกษาแบบ “ฝากธนาคาร” ที่ครูเป็นผู้ยัดเยียดความรู้ให้นักเรียน                   
เขาเสนอว่าการศึกษาที่แท้จริงต้องมีจุดมุ่งหมายเพื่อปลุก “จิตสำนึกวิพากษ์” ในตัวผู้ถูกกดข่ี เพื่อให้สามารถ
เข้าใจและเปลี่ยนแปลงโครงสร้างการกดขี่ได้ เฟรรีมองว่าการนำภาษาของผู้ถูกกดขี่กลับคืนมานั้นเป็นสิ่ง
สำคัญอย่างยิ่ง เพราะภาษา คือ พื้นที่ของการต่อสู้และเป็นเครื่องมือที่จำเป็นในการไตร่ตรองเพื่อความจริง  

ทั้งบูดิเยอร์และเฟรรีต่างเห็นตรงกันว่าการศึกษาเพื่อการเปลี่ยนแปลงนั้นเกิดขึ้นได้จากการปฏิบัติที่
เชื่อมโยงคนกับโลกภายนอกอย่างสร้างสรรค์ โดยอาศัยความรู้ที่สั่งสมมาตามกาลเวลา  

ประวัติศาสตร์นโยบายภาษาของไทยได้กำหนดให้ภาษาไทยกลางเป็นภาษาหลักของชาติมาตั้งแต่ 
พ.ศ. 2461 ซึ่งส่งผลให้ภาษาท้องถิ่นอื่น ๆ ถูกจำกัดการใช้ นโยบายนี้ทำให้ภาษาไทยกลางมีบทบาทสำคัญใน
ฐานะภาษาราชการและภาษาชาติ เป็นเครื่องมือในการรวมผู้คนและง่ายต่อการปกครอง ซึ่งเป็นประโยชน์ต่อ
กลุ่มผู้ปกครอง แต่ในขณะเดียวกันก็อาจทำให้ภูมิปัญญาที่มากับภาษาท้องถิ่นถูกละเลยไป  

อย่างไรก็ตาม ภาษาท้องถิ่นก็มีบทบาทสำคัญในการรักษา “ตัวตน” และ “เอกลักษณ์” ของชุมชน 
การศึกษาจากกลุ ่มไทตาดในจังหวัดนครพนมพบว่า ภาษาไทตาดซึ ่งจัดอยู ่ในตระกูลภาษาไท -กระได            
มีลักษณะทางภาษาและสำเนียงคล้ายกับภาษาอีสานอื่น ๆ เช่น ไทญ้อ ไทลาว และไทผู้ไท การใช้ภาษา
ท้องถิ่นนี้สามารถช่วยให้ผู้คนในชุมชนไทตาดแสดงออกถึงตัวตนและสร้างองค์ความรู้จากภูมิปัญญาของ
ตนเองได้โดยได้มีการจัดทำโครงการภาษาและวัฒนธรรมไทตาดทุกวันศุกร์เพื่อให้ปราชญ์ของชุมชนได้
ถ่ายทอดภูมิปัญญาแก่คนรุ่นใหม่ เช่นเดียวกับโครงการในจังหวัดขอนแก่นที่มีการฟื้นฟูการสอนภาษาอีสาน
ในโรงเรียน เพื่อรวบรวมและรักษาภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมไว้  

โดยสรุปแล้ว การใช้ภาษาถิ่นอย่างภาษาไทตาดในการศึกษาไม่เพียงแต่ช่วยให้ผู้เรียนสามารถแสดง
ตัวตนได้อย่างแท้จริง แต่ยังเป็นเครื่องมือสำคัญในการสร้างสรรค์ความรู้และพัฒนาชุมชน ซึ่งสอดคล้องกับ
แนวคิดของเปาโล เฟรรี ที่มองว่าภาษาเป็นหัวใจสำคัญของการปลดปล่อยตนเองจากโครงสร้างการกดข่ี 

 
 

เอกสารอ้างอิง 

มนสิการ เฮงสุวรรณ.  (2561).  นโยบายภาษาในแวดวงการศึกษาไทยจากยุคผู้นำชาติพ้นภัยสู่ยุคคืนความสขุ 
ให้ประชาชน. วารสารไทยศึกษา 14(1), 1-31. 



 
31 วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัอุบลราชธาน ี 

ปีที่ 16 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568) 
 

เฟรรี, เปาโล.  (2560).  การศึกษาของผู้ถูกกดข่ี. แปลโดย สายพิณ กุลกนกวรรณ ฮัมดานี,  กรุงเทพฯ: สวน 
เงินมีมา. 

สายพิณ กุลกนกวรรณ ฮัมดานี, ผู้แปล.  (2560).  การศึกษาของผู้ถูกกดข่ี.  กรุงเทพฯ: สวนเงินมีมา. 
สุนีย์ ประสงค์บัณฑิต.  (2553).  แนวความคิดฮาบิทัสของปิแอร์ บูร์ดิเยอ กับทฤษฎีทางมานุษยวิทยา.  

กรุงเทพฯ: ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร (องค์การมหาชน). 
องค์การบริหารส่วนตำบลบ้านผึ้ง อำเภอเมือง จังหวัดนครพนม.  (2565).  ประวัติศาสตร์ชาติพันธุ์  

“ไทตาด”. 
Césaire, A.  (1972).  Discourse on Colonialism.  New York: Monthly Review Press. 
Draper, John & James, Mitchell.  (2017).  “Report on the Completion of the Isan Culture  

Maintenance and Revitalization Programme” .  Journal of Social Issues in Southeast 
Asia, 32(1), 200-218. 


