
Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 104  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

การศึกษาสถานการณ์พุทธศาสนาในกรุงศรีอยุธยาที่ปรากฏในสังคีติยวงศ์  
   

ชนินทร์ ผ่องสวัสดิ์  
นักวิชาการอิสระ 

Received 22/12/24 Revised 26/03/25 Accepted 26/03/25 
 

บทคัดย่อ 
 

บทความวิชาการเรื่องนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษาความเป็นมาของสังคีติยวงศ์ 2) ศึกษา
สถานการณ์พุทธศาสนาในกรุงศรีอยุธยาที่ปรากฏในสังคีติยวงศ์ และ 3) วิเคราะห์สถานการณ์พุทธ
ศาสนาในกรุงศรีอยุธยาที่ปรากฏในสังคีติยวงศ์ ผลการศึกษาพบว่า สังคีติยวงศ์เป็นวรรณกรรมพุทธ
ศาสนากลุ่มพงศาวดารที่กล่าวถึงเหตุการณ์ทางพุทธศาสนาตั้งแต่หลังพระพุทธเจ้าปรินิพพานจนถงึสมัย
พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกมหาราชสถาปนากรุงรัตนโกสินทร์ ซึ่งได้กล่าวถึงสถานการณ์
พุทธศาสนาในสมัยกรุงศรีอยุธยาผ่านเรื่องราวของกษัตริย์อยุธยา แสดงให้เห็นว่ากษัตริย์เป็นผู้มีบทบาท
สำคัญต่อการอุปถัมภกพุทธศาสนา จนกระทั่งกษัตริย์อยุธยาพระองค์สุดท้ายสวรรคตและกรุงศรีอยุธยา
ล่มสลายจึงส่งผลให้พุทธศาสนาได้รับผลกระทบเพราะขาดกษัตรยิ์อุปถัมภ์ จากการวิเคราะห์สถานการณ์
พุทธศาสนาในกรุงศรีอยุธยาพบว่า ภัยสงครามเป็นปัจจัยสำคัญที่ทำให้สถานการณ์พุทธศาสนาไปใน
ทิศทางที่ย่ำแย่ สังคีติยวงศ์ได้กล่าวถึงสถานการณ์พุทธศาสนาก่อนสมัยกรุงศรีอยุธยาว่ามีสถานการณท์ี่
ย่ำแย่เพราะเกิดสงครามในพม่า ต่อมาสมเด็จพระรามาธิบดีที่ 1 (พระเจ้าอู่ทอง) ได้สถาปนากรุงศรี
อยุธยา ทำให้พุทธศาสนามีสถานการณ์ในทิศทางที่ดีขึ้น และได้รับการอุปถัมภกจากกษัตริย์มาอย่าง
ต่อเนื่อง ถึงแม้กรุงศรีอยุธยาจะเป็นอาณาจักรที่นับถือพุทธศาสนา กษัตริย์บางพระองค์ได้ปราบดาภิเษก
ต้องสังหารกษัตริย์พระองค์ก่อนอันเป็นการก่ออกุศลกรรม ได้แก่ สมเด็จพระราเมศวร สมเด็จพระไชย
ราชาธิราช และขุนวรวงศาธิราช เป็นต้น แต่มีบางพระองค์ที่อุปถัมภกพุทธศาสนาด้วยความศรัทธา ได้แก่ 
สมเด็จพระมหาจักรพรรดิ สมเด็จพระนเรศวรมหาราช สมเด็จพระเจ้าปราสาททอง สมเด็จพระนารายณ์
มหาราช สมเด็จพระเพทราชา และสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวบรมโกศ ด้วยกษัตริย์ช่วงปลายกรุงศรีอยุธยา
สร้างอกุศลกรรม ได้แก่ สมเด็จพระเจ้าเสือ สมเด็จพระเจ้าอยู่หัวท้ายสระ และสมเด็จพระเจ้าเอกทัศ ทำ
ให้สอดรับว่า กรุงศรีอยุธยาล่มสลายเพราะกษัตริย์สร้างอกุศลกรรม หลังจากกรุงศรีอยุธยาแพ้สงคราม 
ประชาชนเป็นผู้มีบทบาทสำคัญในการอุปถัมภ์พุทธศาสนา รวมถึงพระสงฆ์ได้หวนกลับมาทำนุบำรุงพุทธ
สถาน รักษาคัมภีร์และพระพุทธรูปที่มีสภาพสมบูรณ์เท่าที่รวบรวมได้ ทั้งยังแสดงธรรมโปรดประชาชน        
และประชาชนได้ทำบุญเพื่ออุทิศผลบุญให้กับญาติผู้ล่วงลับในสงคราม        
 
คำสำคัญ : สังคีติยวงศ์, กรุงศรีอยุธยา, สถานการณ์พุทธศาสนา  

 
 
 
 



Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 105  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

A Study of the Situation of Buddhism in Ayutthaya Kingdom as 
Appeared in Sangitiyavansa 

 

Chanin Phongsawad 
 Independent Scholar 

Received 22/12/24 Revised 26/03/25 Accepted 26/03/25 
 

Abstract 
This academic article aims to 1) study the background of Sangitiyavansa,  

2) to investigate the situation of Buddhism in Ayutthaya Kingdom as presented in 
Sangitiyavansa, and 3) to analyze the situation of Buddhism in Ayutthaya Kingdom as 
depicted in Sangitiyavansa. The findings reveal that Sangitiyavansa is a Buddhist historical 
chronicles recounting events after the Buddha’s death to the reign of King Phutthayotfa 
Chulalok, founder of the Rattanakosin Kingdom. The situation of Buddhism in Ayutthaya 
Kingdom period through the stories of kings of Ayutthaya illustrated that the kings played a 
crucial role in supporting Buddhism. After the fall of Ayutthaya, Buddhism declined due to 
the loss of royal patronage, with warfare identified as a major cause of deterioration. 
Sangitiyavansa also describes an earlier decline resulting from war in Burma, followed by a 
revival under King Ramathibodi I (King U-Thong) through renewed royal support. Although 
Ayutthaya was a Buddhist kingdom, some kings rose to power through violence, generating 
negative karma, such as King Ramathibodi II  (Ramesuan), King Chairachathirat, and 
Worawongsathirat, However, some kings supported Buddhism with genuine faith, including 
King Mahachakrapat, King Naresuan, King Prasatthong, King Narai, King Phetracha, and King 
Borommakot. In the late Ayutthaya period, some kings committed evil deeds, such as King 
Sanphet VIII, King Thai Sa, and King Ekkathat, which aligns with the view that Ayutthaya fell 
due to the creation of negative karma by its kings. After the kingdom fell, the common 
people and moks played a crucial role in supporting Buddhism by restoring temples, 
preserving scriptures and Buddha image, teaching the Dharma, and performing merit-making 
for those who perished in the war. 
 
Keywords: Sangitiyavansa, Ayutthaya Kingdom, the Situation of Buddhism 
 
 
 
 
 



Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 106  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

บทนำ  
พุทธศาสนาเป็นศาสนาที่อยู่คู่กับสังคมไทยมาอย่างยาวนาน ทั้งยังมีบทบาทสำคัญ

ในหลายมิติ เช่น การเมืองการปกครอง พระมหากษัตริย์อุปถัมภกพุทธศาสนา ปฏิบัติ
พระองค์เป็นพุทธราชา คือ พระราชาผู้ทรงธรรม และปรารถนาเป็นพระพุทธเจ้าในอนาคต 
ประชาชนเชื่อและปฏิบัติตามคำสอนของพุทธศาสนา จนนำไปสู่การเกิดประเพณีและความเชื่อ 
ในสังคม การศึกษาสถานการณ์พุทธศาสนาในกรุงศรีอยุธยาจึงเป็นสิ่งที่น่าสนใจ เพราะจะ
ช่วยให้มองเห็นประวัติศาสตร์สมัยกรุงศรีอยุธยา และการเปลี่ยนแปลงของสถานการณ์พุทธ
ศาสนาในสมัยกรุงศรีอยุธยา  

การศึกษาครั ้งนี ้เป็นการศึกษาเชิงเอกสารโดยมีสังคีติยวงศ์เป็นเอกสารหลัก 
เนื่องจากเป็นวรรณกรรมพุทธศาสนาที่รวบรวมข้อมูลเหตุการณ์สำคัญทางพุทธศาสนาและ
สถานการณ์พุทธศาสนาในสมัยต่าง ๆ ซึ่งครอบคลุมเหตุการณ์สำคัญทางพุทธศาสนาและ
สถานการณ์ทางพุทธศาสนาในสมัยกรุงศรีอยุธยาด้วย โดยเริ ่มจากหลังพระพุทธเจ้า
ปริน ิพพานจนถึงเหตุการณ์การสังคายนาพระไตรปิฎกในร ัชสมัยพระบาทสมเด็จ            
พระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกมหาราช รัชกาลที่ 1 จึงทำให้เห็นภาพรวมของสถานการณ์       
พุทธศาสนาในกรุงศรีอยุธยาได้เป็นอย่างดี   

วัตถุประสงค์ของการศึกษาในครั้งนี้มีดังนี้ 1) ศึกษาความเป็นมาของสังคีติยวงศ์ 
เพื่อเข้าใจวรรณกรรมพุทธศาสนาสมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกมหาราช 
รัชกาลที่ 1 เรื่องนี้ยิ่งขึ้น 2) ศึกษาสถานการณ์พุทธศาสนาในกรุงศรีอยุธยา และ 3) วิเคราะห์
สถานการณ์พุทธศาสนาในกรุงศรีอยุธยาที่ปรากฏในสังคีติยวงศ์ เพื่อทำความเข้าใจถึง
สถานการณ์พุทธศาสนาในกรุงศรีอยุธยาผ่านมุมมองของสมเด็จพระวันรัต  ผู ้รจนา
วรรณกรรมพุทธศาสนาเรื่องนี้  

 
ความเป็นมาของสังคีติยวงศ์   

“สังคีติยวงศ์” เป็นวรรณกรรมสมัยรัตนโกสินทร์ ประพันธ์โดยสมเด็จพระวันรัต  
วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม เมื่อครั้งดำรงสมณศักดิ์เป็นพระพิมลธรรมได้รจนาขึ้นไว้เป็น
ภาษามคธ (ภาษาบาลี) จารลงบนใบลานจำนวน 7 ผูก เมื่อ พ.ศ. 2336 เพื่อเฉลิมพระเกียรติ
พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกมหาราช หลังจากทรงพระกรุณาโปรดเกล้าฯ      
ให้คณะสงฆ์ทำสังคายนาพระธรรมวินัยจนแล้วเสร็จ ต่อมา พ.ศ. 2466 พระบาทสมเด็จ  
พระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู ่หัวโปรดเกล้าฯ ให้คณะกรรมการหอพระสมุดวชิรญาณสำหรับ     
พระนครจัดพิมพ์หนังสือสังคีติยวงศ์เป็นครั้งแรก เพื่อเป็นอนุสรณ์ในงานพระราชทาน   
เพลิงศพสมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอ เจ้าฟ้าจุฑาธุชธราดิลก กรมขุนเพชรบูรณ์อินทราชัย    



Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 107  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

โดยมีทั้งภาษามคธและภาษาไทยที่พระยาปริยัติธรรมธาดา (แพ ตาลลักษมณ์ เปรียญ) เป็น
ผู้แปลไว้ครบบริบูรณ์ 

 หนังสือเรื่องสังคีติยวงศ์นี้ ส่วนใหญ่แต่งเป็นร้อยแก้ว มีคำประพันธ์ร้อยกรองเป็น 
ปัฐยาฉันท์แทรกอยู่บ้าง ผู้รจนาได้ข้อมูลที่เป็นหลักฐานมาจากพระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา 
ปกรณ์วิเสสและพงศาวดาร นำมารจนาเป็นตำนานพงศาวดารภาษามคธ โดยได้แบ่ง
ออกเป็น 9 ปริเฉท มีเนื้อความย่อ กล่าวถึงการทำสังคายนาในชมพูทวีป 3 ครั้ง การทำ
สังคายนาในลังกาทวีป 4 ครั ้ง และการจารึกพระไตรปิฎกลงในใบลาน มีประวัติและ 
งานนิพนธ์แปลอรรถกถาของพระพุทธโฆษาจารย์ จนการที่พระพุทธศาสนามั่นคงในลังกาทวีป 
ประวัติพุทธศาสนาและเหตุการณ์สำคัญต่าง ๆ ในอาณาจักรล้านนาและประเทศไทยตั้งแต่
สมัยสุโขทัย อยุธยา และรัตนโกสินทร์ในรัชกาลที่ 1 จนได้มีการทำสังคายนาพระไตรปิฎก
ครั ้งที ่ 9 เมื ่อ พ.ศ. 2336 ในปริเฉทสุดท้ายกล่าวถึงอานิสงส์ต่าง ๆ พระเจดีย์ต่าง ๆ 
และปัญจอันตรธาน จบลงด้วยความปรารถนาของผู้รจนาสังคีติยวงศ์นี้ (กรมศิลปากร, 
2544)   

สุภาพรรณ ณ บางช้าง (2529) กล่าวถึงผลของเป้าหมายและแนวคิดของ 
การแต่งสังคีติยวงศ์ไว้ว่า ผลของเป้าหมายและแนวคิดของการแต่งในสังคีติยวงศ์ได้มี
อิทธิพลต่อการเปลี่ยนแปลงเป้าหมายและแนวคิดในผลงานบาลีต่อมาให้เกิดผลงานบาลี
กลุ่มพงศาวดาร เริ่มจากจุลยุทธการวงศ์ ซึ่งเป็นผลงานของสมเด็จพระวันรัต ทั้งนี้ พระมหา
บุญเทียม ญาณินฺโท และสุพิมล ศรศักดา (2555) กล่าวถึงแรงบันดาลใจที่ทำให้สมเด็จพระ
ว ันร ัตรจนาส ังค ีต ิยวงศ ์ว ่า  พระบาทสมเด ็จพระรามาธ ิบด ี  ศร ีส ินทรมหาจ ักรี   
บรมนารถ พระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกทรงพิจารณาเห็นว่า แต่ครั้งเสียกรุงศรีอยุธยาให้แก่
ข้าศึก พระพุทธศาสนาเกิดความเศร้าหมองมาก อีกทั้งในสมัยกรุงธนบุรีเกิดจลาจลขึ้นอีก 
จึงทรงมีพระราชดำริจะฟื้นฟูพระพุทธศาสนาให้กลับรุ่งเรืองขึ้นอีกครั้ง คงด้วยพระราช
กรณียกิจนี้ของรัชกาลที่ 1 จึงทำให้สมเด็จพระวันรัตมีแรงบันดาลใจในการประพันธ์สังคีติยวงศ์ 
เพราะการสังคายนาและชำระพระไตรปิฎกจนถึงการมีจารึกเป็นลายลักษณ์อักษร ย่อมเกิด
ประโยชน์แก ่คนหมู ่มากท ี ่จะได ้ศ ึกษาและย ึดเป ็นแนวทางท ี ่ถ ูกต ้อง และทำให้
พระพุทธศาสนารุ่งเรืองเป็นปึกแผ่นได้อีกส่วนหนึ่ง การมีพระไตรปิฎกที่สมบูรณ์และถูกต้อง
บริสุทธิ์นั้น เป็นมงคลต่อพระศาสนาเป็นอย่างมาก  

พระมหาประเสริฐ รุนรา (2547) ได้กล่าวถึงความสำคัญด้านวรรณคดีบาลีของ
สังคีติยวงศ์ไว้ว่า หนังสือสังคีติยวงศ์เป็นวรรณคดีบาลีเล่มแรกที่แต่งขึ้นในสมัยรัตนโกสินทร์ 
มีความสำคัญในแง่ของวรรณคดีบาลีก็คือเป็นเครื่องบ่งชี้ถึงลำดับสายการประพันธ์วรรณคดีบาลี 
ทำให้ทราบถึงวิว ัฒนาการการประพันธ์วรรณคดีในสมัยอยุธยา เชื ่อมต่อมาถึงสมัย
รัตนโกสินทร์ โดยมีคัมภีร์สังคีติยวงศ์เป็นตัวเชื่อมต่อสายวรรณคดี คัมภีร์สังคีติยวงศ์เป็น



Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 108  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

วรรณคดีที ่มีความพิเศษทางด้านภาษา และวิธีการนำเสนอในรูปแบบคัมภีร์ประเภท  
วังสปกรณ์ ซึ่งกล่าวถึงการสังคายนาโดยตรง เห็นได้จากการที่ยกเอาการสังคายนามาเป็น  
ชื่อคัมภีร์คือชื่อว่าสังคีติยวงศ์   

 นับว่าสังคีติยวงศ์เป็นวรรณกรรมพุทธศาสนาประเภทวังสปกรณ์ที่มีคุณค่าด้านภาษา 
พุทธศาสนา และประวัติศาสตร์ เหตุการณ์ที่กล่าวถึงกรุงศรีอยุธยาคือหลักฐานที่ทำให้เห็น
อย่างชัดเจนว่า อาณาจักรแห่งนี้ตั้งแต่เริ่มสถาปนาจนถึงคราวล่มสลายได้มีเหตุการณ์อะไร
เกิดข้ึนบ้างในแต่ละรัชสมัย สถานการณ์พุทธศาสนามีความม่ันคง รุ่งเรือง และย่ำแย่อย่างไร 
ด้วยเหตุนี้สังคีติยวงศ์จึงจัดเป็นพงศาวดารอีกรูปแบบหนึ่ง โดยมีข้อสังเกตที่วรรณคดี  
พุทธศาสนาในไทยที่ลงท้ายด้วยคำว่า “วงศ”์ มักมีการกล่าวถึงเหตุการณ์ทางประวัติศาสตร์ 
เช่น จามเทวีวงศ์ อันเป็นเรื่องการสถาปนากรุงหริภุญไชย เป็นต้น   

 
สถานการณ์พุทธศาสนาในกรุงศรีอยุธยาที่ปรากฏในสังคีติยวงศ์ 

สังคีติยวงศ์เป็นวรรณคดีพุทธศาสนาที่บอกเล่าเหตุการณ์ในสมัยกรุงศรีอยุธยา      
ว่าด้วยเรื่องการสืบสันตติวงศ์และการปราบดาภิเษกของกษัตริย์อยุธยา รวมถึงการประกอบ
กุศลกรรมและอกุศลกรรมของกษัตริย์ ทั ้งการอุปถัมภกพุทธศาสนาของกษัตริย์ด้วย 
การศึกษาครั้งนี้ได้แบ่งสถานการณ์พุทธศาสนาเป็น 4 ช่วง โดยในแต่ละช่วงได้แสดงให้เห็น
สถานการณ์ทางพุทธศาสนาดังนี้  

1. สถานการณ์พุทธศาสนาก่อนสถาปนากรุงศรีอยุธยาจนถึงรัชสมัยสมเด็จ  
พระรามาธิบดีราชบุตรของพระอินทร์ราชา (สมเด็จพระรามาธิบดีที่ 2)   

สถานการณ์พุทธศาสนาก่อนสถาปนากรุงศรีอยุธยาจนถึงรัชสมัยสมเด็จ 
พระรามาธิบดีราชบุตรของพระอินทร์ราชา (สมเด็จพระรามาธิบดีที่ 2)  ที่ปรากฏในปริเฉท 
7 ว่าด้วยเรื่องทสราชวงศ์ทั้งหลายที่ 1 ที่ 2 และท่ี 3 ได้เริ่มเกริ่นถึงสถานการณ์พุทธศาสนา
ก่อนสถาปนากรุงศรีอยุธยาไว้ในเรื่องทสราชวงศ์ครั้งที่ 1 ขอยกมาพอเป็นสังเขปดังนี้  

พระไตรปิฎกแต่เดิมเคยเผยแผ่ไปทั่วชมพูทวีป ได้รับการบันทึกด้วยอักษรและ
ภาษาต่าง ๆ ต่อมาคนทั่วไปไม่สามารถพิจารณาอักษร บท และพยัญชนะได้ ทั้งยังไม่ตั้งใจ
ศึกษา จึงทำให้พระไตรปิฎกเสื ่อม ทว่าพระไตรปิฎกได้เผยแผ่ไปสู ่ประเทศในเอเชีย
ตะวันออกเฉียงใต้ที่นับถือพุทธศาสนา ครั้นถึงพุทธศักราช 2000 พุทธศาสนาได้เสื่อมลง 
จิตใจของผู ้คนก็เสื ่อมทราม เกิดจิตริษยาในอิสรภาพของกันและกันจึงนำไปสู ่การทำ
สงคราม สงครามได้เกิดขึ้นที่เมืองหงสาราม (หงสาวดี) และอาวภูกาม (พุกาม) พม่า เป็น
ประเทศที ่เกิดสงครามภายในมีการฆ่าฟันกันเอง พระเจ้าแผ่นดินบาง เมืองพ่ายแพ้          
ถูกชิงราชสมบัติ เช่น ฝ่ายพระเจ้าอาวราชพ่ายแพ้ต่อพระเจ้าหงสาราม แสดงให้เห็นว่า   



Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 109  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

พม่าได้พ่ายแพ้มอญ เพราะกรุงหงสารามหรือหงสาวดีเป็นเมืองของมอญมาก่อนที่พระเจ้า
บุเรงนองจะยึดมาเป็นของพม่า  

ผลแห่งการทำสงครามทำให้พระไตรปิฎกเสียหาย ผู้คนต่างเอาตัวรอด ทอดทิ้ง
ครอบครัวไปคนละทิศคนละทาง บางกลุ่มรวมตัวเป็นข้าศึก หรือเป็นโจร เบียดเบียน เข่นฆ่า 
ปล้นชิงทรัพย์ ฝ่ายคนที่ไม่สามารถปกป้องตัวเองได้ก็ตกเป็นเชลยสงคราม วัดวาอาราม 
รวมถึงบ้านเรือนของคฤหัสถ์ถูกข้าศึกทำลาย ทำให้พระสงฆ์และคฤหัสถ์ไม่มีที่อยู่ ต้องตก
ระกำลำบาก พระไตรปิฎกถูกเผาทำลาย พระไตรปิฎกบางส่วนที่รอดมาได้ก็ไม่มีคนดูแล    
จึงถึงความพินาศเช่นกัน โดยอาจเสื่อมหรือพังไปตามสภาพอากาศ เพราะพระไตรปิฎกนิยม
บันทึกลงบนใบลาน นอกจากความเสื่อมและสูญหายเพราะภัยสงครามแล้ว ผู้คนไม่ศรัทธา
ในพุทธศาสนาก็เป็นอีกปัจจัยหนึ ่ง  เพราะเมื ่อมีศรัทธาน้อยจึงไม่เห็นคุณวิเศษของ 
พุทธศาสนา รวมถึงไม่เคารพและอุปถัมภ์พระสงฆ์ จึงทำให้พุทธศาสนาในเมืองหงสาราม 
(หงสาวดี) และอาวภูกาม (พุกาม) พม่า สูญหายไปตามกาลเวลา  

ต่อมา พุทธศักราช 1892 ปีขาล สมเด็จพระรามาธิบดีสุวรรณโทล (พระเจ้า 
อู่ทอง) เสวยราชสมบัติในกรุงอโยชฌธานีบุรีรมย์ (อโยธยา หรือกรุงศรีอยุธยา) ตอนมี
พระชนมายุได้ 70 พรรษา เป็นผู้มีบารมีทั้งยังอุปถัมภ์พุทธศาสนามาแต่อดีตชาติ นอกจาก
สถาปนาบ้านเมืองแล้ว ยังสร้างวัดอีกด้วย พระองค์ครองราชย์โดยธรรมมาตลอด 19 ปี      
ได้บำเพ็ญกุศลโดยมีทาน เป็นต้น แล้วสวรรคต  

พระราชบุตรของสมเด็จพระรามมาธิบดีสุวรรณโทล (พระเจ้าอู่ทอง) นามว่า 
“สมเด็จพระราเมสสร” (สมเด็จพระราเมศวร) ได้ขึ้นครองราชสมบัติตอนพระชนมายุได้  
30 พรรษา ปกครองเป็นเวลา 3 ปี พระมาตุลาคือ “คุณลุมพงุ” (สมเด็จพระบรมราชาธิราช
ที่ 1 หรือขุนหลวงพะงั่ว) ได้ขับสมเด็จพระราเมสสรลงจากราชบัลลังก์แล้วขึ้นครองราชย์
แทน คุณลุมพงุครองราชย์ได้ 19 ปี ตลอดพระชนม์ชีพได้บำเพ็ญกุศลโดยมีทาน เป็นต้น 
หลังจากคุณลุมพงุสวรรคต พระราชบุตรนามว่า “สุวรรณจันโทละ” (สมเด็จพระเจ้า 
ทองลัน) ได้ขึ้นเป็นยุวกษัตริย์ ครองราชย์ได้ 7 วัน สมเด็จพระราเมสสรกลับมาชิงราชสมบัติ
และประหารยุวกษัตริย์พระองค์นี้ พระองค์ครองราชย์ได้ 9 ปีก็สวรรคต พระราชบุตรของ
สมเด็จพระราเมสสร (สันนิษฐานว่าเป็นสมเด็จพระเจ้ารามราชา) ขึ้นครองราชย์ต่อจาก 
พระบิดาเป็นเวลา 3 ปี ได้ถูกพระมาตุลาคือ สมเด็จพระนครอินทร์ (สมเด็จพระอินทราชา) 
เป็นพระญาติกับคุณลุมพงุแย่งชิงราชสมบัติและสำเร็จโทษ สมเด็จพระนครอินทร์ปกครอง
เป็นเวลา 20 ปี ต่อมาพระราชบุตรของสมเด็จพระนครอินทร์มีนามว่า สมเด็จพระสาม 
ภายหลังมีพระนามว่า “สมเด็จพระบรมราชา” (สมเด็จพระบรมราชาธิราชที ่ 2 หรือ       
เจ้าสามพระยา) ครองราชย์ได้ 20 ปี พระราชบุตรมีนามว่า “สมเด็จพระอินทรราชา” 
(สันนิษฐานว่าเป็นสมเด็จพระบรมราชาธิราชที่ 3 หรือพระบรมราชา) เป็นผู้มีบุญญาธิการ



Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 110  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

มาก ครองราชย์ตลอด 37 ปี ต่อมาพระราชบุตรของพระอินทรราชามีนามว่า “สมเด็จ   
พระรามาธิบดี” (สมเด็จพระรามาธิบดีที่ 2) ครองราชย์สืบจากพระบิดาได้ 38 ปี  

ในรัชสมัยของกษัตริย์ทั้ง 10 พระองค์แรกของกรุงศรีอยุธยา ต่างมีพระราชศรัทธา 
บำเพ็ญกุศลโดยมีทาน เป็นต้น สร้างวัดในพุทธศาสนา บางพระองค์ก่ออกุศลกรรมบ้าง   
กุศลกรรมบ้าง ทั้งทรงงานราชกิจให้สำเร็จลุล่วงไปด้วยพระสติกำลัง เมื่อสิ้นพระชนม์ก็ไป
ตามยถากรรมของแต่ละพระองค์ (กรมศิลปากร, 2544)   

2. สถานการณ์พุทธศาสนาในรัชสมัยสมเด ็จพุทธางกูร  (พระบรมราชา        
หน่อพุทธางกูร) ถึงรัชสมัยสมเด็จพระเจ้าทรงธรรม (สมเด็จพระอินทรราชา)  

สถานการณ์พุทธศาสนาในรัชสมัยสมเด็จพุทธางกูร (พระบรมราชาหน่อพุทธางกูร) 
ถึงรัชสมัยสมเด็จพระเจ้าทรงธรรม (สมเด็จพระอินทรราชา) ได้ปรากฏในเรื่องทสราชวงศ์
ครั้งที่ 2 ซึ่งขอยกมาพอเป็นสังเขปดังนี้    

พุทธศักราชที ่  2072 พระราชบุตรของสมเด ็จพระรามาธ ิบด ี (สมเด็จ           
พระรามาธิบดีที่ 2) นามว่า “สมเด็จพุทธางกูร” (พระบรมราชาหน่อพุทธางกูร) ครองราชย์
ต่อจากพระบิดาได้ 5 ปี สวรรคตด้วยโรคอหิวาต ต่อมาพระราชบุตรนามว่า “อัฏฐาธิ     
ราชกุมาร” (พระรัฏฐาธิราชกุมาร) ขึ้นเป็นยุวกษัตริย์ ได้เพียง 5 เดือน สมเด็จพระชัยราชาสี 
(สมเด็จพระไชยราชาธิราช) มีศักดิ์เป็นพระภาคิไนยของสมเด็จพระรามาธิบดี (สมเด็จ    
พระรามาธิบดีที่ 2) ได้สำเร็จโทษพระอัฏฐาธิราชกุมาร แล้วครองราชย์ได้ 13 ปี พระราชบุตร
นามว่า “สมเด็จพระโยตต” (สมเด็จพระยอดฟ้า) ขึ้นเป็นยุวกษัตริย์ ครองราชย์ได้ 3 ปี  
พระอัครมเหสีแห่งสมเด็จพระชัยราชาสี (ท้าวศรีสุดาจันทร์) ได้สำเร็จโทษแล้วยกราชสมบัติ
ให้คุณชินราช (ขุนวรวงศาธิราช) ส่วนพระนางขึ ้นเป็นพระอัครมเหสีแห่งคุณชินราช 
พระองค์ครองราชย์ได้ 40 ปี พระท้ายน้ำแลถลุงฆียส (ศรียศ บ้านถลุงเหล็ก) ได้สังหาร 
คุณชินราชและนางพระยาสีสุดาจันทร์ (ท้าวศรีสุดาจันทร์)   

ต่อมาพระภาคิไนยของสมเด็จพระชัยราชาสี (สมเด็จพระไชยราชาธิราช) นามว่า 
“สมเด็จพระเทหราชา” (สมเด็จพระมหาจักรพรรดิ หรือพระเทียรราชา) เป็นผู้มีบุญญาธิการ 
มีช้างเผือก 7 ช้าง คงด้วยเหตุนี้พระองค์จึงมีอีกพระนามว่า “พระเจ้าช้างเผือก” ในขณะนั้น
มีพระเจ้าเอกราช (พระเจ้าบุเรงนอง) ครองหงสานคร (หงสาวดี) ได้ทำสงครามเพื่อแย่งชิง 
กรุงศรีอยุธยา แต่รบกันแล้วไม่รู ้ผลแพ้ชนะ พระเจ้าเอกราชได้ขอช้างเผือก 4 ช้างจาก
สมเด็จพระเทหราชา เหตุการณ์นี้เรียกว่า “สงครามช้างเผือก” จากเหตุการณ์นี้ทำให้สมเด็จ
พระเทหราชเศร้าพระทัยสละราชสมบัติให้สมเด็จพระมหามหินท์ (สมเด็จพระมหินทราธิราช)     
ผู ้เป็นพระราชบุตรขึ ้นครองราชย์แทน ส่วนพระองค์ได้ผนวชในพุทธศาสนา หลังจาก
ครองราชย์ได้ 6 ปี พระเจ้าหงสาราช (พระเจ้าบุเรงนอง) มารบชิงกรุงศรีอยุธยาแล้วสังหาร



Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 111  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

สมเด็จพระมหามหินท์ พระเจ้าหงสาราชได้สถาปนาพระมหาราชเจ้านครพิษณุโลก (สมเด็จ
พระมหาธรรมราชา) ขึ้นปกครองกรุงศรีอยุธยา ครองราชย์ได้ 22 ปี พระราชบุตรนามว่า 
“สมเด็จพระนริสสรราช” (สมเด็จพระนเรศวรมหาราช) ซึ่งพระบิดาได้ถวายให้พระเจ้าหงสาราช
พร้อมด้วยพระธิดา (สมเด็จพระพี่นางพระสุพรรณกัลยา) นำไปยังหงสานคร พระองค์
ประทับอยู่ที่นั่นหลายปีแล้วกลับมากรุงศรีอยุธยา พระอุปราช ราชบุตร (พระมหาอุปราชา 
มังสามเกียด หรือมังกยอชวา) ของพระเจ้าหงสานคร (พระเจ้านันทบุเรง) ได้ติดตามมา    
ทำสงคราม พระองค์ได้ชนช้างกับพระมหาอุปราชา (สงครามยุทธหัตถี) และฟันพระเศียร
ของพระมหาอุปราชาขาดด้วยของ้าว พระองค์จึงมีชัยเหนือคอช้าง สมเด็จพระนริสสรราช
ขึ้นครองราชย์เมื่อพุทธศักราช 2134 พระองค์กัมพูชาธิบดี (พระยาละแวก) เป็นข้าศึก     
เข้ารบกับกรุงศรีอยุธยาแล้วลงเรือหนี สมเด็จพระนริสสรราชได้ลงเรือติดตาม พระองค์ใช้
ปืนใหญ่ยิงเสากระโดงเรือ ทำให้สามารถจับกุมพระเจ้ากัมพูชาธิบดีได้แล้วสำเร็จโทษ ตลอด
รัชสมัยของสมเด็จพระนริสสรราชได้ทำสงครามยึดเมืองในแว่นแคว้นของหงสานคร 
นอกจากนี้ยังยึดเมืองหางคนครและเมืองลุงคลางคนคร พระองค์ครองราชย์ได้ 15 ปี        
ได้บำเพ็ญพระกุศล ได้แก่การปฏิสังขรณ์มณฑปครอบรอยพระพุทธบาท และสร้างวัด          
พุทไธยสวรรคาราม  

ปีมะเส็ง พระอนุชาของสมเด็จพระนริสสรราช นามว่า “สมเด็จพระราเมสสร” 
(สมเด็จพระเอกาทศรถ) ครองราชย์ 6 ปี ได้บำเพ็ญพระกุศลโดยมีทาน เป็นต้น ปีจอ  
พระราชบุตรแห่งสมเด็จพระราเมสสรมีนามว่า “สมเด็จพระอินทรราชา” (สันนิษฐานว่า
เป็นพระเจ้าทรงธรรม) ครองราชย์ได้ 19 ปี พระองค์เป็นที่ยำเกรงต่อปัจจามิตร และเป็น
กษัตริย์ที่มีบุญญาธิการ พระองค์มีช้างเผือก 3 ช้าง ทั้งยังบำเพ็ญพระกุศลโดยมีทานเป็นต้น  

กษัตริย์ทั้ง 11 พระองค์ที่สมเด็จพระวันรัตกล่าวถึงในเรื่องทสราชวงศ์ครั้งที่ 2  
ได้กระทำกรรมทั้งกุศลและอกุศลโดยมีการปาณาติบาต เป็นต้น มีพระศรัทธาน้อยมาก  
ได้บำเพ็ญพระกุศลต่าง ๆ ในพุทธศาสนา แต่มิได้ชุมนุมสงฆ์ผู ้เป็นพหูสู ตที่ชำนาญใน 
พระธรรมว ิน ัยเพื ่อทำว ิธ ีส ังค ีต ิพระธรรมและพระว ิน ัย (ส ังคายนาพระไตรปิฎก)            
(กรมศิลปากร, 2544) 

3. สถานการณ์พุทธศาสนาในรัชสมัยสมเด็จพระเชษฐราช (สมเด็จพระเชษฐาธิราช)  
ถึงรัชสมัยสมเด็จพระที่นั่งสุริยาศน์อมรินทร์ (สมเด็จพระเจ้าเอกทัศ)  

สถานการณ์พุทธศาสนาในรัชสมัยสมเด็จพระเชษฐราช (สมเด็จพระเชษฐาธิราช) 
ถึงรัชสมัยสมเด็จพระที่นั ่งสุริยาศน์อมรินทร์ (สมเด็จพระเจ้าเอกทัศ) ได้ปรากฏในเรื่อง 
ทสราชวงศ์ครั้งที่ 3 และเรื่องพระนครถึงความพินาศใหญ่ ซึ่งขอยกมาพอเป็นสังเขปดังนี้     



Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 112  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

พุทธศักราช 1071 ปีมะโรง พระราชบุตรของพระอินทรราชา (พระเจ้าทรงธรรม) 
นามว่า “สมเด็จพระเชษฐราช” (สมเด็จพระเชษฐาธิราช) เป็นผู้มีปัญญาน้อย ประพฤติตน
ทุจริต ชนทั้งหลายประกอบด้วยเสนาบดีจึงจับสมเด็จพระเชษฐราชสำเร็จโทษ แล้วสถาปนา
พระราชบุตรต่างพระมารดามีนามว่า “พระอาทิจจวงศ์” (สมเด็จพระอาทิตยวงศ์) เป็น 
ยุวกษัตริย์ แต่ครองราชย์ได้ 1 เดือน 8 วันก็ถูกปลดจากราชบัลลังก์แล้วสำเร็จโทษ และ
สถาปนาพระราชบุตรต่างพระมารดาอีกพระองค์มีนามว่า “ศรีสุธรรมราช” (สมเด็จ       
พระศรีสุธรรมราชา) เป็นกษัตริย์พระองค์ใหม่ ณ ปีมะเมีย พระองค์ครองราชย์ได้ 18 ปี 
เป็นผู้ศรัทธาในพุทธศาสนา และบริหารราชกิจโดยธรรม พระราชบุตรของพระศรีสุธรรม
ราชนามว่า “สมเด็จพระทิยร” (ไม่มีหลักฐานปรากฏ) ได้ขึ้นครองราชย์เป็นยุวกษัตริย์ได้ 1 ปี 
ก็ถูกปลงพระชนม์ เสนาบดีได้กษัตริย์พระองค์ใหม่คือ “สมเด็จพระเจ้าสุวรรณปราสาท” 
(สมเด็จพระเจ้าปราสาททอง) เหตุที ่ช ื ่อนี ้เพราะได้ปราสาทในจอมปลวก และได้ขึ้น
ครองราชย์เพราะสังหารเชื้อพระวงศ์นามว่า “สุธรรม” หลังจากนั้นได้สร้างวัดชนธาราม 
และปฏิสังขรณ์มณฑปครอบรอยพระพุทธบาท พระองค์ครองราชย์ได้ 15 ปี ได้บำเพ็ญ 
พระกุศลอันมีทาน เป็นต้น ต่อมาพระอนุชาของสมเด็จพระเจ้าสุวรรณปราสาท (สันนิษฐาน
ว่าเป็นสมเด็จพระศรีสุธรรมราชา) ได้ครองราชย์ 4 ปี พระราชบุตรของสมเด็จพระเจ้า
สุวรรณปราสาท นามว่า “สมเด็จพระนารายณ์” (สมเด็จพระนารายณ์มหาราช) ซึ่งดำรง
ตำแหน่งเป็นพระอุปราช และมีพระภคินี (พระราชกัลยาณี หรือกรมหลวงโยธาทิพ) ทั้งสอง
พระองค์ได้สร้างวัดขึ้น 3 แห่ง คือ วัดขัตติยาราม วัดโลกจุฬามณาราม และวัดบรมขัตติยาราม 
ด้วยกษัตริย์ผู ้เป็นพระเจ้าอาได้สังวาสกับพระภคินีของพระอุปราช สุดท้ายพระอุปราช      
ไม่พอใจจึงสังหารพระเจ้าอาแล้วขึ ้นครองราชย์แทน พระองค์ยกทัพไปตีชิมนัยนคร 
(เชียงใหม)่ และหริปุญชัย (ลำพูน) นอกจากพระองค์จะครองกรุงศรีอยุธยาแล้วยังประทับที่
กรุงลพปุระ (ลพบุรี) ด้วย พระองค์ปฏิสังขรณ์มณฑปครอบรอยพระพุทธบาท พระองค์มีชัย
เหนือข้าศึกศัตรู กรุงศรีอยุธยามีความรุ่งเรืองเพราะมีนานาประเทศเข้ามาเจริญสัมพันธไมตรี    

ต่อมา พระพิชชราชาวงศ์ (ราชวงศ์บ้านพลูหลวง) มีกษัตริย์ขึ ้นครองกรุงศรี
อยุธยานามว่า “มหาอุปาท” (สมเด็จพระเพทราชา) มีความหมายว่า “เกิดใหญ่” 
ครองราชย์ได้ 10 ปี บำเพ็ญพระกุศลโดยมีปฏิสังขรณ์มณฑปครอบรอยพระพุทธบาท       
ทั้งการพระกุศลต่าง ๆ อันมีศีลและทาน เป็นต้น ปกครองพสกนิกรให้รื่นรมย์ พระราชบุตร
ของพระมหาอุปาท นามว่า “มหาโลน” (สมเด็จพระเจ้าสุริเยนทราธิบดี หรือพระเจ้าเสือ) 
ได้ครองราชย์ 7 ปี ได้ก่อบาปไว้มาก เช่น ปาณาติบาต การกุศลทำน้อย พระมหาโลน         
มีพระราชบุตร 2 พระองค์ พระราชบุตรพระองค์โตได้สืบราชสมบัติต่อมีนามว่า “มหาโจร” 
(สมเด็จพระที่นั่งท้ายสระ) เป็นผู้ทำบาปมากมีปาณาติบาต เป็นต้น ทำกุศลน้อย ครองราชย์
ได้ 26 ปี และบำรุงสุขให้พสกนิกร  



Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 113  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

พุทธศักราช 2275 พระราชบุตรพระองค์เล็กมีนามว่า “มหากาล” (สมเด็จ   
พระเจ้าอยู่หัวบรมโกศ) มีพระทัยเป็นกุศลประกอบด้วยศรัทธา ปราศจากปัจจามิตร มีคุณ
รุ่งเรือง บำเพ็ญกุศลอันมีศีลและทาน เป็นต้น พระองค์ได้ปฏิสังขรณ์มณฑปครอบรอย  
พระพุทธบาท ปูด้วยแผ่นทอง งดงามคล้ายวิมาน ทั้งสร้างพระพุทธวจนะทั้งหลาย (ปิฎก) 
และกิตติคุณปรากฏในศรีลังกา เมื่อพระเจ้าลังกิสสร (พระเจ้าศรีวิชัยราชสิงหะ) ปรารถนา
พระธรรมและพระสงฆ์ ทราบว่ากรุงศรีอยุธยายังมีพุทธศาสนามั่นคง จึงส่งราชทูตมาขอ
พระไตรปิฎกและพระสงฆ์ไปสืบพุทธศาสนาที่ศรีลังกา พระมหากาลได้ส่งพระไตรปิฎกและ
พระสงฆ์ไปตามที่กษัตริย์ศรีลังกาขอ พระราชบุตรพระองค์โตมีนามว่า “ธิเบศวร” (เจ้าฟ้า
ธรรมาธิเบศวร์ หรือเจ้าฟ้ากุ้ง) เป็นพระอุปราช ทำมิจฉาจารกับพระอนุมเหสี (เจ้าฟ้าสังวาล) 
และทำบาปอื่น มีโทษมาก ถูกปลงพระชนม์ พระองค์จึงยกพระราชบุตรนามว่า “พระ
อุทุมพรบุปผะ” (เจ้าฟ้าอุทุมพร หรือสมเด็จพระเจ้าอุทุมพร) เป็นพระอุปราช พระมหากาล
ครองราชย์ได้ 27 ปีแล้วสวรรคต  

พุทธศักราช 2301 ปีขาล พระเจ้าอุทุมพรบุปผะ (สมเด็จพระเจ้าอุทุมพร)      
ขึ้นครองกรุงศรีอยุธยา พระเชษฐาธิราช หรือสมเด็จพระเอกทัต (สมเด็จพระที่นั่งสุริยาศน์
อมรินทร์ หรือสมเด็จพระเจ้าเอกทัศ) ให้พระองค์ปลงพระราชบุตรทั้ง 3 (เจ้าสามกรม) 
พระองค์ครองราชย์ 2 เดือนเศษ ได้ยกราชสมบัติให้สมเด็จพระเอกทัตแล้วออกผนวช     
เมื่อสมเด็จพระเอกทัตครองราชย์ มีปรีชาน้อย มักหลงใหล ไม่สนราชกิจ พสกนิกรบางกลุ่ม
หลงผิดประพฤติเป็นคนชั่ว ทำให้พสกนิกรบางส่วนเดือดร้อน นอกจากนี้ก็มีโรคระบาด 
ธรรมชาติวิปริต ผลไม้มีรสวิปริต น้ำเป็นสีแดงเลือดนก ฤดูกาลก็วิปริต ฤดูหนาวกลับมี
อากาศร้อน ฤดูร้อนกลับมีอากาศหนาว อมนุษย์ ภูตผีปีศาจกำเริบ เทวดาไม่บันดาลฝนให้     
ตกต้องตามฤดูกาล เกิดนิมิตไม่มงคล เช่น พระเจดีย์แตกแยก ภูเขาใหญ่ก็แตกแยก เสียงร้องไห้
ดังเหมือนเสียงสรรเสริญ ภูตผีปีศาจพากันหัวเราะ ผู้คนร่ำไห้เพราะความทุกข์ระทม  

พุทธศักราช 2302 ปีเถาะ กษัตริย์พม่า “มังลังค” (พระเจ้าอลองพญา) ได้ยกทัพ
มาตีกรุงศรีอยุธยา แต่กลับสิ ้นพระชนม์ด้วยโรคอุทราพาธ (โรคเกี ่ยวกับท้อง) เพราะ 
ฝ่ายกรุงศรีอยุธยายิงปืนใหญ่ใส่ทัพพม่า ทำให้พระเจ้ามังลังคต้องลูกปืนจึงต้องกลับไปรักษา 
พระอาการที่ค่าย และสิ้นพระชนม์ลงในที่สุด ด้วยการสิ้นพระชนม์ของกษัตริย์พม่า ทำให้
พระราชบุตรที่ข้ึนครองราชย์ต่อยกทัพมาทำศึกกับกรุงศรีอยุธยา ทัพพม่าล้อมกรุงศรีอยุธยา
ไว้ 2 ปี ทำให้เสบียงในเมืองขาดแคลน ส่งผลให้กรุงศรีอยุธยาพ่ายแพ้ต่อพม่า เชื้อพระวงศ์
และพสกนิกรกลายเป็นเชลย สมเด็จพระเอกทัตหนีจากพระนครไปซ่อนอยู่ในป่า ทำให้
พระองค์ต้องอดอยากไม่มีเรี่ยวแรง ข้าศึกจึงสามารถจับกุมพระองค์ได้ หลังจากนั้นพระองค์
ได้สิ้นพระชนม์ลงในที่สุด (กรมศิลปากร, 2544)     



Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 114  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

4. สถานการณ์พุทธศาสนาหลังเสียกรุงครั้งที่ 2  
สถานการณ์พุทธศาสนาหลังเสียกรุงครั ้งที ่ 2 ได้ปรากฏในเรื ่องพระนครถึง     

ความพินาศใหญ่ ซึ่งขอยกมาพอเป็นสังเขปดังนี้ หลังจากสมเด็จพระเอกทัตสวรรคต พสกนิกร
เต็มไปด้วยความทุกข์ หิวโหย มีการพลัดพรากไปคนละทิศคนละทาง ต้องสัญจรซัดเซไป       
ในที่ต่าง ๆ แม้จะมีทรัพย์ก็หาประโยชน์ไม่ได้ บางคนเป็นกำพร้า ไม่มีเสื้อผ้าแพรพรรณและ
อาหาร ต้องหาพืชผักพรรณไม้กินเป็นอาหารเพ่ือประทังชีวิต บางกลุ่มรวมตัวเป็นโจรปล้นข้าว 
แต่หากหาอาหารไม่ได้ต้องอดตายจึงทำให้กลายเป็นคนไร้ความเมตตา เพราะความหิวโหย   
บีบบังคับให้ต้องเอาตัวรอด ด้วยเหตุนี้จึงไม่มีใครใส่บาตรพระสงฆ์  

เมื่อพระสงฆ์หาอาหารไม่ได้ เพราะขาดอุบาสกอุบาสิกาอุปถัมภ์ พระสงฆ์ที่มี
ศิษย์ (เด็กวัด) ใช้ให้ไปหาอาหาร หาได้บ้าง หาไม่ได้บ้าง ทำให้พระสงฆ์ต้องสึกเป็นฆราวาส
เพื่อเอาตัวรอด พระสงฆ์บางรูปไม่ยอมสึก แต่ต้องมีร่างกายซูบผอมเพราะหาอาหารไม่ได้  
บางวัดไม่มีพระสงฆ์จำวัดอยู่ พระพุทธรูปและคัมภีร์ไม่มีคนดูแล ผู้มีมิจฉาทิฐิก็ทำลาย
พระพุทธรูปและคัมภีร์ เกิดการขโมยผ้าห่อคัมภีร์ ทำให้คัมภีร์เสียหายถูกปลวกกัดกิน หรือ
คัมภีร์ตกดินที่เปียกก็ทำให้คัมภีร์เสียหายเช่นกัน พระสงฆ์ที่ยังดำรงอยู่ในพระธรรมวินัย       
ได้รวบรวมคัมภีร์เท่าที่หาได้ ทำให้คัมภีร์บางเล่มยังคงสมบูรณ์ บางคัมภีร์อาจมีบางส่วน      
ทีข่าดหาย    

ฝ่ายอุบาสกและอุบาสิกาที่รอดจากภัยสงคราม พอมีทรัพย์สินติดตัวจึงใช้แลก
เป็นอาหาร ทายกเหล่านี้ยังมีกำลังพอที่จะอุปถัมภ์พระสงฆ์ได้ เพราะต้องการสืบอายุ      
พุทธศาสนา ทั ้งยังสามารถปฏิบัติกุศลกรรมเหมือนครั ้งกรุงศรีอยุธยายังไม่ล่มสลาย          
ฟังเทศนาจากพระสงฆ์ พระสงฆ์ได้แสดงธรรมเพื่อเป็นการตอบแทน หรือบางพุทธศาสนิกชน
ขอร้องให้พระสงฆ์แสดงธรรมให้ฟัง พระสงฆ์เลือกแสดงธรรมเท่าที่รู ้ หรือแสดงธรรม      
ตามคัมภีร์ที่รักษาเอาไว้ได้ พุทธศาสนิกชนที่พลัดพรากจากครอบครัว เมื่อหายเศร้าโศก      
จึงเริ่มรักษาพระพุทธรูปและคัมภีร์ แล้วอุทิศบุญนี้ให้ญาติผู้ล่วงลับ บางกลุ่มให้ลูกหลาน
บวชในพุทธศาสนา  

พระสงฆ์ได้รับการอุปถัมภ์จากผู ้คนที ่รอดจากภัยสงคราม ทำให้มีกำลังที่        
จะรักษาพระพุทธรูปและคัมภีร์ จึงพากันไปยังวัดบางแห่งก็พบว่าพระเจดีย์ พระวิหาร และ
กุฏิได้รับความเสียหาย ทำให้เกิดความสลดใจจนหลั่งน้ำตา พระสงฆ์พากันรวบรวม
พระพุทธรูปเท่าที่รวบรวมได้ไว้ในที ่อันควร ผู ้คนที ่รอดจากสงครามก็พากันซ่อมแซมและ         
สร้างบ้านขึ้นในที่ตั้งเดิม พระสงฆ์จึงเริ่มออกบิณฑบาต และสร้างกุฏิขึ้นใหม่เป็นกระท่อม
พะเพิงในวัดเดิม  

หลังจากกรุงศรีอยุธยาล่มสลาย แว่นแคว้นที่เคยอยู่ภายใต้กรุงศรีอยุธยาได้แยก
เป็นอิสระ ได้แก่ พระยาพิษณุโลก (พิษณุโลก) พระราชานครสิริธรรมราช (นครศรีธรรมราช) 



Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 115  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

พระราชานครราชสีมาราช (นครราชสีมา) และวรนายราศี ในขณะนั้นมีพระสงฆ์ลามก  
ละเมิดพระวินัย คือ “ภิกษุวรสวางค์” (พระพากุลเถระ หรือเรียกว่าเจ้าพระฝาง เพราะเป็น        
พระสังฆราชาแห่งเมืองสวางคบุรี หรือฝาง จังหวัดอุตรดิตถ์ในปัจจุบัน) ได้รบกับพระยา 
พิษณุโลกไม่รู้ผลแพ้ชนะ พระราชาวชิรปราการ (สมเด็จพระเจ้าตากสินมหาราช) ได้ปราบ
พระยาและเจ้าเมืองทั้ง 3 รวมถึงภิกษุวรสวางค์ด้วย พระราชบุตรของกษัตริย์อยุธยานามว่า 
“เทพวินิจ”(กรมหมื่นเทพพิพิธ) ได้พำนักที่นครราชสีมา พระราชาวชิรปราการได้นำมายัง
กรุงธนบุรีแล้วสำเร็จโทษ (กรมศิลปากร, 2544)    

 
วิเคราะห์สถานการณ์พุทธศาสนาในกรุงศรีอยุธยาที่ปรากฏในสังคีติยวงศ์  

การศึกษาสถานการณ์พุทธศาสนาในกรุงศรีอยุธยาที่ปรากฏในสังคีติยวงศ์ได้แบ่ง
สถานการณ์เป็น 4 ช่วง คือ 

1) สถานการณ์พุทธศาสนาก่อนสถาปนากรุงศรีอยุธยาจนถึงรัชสมัยสมเด็จ     
พระรามาธิบดีราชบุตรของพระอินทร์ราชา (สมเด็จพระรามาธิบดีที่ 2)   

2) สถานการณ์พุทธศาสนาในรัชสมัยสมเด็จพุทธางกูร (พระบรมราชาหน่อพุทธางกูร) 
ถึงรัชสมัยสมเด็จพระเจ้าทรงธรรม (สมเด็จพระอินทรราชา) 

3) สถานการณ์พุทธศาสนาในรัชสมัยสมเด็จพระเชษฐราช (สมเด็จพระเชษฐาธิราช)  
ถึงรัชสมัยสมเด็จพระที่นั่งสุริยาศน์อมรินทร์ (สมเด็จพระเจ้าเอกทัศ)  

4) สถานการณ์พุทธศาสนาหลังเสียกรุงครั้งที่ 2  
 สถานการณ์พุทธศาสนาในกรุงศรีอยุธยาในแต่ละช่วงก็มีความแตกต่างกันออกไป 
ดังนี้  

1. สถานการณ์พุทธศาสนาก่อนสถาปนากรุงศรีอยุธยาจนถึงรัชสมัยสมเด็จ  
พระรามาธิบดีราชบุตรของพระอินทร์ราชา (สมเด็จพระรามาธิบดีที่ 2)   

ช่วงก่อนสถาปนากรุงศรีอยุธยาในสังคีติยวงศ์ระบุว่า พุทธศาสนาในพม่าได้เสื่อม
และย่ำแย่เพราะภัยสงคราม แต่เมื่อสมเด็จพระรามมาธิบดีสุวรรณโทล (พระเจ้าอู่ทอง) 
เสวยราชสมบัติในกรุงอโยชฌธานีบุรีรมย์ (กรุงอโยธยา หรือกรุงศรีอยุธยา) พระองค์ได้
อุปถัมภ์พุทธศาสนา สร้างวัดและบำเพ็ญกุศลโดยมีทาน เป็นต้น ซึ่งกษัตริย์อยุธยาหลาย
พระองค์ต่อมาได้ปฏิบัติเช่นนี้มาอย่างต่อเนื่องจนถึงรัชสมัยสมเด็จพระรามาธิบดีราชบุตร
ของพระอินทร์ราชา (สมเด็จพระรามาธิบดีที่ 2) (กรมศิลปากร, 2544)    

สมเด็จพระวันรัตผู้รจนาสังคีติยวงศ์ได้กล่าวถึงสถานการณ์พุทธศาสนาในพม่า   
ที่ย่ำแย่และพระไตรปิฎกเสียหายจากภัยสงคราม ประสมกับความมีศรัทธาน้อยของผู้คน  
ในช่วงเวลานั้นจึงทำให้พุทธศาสนาปราศจากการดูแลจากอุบาสกและอุบาสิกา ผิดกับ
อาณาจักรแห่งใหม่อย่างกรุงศรีอยุธยาที่พุทธศาสนาได้รับการดูแลอุปถัมภกจากกษัตริย์  



Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 116  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

2. สถานการณ์พุทธศาสนาในรัชสมัยสมเด็จพุทธางกูร (พระบรมราชา       
หน่อพุทธางกูร) ถึงรัชสมัยสมเด็จพระเจ้าทรงธรรม (สมเด็จพระอินทรราชา) 

สถานการณ์พุทธศาสนาในช่วงนี้ได้รับการอุปถัมภกจากกษัตริย์ทั้ง 11 พระองค์ 
ซ ึ ่งมีกษัตริย ์อยุธยาที ่ม ีความโดดเด่นด ้านพุทธศาสนา 2 พระองค์ ได้แก่ สมเด็จ             
พระเทหราชา (สมเด็จพระมหาจักรพรรดิ) พระองค์ได้สละราชบัลลังก์แล้วเสด็จออกผนวช 
และสมเด็จพระนริสสรราช (สมเด็จพระนเรศวรมหาราช) พระองค์สร้างวัดพุทไธยสวรรคาราม
(สันนิษฐานว่าเป็นวัดพุทไธศวรรย์ จังหวัดพระนครศรีอยุธยา) และปฏิสังขรณ์มณฑปครอบ
รอยพระพุทธบาท (กรมศิลปากร, 2544)  

สมเด็จพระวันรัต (ใน กรมศิลาปกร, 2544) กล่าวว่า กษัตริย์ทั้ง 11 พระองค์ได้
กระทำกรรมทั้งกุศลและอกุศลโดยมีการปาณาติบาต เป็นต้น มีพระศรัทธาน้อยมาก ได้
บำเพ็ญพระกุศลต่าง ๆ ในพุทธศาสนา แต่มิได้ชุมนุมสงฆ์ผู้เป็นพหูสุตที่ชำนาญในพระธรรม
วินัยเพื่อสังคายนาพระไตรปิฎก แสดงให้เห็นว่าพระราชกรณียกิจด้านพุทธศาสนาของ
กษัตริย์อยุธยาในช่วงนี้ไม่ว่าจะเป็นการผนวช สร้างและปฏิสังขรณ์  พุทธสถาน หรือการ
บำเพ็ญกุศลต่าง ๆ ก็ไม่มีความสำคัญเท่าการสังคายนาพระไตรปิฎก ผู้ศึกษาเห็นว่าเหตุที่
สมเด็จพระวันรัต ผู้ประพันธ์สังคีติยวงศ์มองการสังคายนาพระไตรปิฎกเป็นสิ่งสำคัญคง
สอดคล้องกับความเห็นของพระมหาบุญเทียม ญาณินฺโท และสุพิมล ศรศักดา (2555) 
กล่าวถึงแรงบันดาลใจที่ทำให้สมเด็จพระวันรัตรจนาสังคีติยวงศ์ว่าการสังคายนาและชำระ
พระไตรปิฎกจนถึงการมีจารึกเป็นลายลักษณ์อักษร ย่อมเกิดประโยชน์แก่คนหมู่มากที่จะได้
ศึกษาและยึดเป็นแนวทางท่ีถูกต้อง และทำให้พระพุทธศาสนารุ่งเรืองเป็นปึกแผ่นได้อีกส่วน
หนึ่ง การมีพระไตรปิฎกที่สมบูรณ์และถูกต้องบริสุทธิ์นั้น เป็นมงคลต่อพระศาสนาเป็นอย่าง
มาก 

3. สถานการณ์พุทธศาสนาในรชัสมัยสมเด็จพระเชษฐราช (สมเด็จพระเชษฐาธิราช) 
ถึงรัชสมัยสมเด็จพระที่นั่งสุริยาศน์อมรินทร์ (สมเด็จพระเจ้าเอกทัศ)  

สถานการณ์พุทธศาสนาในช่วงนี้มีความมั่นคงและรุ่งเรืองเป็นอย่างมากในรัชสมัย
ของพระเจ้ามหากาล (สมเด็จพระเจ้าอยู่หัวบรมโกศ) นอกจากพระองค์อุปถัมภกพุทธศาสนา 
ยังมีการสร้างพระพุทธวจนะทั้งหลาย (ปิฎก)* และการส่งสมณทูตไปสืบพุทธศาสนาที่ศรี
ลังกาตามการทูลขอจากพระเจ้าลังกิสสร หรือ พระเจ้าศรีวิชัยราชสิงหะ (กรมศิลปากร, 

 
* ผู้ศึกษาสันนิษฐานว่า “พระพุทธวจนะทั้งหลาย (ปิฎก)” อาจหมายถึง “พระไตรปิฎก” เนื่องจาก พัฒน์ เพ็งผลา 
(2549, น. 21) กล่าวถึงความหมายของ “ปิฎก” ไว้ว่า ปิฎก แปลได้ 2 อย่างคือ แปลว่าคัมภีร์หรือตำราอย่างหนึ่ง 
แปลว่ากระจาดหรือตระกร้าอย่างหนึ่ง ที่แปลว่ากระจาดหรือตระกร้านั้น หมายความว่าเป็นที่ใส่หรือเป็นที่รวบรวม
คัมภีร์หรือตำราอันเป็นคำสอนของพระพุทธเจ้าไว้เป็นหมวดหมู่เดียวกัน ไม่ให้กระจัดกระจาย ดุจกระจาดหรือ
ตระกร้าที่เป็นภาชนสำหรับใส่สิ่งของต่าง ๆ ไว้ในที่เดียวกันนั่นเอง  



Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 117  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

2544) อีกด้วย ถือว่าเป็นการสืบต่ออายุพุทธศาสนาให้คงอยู่ สมบูรณ์ บุญฤทธิ์ (2557)     
ได้กล่าวถึง  สาเหตุที่พระเจ้าศรีวิชัยราชสิงหะส่งราชทูตมานิมนต์พระสงฆ์จากกรุงศรีอยุธยา
ไปฟื้นฟูพุทธศาสนาในศรีลังกาว่า ในขณะเดียวกันที่ศรีลังกาอันตรงกับรัชสมัยของพระเจ้า
ศรีวิชัยราชสิงห์  พระพุทธศาสนาลังกาวงศ์ได้เข้าสู่ภาวะเสื่อมถอยจนถึงขั้นวิกฤติจากการ
คุกคามจากพวกทมิฬและชนชาติตะวันตก จนถึงกับขาดแคลนพระภิกษุสงฆ์ พระเจ้าศรี
วิชัยราชสิงห์จึงโปรดให้ส่งราชทูตพร้อมพระราชสาส์นมายังกรุงศรีอยุธยาเพื่อนิมนต์
พระภิกษุสงฆ์จากสยามไปช่วยฟื้นฟูพระพุทธศาสนาในศรีลังกา พระเจ้าอยู่หัวบรมโกศจึง
โปรดให้พระอุบาลีเถระและคณะสงฆ์เดินทางไปยังศรีลังกา เพื่อช่วยฟื้นฟูพระพุทธศาสนา
โดยการเป็นพระอุปัชฌาย์บวชสามเณรศรีลังกาเป็นพระภิกษุ ทำให้เกิดพระภิกษุสยามวงศ์
ขึ้นในศรีลังกา 

ถึงแม้ว่าสถานการณ์พุทธศาสนาในช่วงนี้จะรุ่งเรือง แต่มีกษัตริย์อยุธยาที่กระทำ
อกุศลกรรม ได้แก่ พระเจ้ามหาโลน (พระเจ้าเสือ) พระเจ้ามหาโจร (สมเด็จพระเจ้าท้ายสระ) 
และสมเด็จพระเอกทัต (สมเด็จพระเอกทัศ) (กรมศิลปากร, 2544) ซึ่งเป็นกษัตริย์อยุธยา
องค์สุดท้าย เหมือนเป็นการบ่งบอกว่า ด้วยอกุศลกรรมของบรรดากษัตริย์สมัยกรุงศรี
อยุธยาตอนปลายนี้ อาจเป็นปัจจัยที่ทำให้กรุงศรีอยุธยาล่มสลาย  

4. สถานการณ์พุทธศาสนาหลังเสียกรุงครั้งที่ 2  
สถานการณ์พุทธศาสนาในช่วงนี้ สมเด็จพระวันรัต (กรมศิลปากร , 2544) ได้

บอกเล่าถึงความตกระกำลำบากของพระสงฆ์ท่ีต้องอดอยาก ไม่สามารถหาอาหารมาประทัง
ชีวิตได้ ด้วยปัญหานี้ทำให้มีพระสงฆ์บางรูปต้องสึกเป็นฆราวาส ส่วนพระสงฆ์ที่ยังดำรงอยู่
ในสมณเพศ ต้องอดทนจนกระทั่งสถานการณ์ค่อย ๆ ดีขึ้น คนอยุธยาที่รอดจากภัยสงคราม
ยังอุปถัมภ์พระสงฆ์ เพื่ออุทิศบุญให้กับญาติผู้ล่วงลับ ทั้งยังให้ทายาทบวชเพื่อสืบอายุพุทธ
ศาสนา พระสงฆ์ในช่วงเวลานั้นพากันรวบรวมพระพุทธรูปและคัมภีร์เท่าที่หาได้ ทั้งยังมีการ
แสดงธรรมโปรดอุบาสกและอุบาสิกาที่หลงเหลือเพ่ือเป็นการตอบแทน  

ดังจะเห็นได้ว่า สถานการณ์พุทธศาสนาในกรุงศรีอยุธยาได้มาถึงจุดตกต่ำ 
เพราะภัยสงครามส่งผลให้พระสงฆ์ได้รับความเดือดร้อนจนต้องสึกจากเพศบรรพชิต       
เพื่อเอาตัวรอด พุทธสถานได้รับการทำลาย ฆราวาสที่รอดจากภัยสงครามเป็นผู้เข้ามา       
มีบทบาทในการอุปถัมภ์พุทธศาสนาโดยการดูแลและใส่บาตรพระสงฆ์ที่หลงเหลือ ทั้งยังให้
บุตรหลานบวชเพื่อสืบอายุพุทธศาสนาอีกด้วย พระสงฆ์ที่ยังครองสมณเพศก็ไม่ทอดทิ้ง
หน้าที่ของตน ได้แก่ การบำรุงพุทธสถาน โดยการหวนกลับไปทำนุบำรุงวัดเท่าที่ทำได้    
แล้วรวบรวมพระพุทธรูปกับคัมภีร์ที่ยังมีสภาพดี คงด้วยเหตุนี้ที่ทำให้พระพุทธรูปและคัมภีร์
บางอย่างยังคงหลงเหลือมาจนถึงปัจจุบัน และแสดงธรรมโปรดอุบาสกและอุบาสิกา           



Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 118  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

ที่หลงเหลือ ถึงแม้ว่าในสังคีติยวงศ์จะระบุว่าพระสงฆ์แสดงธรรมเพื่อเป็นการตอบแทน     
แต่ทว่าคำสอนของพระพุทธเจ้านั้นเป็นเครื่องดับทุกข์ได้ ดังที่ พระมหายุทธนา นรเชฏโฐ 
(2558) เสนอว่า ยิ่งถ้าสมัยใดเกิดภัยพิบัติในพระราชอาณาจักร พระสงฆ์ยิ่งมีบทบาทในการ
เข้าไปช่วยเหลือ เพื่อบรรเทาความทุกข์ ความเดือดร้อนของประเทศชาติ   และประชาชน 
อัจฉรา กาญจโนมัย (2523) ได้กล่าวถึงเหตุการณ์เสียกรุงครั้งที่ 2 อิงตามสังคีติยวงศ์ไว้ว่า 
กรุงศรีอยุธยาเป็นแหล่งที่ประสบความเสียหายมากที่สุด ขณะที่พม่าล้อมกรุง ประชาชน
ต่างหมดเสบียงเลี้ยงตัว ยิ่งเมื่อพม่าเข้าเมืองได้ ได้เผาพระนคร ทั้งปราสาท วัดวาอาราม
ตลอดจนพระไตรปิฎก แสดงให้เห็นว่า พุทธสถานและพระไตรปิฎกได้รับความเสียหายจาก
สงคราม ด้วยเหตุนี้คงทำให้สมเด็จพระวันรัตกล่าวถึงการสังคายนาพระไตรปิฎกว่าเป็นสิ่ง
สำคัญ  

หลังการสถาปนากรุงรัตนโกสินทร์ ช่วงทิพย์ สิงห์มอ และโสภณ คงแสง (2558) 
ได้กล่าวถึงการสังคายนาพระไตรปิฎกในขณะนั้นว่า พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลก
มหาราช รัชกาลที่ 1 ฟื้นฟูพุทธศาสนาโดยโปรดให้มีการสังคายนาพระไตรปิฎกขึ้น ซึ่ง
สมเด็จพระวันรัตในขณะนั้นดำรงตำแหน่งเป็นพระพิมลธรรมได้มีส่วนร่วมในการสังคายนา
ด้วย โดยได้รับมอบหมายให้เป็นแม่กองชำระพระอภิธรรม   

 
บทสรุป  

การศึกษาสถานการณ์พุทธศาสนาในกรุงศรีอยุธยาที่ปรากฏในสังคีติยวงศ์พบว่า     
มีการกล่าวถึงสถานการณ์พุทธศาสนาที่ได้รับการอุปถัมภกจากกษัตริย์อยุธยา ทั้งการปฏิบัติ
บำเพ็ญกุศลตามหลักพุทธศาสนา เช่น ทาน และ ศีล เป็นต้น การสร้างและปฏิสังขรณ์     
พุทธสถานของกษัตริย์อยุธยาซึ่งมีการกล่าวถึงไม่กี ่พระองค์ กษัตริย์ที ่สร้างพุทธสถาน       
มักเป็นกษัตริย์ที่มีบทบาทสำคัญในประวัติศาสตร์ หรือรัชสมัยของพระองค์เป็นยุครุ่งเรือง
ของกรุงศรีอยุธยา เช่น สมเด็จพระนริสสรราช (สมเด็จพระนเรศวรมหาราช) สมเด็จพระเจ้า
สุวรรณปราสาท (สมเด็จพระเจ้าปราสาททอง) สมเด็จพระนารายณ์ (สมเด็จพระนารายณ์
มหาราช) พระมหาอุปาท (สมเด็จพระเพทราชา) และพระมหากาล (สมเด็จพระเจ้าอยู่หัว
บรมโกศ) โอฬาร รัตนภักดี (2549) ได้กล่าวถึงปัจจัยที่ทำให้พุทธศาสนาเจริญรุ่งเรืองในกรุง
ศรีอยุธยาว่า อาจเนื่องมาจากปัจจัยหลัก 2 ประการ ได้แก่ พระมหากษัตริย์ทรงเป็นพุทธ
มามกะและองค์เอกอัครศาสนูปถัมภกผู้ประเสริฐประการหนึ่ง รวมทั้งประชาชนมีศรัทธาใน
พระพุทธศาสนาอย่างยิ่งยวดอีกประการหนึ่ง จึงทำให้มีการทำนุบำรุงพระพุทธศาสนาใน
ด้านต่าง ๆ กระทั่งพระพุทธศาสนาได้จำเริญและประดิษฐานมั่นคงสืบมา ด้วยสังคีติยวงศ์
ระบถุึงการสร้างและปฏิสังขรณ์พุทธสถานรวมถึงการบำเพ็ญกุศลต่าง ๆ ของกษัตริย์อยุธยา 



Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 119  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

และการอุปถัมภ์พุทธศาสนาของพสกนิกรหลังเสียกรุง วรรณคดี พุทธศาสนาเรื่องนี้จึงเป็น
สิ่งยืนยันความเห็นของโอฬาร รัตนภักดีได้เป็นอย่างดี  

สิ่งที่น่าสนใจที่สังคีติยวงศ์ได้นำเสนอคือการกล่าวถึงการสร้างกุศลและอกุศล     
ของกษัตริย์ ซึ่งกษัตริย์ช่วงกรุงศรีอยุธยาตอนปลายมักสร้างอกุศลกรรม ทำให้สอดรับว่า
อาจเป็นอีกสาเหตุที่ทำให้กรุงศรีอยุธยาล่มสลาย หลังจากสมเด็จพระเอกทัตสวรรคต 
บทบาทของผู ้อุปถัมภ์พุทธศาสนากลายเป็นประชาชนที่รอดตายจากภัยสงคราม เช่น      
การใส่บาตรพระสงฆ์ การให้ลูกหลานบวชเพ่ือสืบอายุพุทธศาสนา มีข้อสังเกตว่า เหตุการณ์
การตกระกำลำบากของพระสงฆ์หลังเสียกรุงครั้งที่ 2 ที่ปรากฏในสังคีติยวงศ์ ผู้ประพันธ์ได้
บรรยายให้เห็นภาพและทำให้ผู้อ่านมีความรู้สึกร่วม จนสามารถสัมผัสได้ถึงความอาลัยต่อ
ความเสียหายของพระพุทธรูปและคัมภีร์  แสดงให้เห็นว่าสมเด็จพระวันรัตอาจได้อยู่ร่วม
เหตุการณ์ หรือได้รับฟังเหตุการณ์อันเลวร้ายนี้มาก็เป็นได้   

ประวัติศาสตร์กรุงศรีอยุธยาที ่ปรากฏในสังคีติยวงศ์แสดงให้เห็นว่า กษัตริย์           
มีบทบาทสำคัญในการอุปถัมภกพุทธศาสนา จนกระทั่งกรุงศรีอยุธยาล่มสลาย สังคีติยวงศ์
ได้กล่าวถึงบทบาทของประชาชนในการอุปถัมภ์พุทธศาสนา หากย้อนกลับไปที่สถานการณ์
พุทธศาสนาที่ปรากฏในช่วงก่อนสถาปนากรุงศรีอยุธยาจะพบว่า อาณาจักรพุกามของพม่า
เกิดสงครามทำให้พ ุทธศาสนาย่ำแย ่ หลังกรุงศรีอยุธยาล ่มสลายด้วยภัยสงคราม           
พุทธศาสนาในกรุงศรีอยุธยาก็ย่ำแย่เช่นกัน แสดงว่าสงครามมีผลกระทบต่อพุทธศาสนา    
เป็นอย่างมาก สอดคล้องกับความเห็นของ ธนู ศรีทอง, บรรจง โสดาดี และ บูรกรณ์ 
บริบูรณ์ (2559) ว่าพระพุทธศาสนาในสมัยอยุธยามีทั้งความเจริญรุ่งเรืองและการเสื่อมถอย
ซึ่งมีปัจจัยมาจากปัจจัยภายในและปัจจัยภายนอก เช่น การอยู่ในช่วงของภาวะสงคราม    
กับพม่า จนเกิดภาวะวิกฤตทางศาสนาหลายครั้ง  
 
เอกสารอ้างอิง  
กรมศิลปากร. (2544). สังคีติยวงศ์ ใน วรรณกรรมรัตนโกสินทร์ เล่ม 3 (พิมพ์ครั้งที่ 2).  

โรงพิมพ์ดอกเบี้ย.  
ช่วงทิพย์ สิงห์มอ และโสภณ คงแสง ใน คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. (2558). พระไตรปิฎกศึกษา (พิมพ์ครั้งที่ 6). มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย. http://pbs.mcu.ac.th/wp-content/uploads/2016/03/
พระไตรปิฏกศึกษา.pdf 

ธนู ศรีทอง บรรจง โสดาดี และ บูรกรณ์ บริบูรณ์. (2559). ภูมิศาสตร์ว ัฒนธรรม:
ประวัติศาสตร์ เส้นทางการเผยแผ่ พระพุทธศาสนาและหลักพุทธธรรมในสมัp



Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 120  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

อย ุธยา .  มหาว ิทยาล ัยมหาจ ุฬาลงกรณราชว ิทยาล ัยว ิทยาเขตส ุร ินทร์ . 
http://mcuir.mcu.ac.th:8080/jspui/handle/123456789/ 810 

พระมหาบุญเทียม ญาณินฺโท และ สุพิมล ศรศักดา. (2555). วรรณกรรมพระพุทธศาสนา
สมัยกรุงรัตนโกสินทร์ตอนต้น ใน งานวิจัยและวรรณกรรมทางพระพุทธศาสนา.
(พิมพ์ครั้งที่ 5). มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระมหาประเสริฐ รุนรา. (2547). สังคีติยวงศ:์ ลักษณะภาษาและการประพันธ์. [วิทยานิพนธ์
อักษรศาสตรมหาบัณฑิต จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย]. https://doi.nrct.go.th/ 
ListDoi/listDetail?Resolve_DOI=10.14457/CU.the.2004.155 

พระมหายุทธนา นรเชฏโฐ (2558). พระสงฆ์กับสังคมไทยในสมัยกรุงศรีอยุธยา  ใน         
สารนิพนธ์พุทธศาสตรบัณฑิต ประจำปี 2558. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. https://acd.mcu.ac.th/?p=1332 

พัฒน์ เพ็งผลา. (2549). ประวัติวรรณคดีบาลี (พิมพ์ครั้งที่ 6). มหาวิทยาลัยรามคำแหง.  
สมบูรณ์ บุญฤทธิ์. (2557). ลังกาวงศ์ในสยามและสยามวงศ์ในศรีลังกา. วารสารมหาจุฬา

วิชาการ. 1(2). 35-53. https://so04.tci-thaijo.org/index.php/JMA/article/ 
view/141202      

สุภาพรรณ ณ บางช้าง. (2529). วิวัฒนาการงานเขียนภาษาบาลีในประเทศไทย: จารึก
ตำนาน พงศาวดาร สาส์น ประกาศ. มูลนิธิมหามกุฏราชวิทยาลัย.  

อัจฉรา กาญจโนมัย. (2523). การฟื้นฟูพระพุทธศาสนาในสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น (พ.ศ. 
2325–2395). [วิทยานิพนธ์ ปริญญามหาบัณฑิต ภาควิชาประวัติศาสตร์ บัณฑิต
วิทยาลัย จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย].  

โอฬาร รัตนภักดี (2549). “อยุธยา” ในวรรณคดีสมัยอยุธยาตอนต้น. วารสารอักษรศาสตร์
มหาวิทยาลัยศิลปากร. 27(3). 57-94. https://so04.tci-thaijo.org/index.php/ 
jasu/article/view/250203 


