
Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 26  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

ความหมายทางวัฒนธรรมของ “เจ้าพ่อปู่ยักษ์” ในฐานะท้าวเวสสุวรรณ 
ของชุมชนศรีล้อม จังหวัดลำปาง* 

 

พีระพันธ์  ตันวงศ์1† และ สิริชญา  คอนกรีต2 
1สาขาวิชาภาษาไทย คณะอักษรศาสตร์ มหาวิทยาลัยศลิปากร 
2ภาควิชาภาษาไทย คณะอักษรศาสตร์ มหาวิทยาลยัศิลปากร 

Received 13/02/25 Revised 03/07/25 Accepted 03/07/25 
 

บทคัดย่อ 
 

บทความวิจัยเรื่อง ความหมายทางวัฒนธรรมของ “เจ้าพ่อปู่ยักษ์” ในฐานะท้าวเวสสุวรรณ
ของชุมชนศรีล ้อม จังหวัดลำปาง มีว ัตถุประสงค์เพื ่อวิเคราะห์ความหมายทางวัฒนธรรมของ            
“เจ้าพ่อปู่ยักษ์” ในฐานะท้าวเวสสุวรรณ ของชุมชนศรีล้อม จังหวัดลำปาง ผ่านเรื่องเล่า วัตถุสญัลักษณ์ 
และพิธีกรรม โดยใช้การศึกษาวัฒนธรรมตามแนวคิดของคลิฟฟอร์ด เกียร์ซ ( Clifford Geertz) 
ผลการวิจัยพบว่า “เจ้าพ่อปู่ยักษ์” มีความหมาย 3 ประการ ได้แก่ 1) ความหมายของความเช่ือท่ีสัมพันธ์
กับท้องถิ่นล้านนา 2) ความหมายที่สัมพันธ์กับศาสนาพราหมณ์และพุทธ และ 3) ความหมายจากการ
ปะทะสังสรรค์ระหว่างความเชื่อของภาคกลางกับล้านนา ซึ่งความหมายทางวัฒนธรรมทั้ง 3 ประการนี้
ยังสัมพันธ์กับวิถีชีวิตของคนและชุมชนวัดศรีล้อม    

 
คำสำคัญ: ความหมายทางวัฒนธรรม, เจ้าพ่อปู่ยักษ์, ท้าวเวสสุวรรณ, วัดศรีล้อม จังหวัดลำปาง 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
*เป็นส่วนหนึ่งของวิทยานิพนธ์หลักสูตรอักษรศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาภาษาไทย มหาวิทยาลัย
ศิลปากร เรื่อง “เจ้าพ่อปู่ยักษ์” ในฐานะท้าวเวสสุวรรณของชุมชนศรีล้อม จังหวัดลำปาง: ความหมาย
และบทบาท 
† Corresponding author 



Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 27  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

The Cultural Meanings of “Chaow Pho Pu Yak” as Thaow Vessuvanฺa  
of Sri Lom Community, Lampang Province* 

 

Peeraphan Thanwong1† and Sirichaya Concret2 

1Thai Language Program, Faculty of Arts, Silpakorn University  
2Department of Thai Language, Faculty of Arts, Silpakorn University 

Received 13/02/25 Revised 03/07/25 Accepted 03/07/25 
 

Abstract 
 

This research article on “The Cultural Meaning of 'Chaow Pho Pu Yak' as Thaow 
Vessuvanฺa in the Sri Lom Community, Lampang Province” aims to analyze the cultural 
meanings of “Chaow Pho Pu Yak” as Thaow Vessuvanฺa in the Sri Lom community, 
Lampang Province, through narratives, symbolic objects, and rituals, employing cultural 
studies based on Clifford Geertz's approach. The findings reveal that “Chaow Pho Pu 
Yak” encompasses three distinct meanings: 1) meanings of beliefs related to the Lanna 
region, 2) meanings related to Brahmanism and Buddhism, and 3) meanings derived 
from the encounter and interaction between Central Thai beliefs and those of Lanna. 
These three cultural meanings remain interconnected with the way of life of the people 
and community of Wat Sri Lom. 

 
Keywords: Cultural Meaning, Chaow Pho Pu Yak, Thaow Vessuvan ฺa, Wat Sri Lom 
Lampang 

 
 
 

 
 
 
 

 
* This is a part of Master of Arts Program in Thai Language’s thesis, Silpakorn University, 
entitled “Chaow Pho Pu Yak” as Thaow Vessuvan ฺa of Sri Lom Community, Lampang 
Province: Meanings and Functions. 
† Corresponding author 



Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 28  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

บทนำ 
ความเชื่อเรื่องเจ้าพ่อปู่ยักษ์ดำรงอยู่ในชุมชนศรีล้อม จังหวัดลำปาง มาอย่างน้อย 

ตั้งแต่ พ.ศ. 2356 นับถึงปัจจุบันเป็นเวลากว่า 212 ปี จึงถือได้ว่าเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่อยู่คู่กับ
ชุมชนศรีล้อมและจังหวัดลำปางมาเป็นระยะเวลายาวนาน แต่ยังคงมีบทบาทหน้าที่ต่อ       
ผู ้ศรัทธาในหลายมิติ อีกทั ้งยังคงได้รับความนิยมบูชามากยิ ่งขึ ้นในปัจจุบัน โดยได้รับ        
การคัดเลือกให้เป็นหมุดหมายในแผนการท่องเที่ยวจังหวัดลำปาง ได้รับความนิยมจาก
กระแสการบูชาท้าวเวสสุวรรณของผู้คนจากต่างพื้นที่ และได้รับความสนใจจากวงวิชาการ
โดยมีมหาวิทยาลัยหลายแห่งเข้ามาทำการศึกษาวิจัย เช ่น มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 
มหาวิทยาลัยพะเยา และมหาวิทยาลัยราชภัฏลำปาง เป็นต้น 

แม้ว ่าจะได้ร ับความนิยมในการบูชาตลอดมา แต่เจ้าพ่อปู ่ย ักษ์กลับยังคงมี
ความหมายที่ไม่ชัดเจน เนื่องจากเจ้าพ่อปู่ยักษ์มีนามเรียกขานที่แตกต่างกันไป ทั้งเจ้าพ่อ     
ปู ่ยักษ์ เจ้าพ่อมหายักษ์สามพันต๋น องค์ร้อยหูพันตา พ่อปู ่หมอยา พ่อปู ่ตาทิพย์ และ        
ท้าวเวสสุวรรณ ทำให้เห็นถึงความซับซ้อนและหลากหลายของความหมายทางวัฒนธรรม
เกี่ยวกับความเชื่อในสิ่งศักดิ์สิทธิ์องค์เดียวกัน ความหมายของเจ้าพ่อปู่ยักษ์นั้นไม่สามารถ
อธิบายได้อย่างมีแบบแผนที่แน่ชัด แต่แตกต่างกันไปตามความคิดความเชื่อของผู้ศรัทธา 
ความหมายของความเชื่อในลักษณะนี้สามารถศึกษาตามแนวทางการศึกษาวัฒนธรรม
ของคลิฟฟอร์ด เกียร์ซ (Clifford Geertz) ได้ด้วยการถอดรหัสของความหมายจากคนใน
กลุ่มวัฒนธรรมซึ่งแสดงออกผ่านข้อมูลคติชนหลากหลายประเภท ทั้งที่พบจากรูปแบบใน
เรื่องเล่า ลักษณะศิลปกรรมในวัตถุสัญลักษณ์ และองค์ประกอบและขั้ นตอนในพิธีกรรม 
การถอดรหัสจากข้อมูลคติชนเหล่านี้จึงอาจช่วยสางสายใยความหมายทางวัฒนธรรมของ
เจ้าพ่อปู่ยักษ์ให้เห็นชัดเจนขึ้นมาได้  

ด้วยเหตุนี้ ผู้วิจัยจึงมีความสนใจศึกษาความหมายทางวัฒนธรรมของเจ้าพ่อปู่ยักษ์
ในฐานะท้าวเวสสุวรรณของชุมชนศรีล้อม จังหวัดลำปาง เพ่ือทำความเข้าใจความหมายของ
ความเชื่อตามท่ีชาวชุมชนและคณะผู้ศรัทธาเข้าใจต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์อย่างแท้จริง ทำให้เห็นการ
ประกอบสร้างความหมายของเจ้าพ่อปู่ยักษ์ที่ดำรงอยู่ในปัจจุบัน ตลอดจนทำให้เห็นความ
เปลี่ยนแปลงของความหมายตามที่ได้รับอิทธิพลจากกระแสสังคมภายนอกซ่ึงเข้ามากระทบ
ต่อความเชื่อในท้องถิ่นล้านนาด้วย 

 
วัตถุประสงค ์

เพื ่อว ิ เคราะห ์ความหมายทางว ัฒนธรรมของ “เจ ้าพ่อปู ่ย ักษ์” ในฐานะ             
ท้าวเวสสุวรรณของชุมชนศรีล้อม จังหวัดลำปาง ผ่านเรื่องเล่า วัตถุสัญลักษณ์ และพิธีกรรม
ตามแนวทางการศึกษาวัฒนธรรมของคลิฟฟอร์ด เกียร์ซ 



Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 29  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

การทบทวนวรรณกรรม 
1. งานวิจัยเกี่ยวกับความเชื่อและพิธีกรรมผีอารักษ์  

งานวิจัยที่ผ่านมาแสดงให้เห็นว่า ความเชื่อผีอารักษ์ยังคงมีบทบาทสำคัญในสังคม
ภาคเหนือ โดยปรับตัวและผสมผสานกับวัฒนธรรมอื่น ดังเห็นได้จากงานวิจัยหลายเรื่อง  
ได้แก่ การศึกษาผีอารักษ์เมืองเชียงใหม่ ของพิมพ์นภัส จินดาวงค์ ( 2554) พบว่า            
การผสมผสานความเชื ่อพุทธ พราหมณ์ และผีในพิธีกรรม ปรากฏ 3 พิธี คือ พิธีบูชา       
เสาอินทขีล พิธีทำบุญเมืองและสืบชะตาเมืองเชียงใหม่ และพิธีบูชาผีปู่แสะย่าแสะ พิธีกรรม
เหล่านี ้ไม่เพียงตอบสนองความต้องการทางจิตใจเท่านั ้น แต่ยังปรับตัวเพื ่อส่งเสริม         
การท่องเที่ยวและแสดงอัตลักษณ์ของเมืองเชียงใหม่ และการศึกษาผีอารักษ์บ้านไม้ลุงขน 
เชียงราย ของอัมพิกา ยะคำป้อ (2554) ได้แสดงให้เห็นพลวัตของความเชื่อผีอารักษ์ของชาว
ไทลื้อผ่านการเปลี่ยนแปลงทั้งกายภาพ คือ การย้ายศาลจากท้ายหมู่บ้านมากลางหมู่บ้าน 
และพิธีกรรมโดยการรับเอาชื ่อเจ้าพ่อคำแดงและพิธีกรรมแบบคนไทยภาคเหนือซึ่ง       
ยังคงบทบาทเป็นศูนย์รวมจิตใจของชุมชนหลากชาติพันธุ์ ส่วนการศึกษาอารักษ์บ้านและ
อารักษ์เมืองในวิถีชีวิตไทย-ไท ของ ศิราพร ณ ถลาง (2555) ได้ยืนยันความซับซ้อนของ 
การผนวกรวมความเชื่อผีอารักษ์กับความเชื่อผีบรรพบุรุษและผีวีรบุรุษ ซึ่งช่วยเสริมสร้าง  
อัตลักษณ์ความเป็นคนล้านนา ส่วนการศึกษาเครื่องประกอบพิธีกรรมผีเจ้านายในแม่ทะ 
ลำปางของ อนุกูล ศิริพันธุ์ (2537) พบว่า ม้าข่ีหรือร่างทรงจำนวน 26 แห่ง มีผีเจ้านาย 49 
องค์ แบ่งเป็น 4 ประเภท แสดงความสำคัญของม้าขี ่ในการถ่ายทอดความรู ้และ             
การผสมผสานกับวัฒนธรรมภายนอก 

2. งานวิจัยเกี่ยวกับท้าวเวสสุวรรณ  
ท้าวเวสสุวรรณเป็นเทพเจ้าที่ปรากฏในคัมภีร์ทางศาสนาพุทธและฮินดูในฐานะ

หัวหน้าจตุโลกบาล ได้รับการเคารพนับถือในฐานะเทพแห่งความร่ำรวยและผู้ปกป้องจาก
ภูตผีปีศาจ เช่น การศึกษาของ ปริวัตร ศิระเกียรติสกุล (2562) ระบุบทบาทและหน้าที่ 3 
ด้าน คือ 1) ผู้คุ้มครองศาสนาและสถานศักดิ์สิทธิ์ 2) จตุโลกบาลผู้ปกครองโลกมนุษย์ 3) ผู้
สั ่งสอนและแนะนำทางจิตวิญญาณ การศึกษายังแบ่งมิติการศึกษาเป็น 3 ด้าน คือ มิติ
ปัจเจกบุคคล (Super ego) มิติสังคมวัฒนธรรม และมิติเทพปกรณัม (Spiritual mentor) 
ส่วนงานวิจัยอื่น ๆ เช่น การศึกษาของพระทศเทพ ทสธมฺโม และพระมหาสากล สุภรเมธี 
(2560) รวมถึง จอมพณ สมหวัง และพระสุกฤษฏิ์ ปิยสีโล (2561) แสดงอิทธิพลของท้าว 
จตุโลกบาลต่อประเพณีและพิธีกรรมต่าง ๆ ในสังคมล้านนา การศึกษาที่ผ่านมาส่วนใหญ่
เน้นการศึกษาจากเอกสารและคัมภีร์ หรือศึกษาท้าวจตุโลกบาลโดยรวม แต่ยังขาด
การศึกษาเชิงลึกในพื้นที่เฉพาะ โดยเฉพาะกรณีศึกษาท้าวเวสสุวรรณในบริบทท้องถิ่น เช่น 
“เจ้าพ่อปู่ยักษ์” ของชุมชนศรีล้อม จังหวัดลำปาง ที่อาจมีความหมายและบทบาทแตกตา่ง



Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 30  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

จากที่ปรากฏในคัมภีร์ และสะท้อนความเชื่อท้องถิ่นที่มีความซับซ้อนและหลากหลาย
มากกว่าการศึกษาจากเอกสารเพียงอย่างเดียว งานวิจัยที่ผ่านมาแสดงให้เห็นว่า ความเชื่อผี
อารักษ์และท้าวเวสสุวัณยังคงมีบทบาทสำคัญในสังคมภาคเหนือ โดยมีการปรับตัวเพ่ือ
ตอบสนองความต้องการทางจิตใจ สังคม และการแสดงอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม การศึกษา
ในพื้นที่เฉพาะจึงมีความจำเป็นเพื่อทำความเข้าใจความเชื่อและวัฒนธรรมท้องถิ่นที่ยังคงมี
ชีวิตและเปลี่ยนแปลงไปตามสังคม 

กรอบแนวคิดการวิจัย 
 

 
ภาพที่ 1 กรอบแนวคิดการวิจัย 

 
วิธีการวิจัย 

1. ขอบเขตของการวิจัย  
1.1 ขอบเขตด้านเนื้อหา ผู้วิจัยกำหนดการศึกษาความหมายทางวัฒนธรรม 

และบทบาทของความเชื่อเรื่องท้าวเวสสุวรรณ วัดศรีล้อม จังหวัดลำปาง ที่แสดงออกผ่าน
เรื่องเล่าตำนาน พิธีกรรม และวัตถุสัญลักษณ์ท่ีเกี่ยวข้อง 

1.2 ขอบเขตด้านระยะเวลา ผู ้ว ิจัยกำหนดขอบเขตด้านระยะเวลาในการ    
เก็บข้อมูลภาคสนามเป็นเวลา 1 ปี  ตั้งแต่เดือนมิถุนายน 2565 ถึง เดือนมีนาคม 2566 

1.3 ขอบเขตด้านพื้นที่ ผู ้วิจัยกำหนดพื้นที่ในการเก็บข้อมูลภาคสนามจาก
ชุมชนศรีล้อม ตำบลเวียงเหนือ อำเภอเมือง จังหวัดลำปาง และพื้นที่ที่มีความสัมพันธ์ทาง
ความเชื่อเรื่องท้าวเวสสุวรรณในลักษณะเดียวกัน 
 

Input 
เรื่องเล่า วัตถสุัญลักษณ์ และพิธีกรรม 

การตีความหมาย 
 

การเป็นสิ่งท่ีได้รับการตีความ 
 

การบรรยายอย่างแน่น
ละเอียด 

Output 
ความหมายทางวัฒนธรรมของเจ้าพ่อปู่ยักษ์ 

 

Process 
แนวคิดความหมายทางวัฒนธรรมของคลิฟฟอร์ด เกียร์ซ 

 



Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 31  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

2. การเก็บและรวบรวมข้อมูล 
2.1 ผู้วิจัยบันทึกภาพวัตถุสัญลักษณ์ โดยคัดเลือกเฉพาะวัตถุที่ปรากฏอยู่

ภายในบริเวณวัดศรีล้อม ได้แก่ ศาล ประติมากรรม จิตรกรรม และวัตถุมงคล 
2.2 ผู้วิจัยเข้าร่วมการสังเกตอย่างมีส่วนร่วมในพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับเจ้าพ่อ  

ปู่ยักษ์และพิธีบวงสรวงประจำปีซึ่งจัดขึ้นเป็นประจำทุกปีในช่วงเดือนมิถุนายนในระหว่าง
เดือนเมษายน 2565–เดือนมิถุนายน 2567  

2.3 ผู้วิจัยบันทึกเรื่องเล่า แบ่งออกเป็นมุขปาฐะและลายลักษณ์ ผู้วิจัยบันทึก
เรื่องเล่ามุขปาฐะจากการสัมภาษณ์ผู้เกี่ยวข้อง 2 ประเภท คือ กลุ่มผู้ศรัทธาโดยคัดเลือก
จากผู้มีประสบการณ์จำนวน 30 คน และกลุ่มผู้ทรงคุณวุฒิโดยสัมภาษณ์ผู้เกี ่ยวข้องกับ     
เจ้าพ่อปู ่ยักษ์โดยตรง จำนวน 10 คน จากนั้นจึงเรียบเรียงขึ ้นเป็นเรื ่องเล่ามุขปาฐะ            
ที่เกี่ยวข้องกับเจ้าพ่อปู่ยักษ์ สำหรับวรรณกรรมลายลักษณ์ คัดเลือกกลุ่มข้อมูล  2 กลุ่ม คือ 
กลุ่มวรรณกรรมท่ีสัมพันธ์กับวัดศรีล้อมโดยตรง และกลุ่มวรรณกรรมที่ปรากฏตัวละครยักษ์
ในเรื่องเล่าท้องถิน่ลำปาง 

3. การวิเคราะห์ข้อมูล 
ผู้วิจัยนำข้อมูลคติชนทั้ง 3 ประเภทมาวิเคราะห์ตามแนวทางการศึกษาวัฒนธรรม

ของคลิฟฟอร์ด เกียร์ซ และได้นำความหมายทางวัฒนธรรมที่ได้มาจัดกลุ่มเพื่อให้เห็น     
การประกอบสร้างความหมายทางวัฒนธรรมของเจ้าพ่อปู่ยักษ์ในฐานะท้าวเวสสุวรรณของ
ชุมชนศรีล้อม จังหวัดลำปาง 
 
ผลการวิจัย 

จากการวิเคราะห์ความหมายทางวัฒนธรรมในข้อมูลคติชนทั้ง 3 ประเภท ได้แก่
เรื่องเล่า วัตถุสัญลักษณ์ และพิธีกรรม พบว่า “เจ้าพ่อปู่ยักษ์” มีความหมาย 3  ประการ     
ดังมีรายละเอียดดังต่อไปนี้ 

1. ความหมายของความเชื่อที่สัมพันธ์กับท้องถิ่นล้านนา  
1.1 ผีอารักษ์ ความเชื่อเรื่องเจ้าพ่อปู่ยักษ์เป็นผีอารักษ์ คือ วิญญาณศักดิ์สิทธิ์

ที่ปกปักรักษาพ้ืนที่ของชาวล้านนา ปรากฏ 3 ระดับ ได้แก่ 1) อารักษ์บ้าน คือผู้ปกปักรักษา
ชุมชนศรีล้อม จังหวัดลำปาง ได้สร้างวัดศรีล้อมขึ้นใน พ.ศ. 2356 ในสมัยพระเจ้าดวงทิพย์ 
(พ.ศ. 2337–2369) ผู้ปกครองเมืองลำปาง (ตรงกับสมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้า
นภาลัย รัชกาลที่ 2) อีกทั้งในพื้นที่มีต้นพระศรีมหาโพธิ์ขึ้นใกล้กันจำนวน 4 ต้น โอบล้อม
พื ้นที ่เอาไว้จึงเรียกภูมินามของชุมชนนี ้ว ่า “ศรีล้อม” อันหมายถึง สถานที ่ซึ ่งมีต้น           
พระศรีมหาโพธิ ์ล ้อมอยู ่ 2) อารักษ์เมือง คือผู ้ปกปักรักษานครลำปางโดยกล่าวว่า          
พระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้มีพระบัญชาให้ปกปักรักษานครลำปางจนกว่าพระมหาจักรพรรดริาช   



Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 32  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

จะมาบังเกิด 3) อารักษ์ป่า คือ ผู้ปกปักรักษาป่า เนื่องจากพื้นที่ในชุมชนศรีล้อมแต่เดิมเชื่อ
ว่าเป็นพื้นที่อาถรรพ์ มีต้นไม้ใหญ่เป็นจำนวนมาก การสร้างความเชื่อเช่นนี้เป็นกุศโลบาย
เพื่ออนุรักษ์พรรณไม้ที่มีค่าทางเศรษฐกิจ ได้แก่ ไม้สัก ไม้โพ ไม้ไทร ไม้พยุง และไม้จามจุรี 
จนกระท่ังในยุคอาณานิคมมีการสัมปทานป่าไม้ของเจ้านายฝ่ายเหนือและรัฐบาลไทย จึงได้
ตั้งที่ทำการองค์การป่าไม้จังหวัดลำปางขึ้น ใกล้กับบริเวณวัดศรีล้อม ทำให้เห็นว่า เจ้าพ่อปู่
ยักษ์สามารถธำรงรักษาทรัพยากรป่าไม้ในพื้นที่ชุมชนได้เป็นระยะเวลานานจากความ
ศรัทธาของคนในชุมชนศรีล้อม นอกจากนี้สิ่งที่ทำให้เห็นถึงความเป็นอารักษ์ของเจ้าพ่อ  
ปู่ยักษ์ยังสะท้อนจากการมีประเพณีประจำปีเพื่อบวงสรวงบูชาในวันขึ้น 15 ค่ำของเดือน 9 
เหนือ (เดือน 7 ของทางภาคกลางประมาณเดือนพฤษภาคม–มิถุนายน) ปฏิบัติบูชาด้วย
พิธีกรรมในลักษณะการร่ายรำคล้ายกับการบวงสรวงผีอารักษ์ของชาวล้านนา และมีการ
ถวายเครื่องบัตรพลี  เช่น กุ้งพล่า ปลายำ ของคาว ของหวาน มีเนื้อหมูดิบหรือหมูเป็นตัว 
เรียกว่า “หมูนอนตอง” ซึ่งแตกต่างจากของภาคกลางที่เป็นหมูสามชั้นต้มสุกหั่นเป็นชิ้นวาง
เรียงบนใบตอง แต่หมูนอนตองของวัดศรีล้อม หมายถึง หมูดิบทั้งตัว ผ่าใต้ปากยาวไปถึง
ท้ายสะโพก นอนกางขาวางเครื่องในล้างทำความสะอาดไว้ด้านข้าง มีการตั้งโตก 12 ที่ จัด
ลาบหมูดิบ แกงอ่อม อาหารพื้นเมือง ขนม เหล้าขาว เหล้าแดงวางบูชา โตกทั้ง 12 นี้ ตั้ง
ถวายเครื่องบูชาฤๅษีผู้ทรงฤทธิ์และเทวดาผู้รักษาและเกี่ยวข้องกับการสร้างเมืองลำปาง 
จำนวน 12 องค์ และมีดนตรีประกอบพิธีกรรม ซึ่งเป็นเพลงในพิธีกรรมฟ้อนผีของชาว
จังหวัดลำปางโดยเฉพาะ เช่น เพลงมอญลำปาง เพลงเก๊าห้า เพลงมวย เพลงลูกกุยเวย 
บรรเลงโดยวงดนตรีปี่พาทย์ล้านนา (สิทธิพัฒน์ นาขยัน, สัมภาษณ์, พฤษภาคม, 2566)  

1.2 ผีบรรพบุรุษ เรื ่องเล่ามุขปาฐะที่ไม่เป็นที่แพร่หลายเรื่องหนึ่ง  คือเรื ่อง   
มหายักขณ์ (ผู้วิจัยใช้คำตามต้นฉบับเดิม) ได้เขียนเล่าไว้โดย ศุภกิจ นิมมานนรเทพ (2560) 
กล่าวถึงนักรบที่มีฝีมือทางการรบและเวทมนต์คาถา มีชื ่อว่า  มหายักขณ์ เป็นชาวบ้าน 
ปงสนุก จังหวัดลำปาง มหายักขณ์ผู้นี้เป็นทหารกล้ารับราชการในพระเจ้ากาวิละ (อดีตเจ้า
นครลำปาง) ได้นำทหาร 30 นาย ฝ่าวงล้อมกองทัพพม่าออกมาเพื่อไปติดตามกองทัพสยาม
ของกรมพระราชวังบวรสุรสีหนาทที่จะยกทัพมาช่วยเชียงใหม่ และได้รับพระราชทานให้นำ
ทหาร 3,000 นาย กลับไปสู้ศึกพม่าจนกระทั่งกองทัพพม่าแตกพ่ายไป เมื่อมหายักขณ์
เสียชีวิตลงบรรดาญาติพี่น้องจึงได้ตั้งศาลบูชาไว้บริเวณบ้านศรีล้อม จังหวัดลำปาง จากเรื่อง
เล่านี้เป็นเพียงเรื่องเล่าเดียวที่สามารถอธิบายชื่อมหายักษ์ 3,000 ตน ของเจ้าพ่อปู่ยักษ์ได้  

1.3 ผีบรรพกาล ธวัชชัย ทำทอง (สัมภาษณ์, สิงหาคม, 2567) กล่าวว่า พื้นที่
ของวัดศรีล้อมนั้น แต่เดิมเป็นพื้นที่ติดกำแพงเมืองโบราณ ต่อมายุคเก็บผักใส่ซ้าเก็บข้า 
ใส่เมืองตามพระดำริของพระเจ้ากาวิละ ได้กวาดต้อนผู ้คนจากเมืองต่าง ๆ ให้มาอยู่ 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งชาวเชียงแสน ซึ่งเริ่มอพยพมาใน พ.ศ. 2347 เมื่อเข้ามาสู่เมืองลำปางได้ตั้ง



Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 33  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

ถิ่นฐานริมแม่น้ำวัง ในชุมชนท่ามะโอ มีอาณาบริเวณตั้งแต่ชุมชนศรีล้อม ชุมชนบ้านเชียงราย
จรดชุมชนพระเจ้าทันใจ ในปัจจุบัน สำหรับชุมชนศรีล้อมนั้นสันนิษฐานว่า ได้สร้างชุมชน 
ติดแนวกำแพงเมืองเก่า และสันนิษฐานได้ว่า เจ้าพ่อปู่ยักษ์มีความสัมพันธ์ในลักษณะเป็น  
ผีบรรพกาลที่ไม่อาจสืบค้นได้ของผู้คนดั้งเดิมในพื้นที่ก่อนการก่อตั้งชุมชน ต่อมาเมื่อชาว  
เชียงแสนอพยพมาและตั้งถิ่นฐานในบริเวณนี้ได้ยึดถือเจ้าพ่อปู่ยักษ์เป็นผีบรรพกาลของตน 
ส่วนพิธีกรรมการบวงสรวงประจำปีได้สะท้อนให้เห็นถึงความพยายามที่จะสืบทอดเรื่องเล่า
การเป็นผีบรรพกาลของเจ้าพ่อปู่ยักษ์ในฐานะที่เป็นเจ้าของพื้นที่ศรีล้อมเดิมก่อนการอพยพ
ของชาวเชียงแสน แม้ว่าจะไม่สามารถอธิบายได้ว่าชาวชุมชนศรีล้อมมีความเกี่ยวข้องกันทาง
สายเลือดกับเจ้าพ่อปู่ยักษ์เช่นเดียวกับเรื่องเล่าผีบรรพบุรุษข้างต้น แต่ชาวชุมชนศรีล้อมก็ได้
แสดงอัตลักษณ์ของตนผ่านพิธีกรรมบวงสรวงนี้  

2. ความเชื่อที่สัมพันธ์กับศาสนาพุทธและพราหมณ์ 
เจ้าพ่อปู่ยักษ์ยังมีความหมายที่เกี ่ยวเนื่องกับศาสนา กล่าวคือ เจ้าพ่อปู่ยักษ์     

ยังปรากฏเป็นเทพอารักษ์ในศาสนาพุทธ และการเป็นจตุโลกบาลในศาสนาพราหมณ์ ผู้วิจัย
ได้มีข้อค้นพบจากเรื่องเล่า วัตถุสัญลักษณ์และพิธีกรรม ดังมีรายละเอียดต่อไปนี้  

2.1 การกลายความหมายจากผีด ั ้งเด ิมมาเป ็นเทพในศาสนาพุทธ คือ          
จากความเชื่อดั้งเดิมเจ้าพ่อปู่ยักษ์ มีความหมายเก่ียวกับการปกปักรักษาต้นพระศรีมหาโพธิ์
ในวัดศรีล้อม พร้อมกับการเป็นผีอารักษ์ พระอารามของวัดศรีล้อมที่เรียกว่า เสื้อวัด หรือ 
เสี้ยววัด ต่อมาจึงผนวกเข้ากับความเชื่อเรื่องเทพธรรมบาลผู้รักษาศาสนาพุทธตามตำนาน
พระเจ้าเลียบโลก ได้กล่าวว่า ผียักษ์ในความเชื่อดั้งเดิมของชาวล้านนาได้โอนอ่อนผ่อนตาม
บารมีของพระพุทธเจ้า และกลายเป็นท้าวเวสสุวรรณ หนึ่งในจตุโลกบาลผู้มีหน้าที่รักษา  
ทิศเหนือ ลักษณะดังกล่าวจึงทำให้เจ้าพ่อปู่ยักษ์จากการเป็นผีในความเชื่อท้องถิ่นกลายมา
เป็นท้าวเวสสุวรรณ ซึ่งรักษาพื้นที่วัดศรีล้อมและรักษาต้นพระศรีมหาโพธิ์ อันเป็นตัวแทน
ของพระพุทธเจ้าและศาสนาพุทธตามพุทธบัญชา นอกจากนี ้แล้วเจ้าพ่อปู ่ย ักษ์ยังมี
ความหมายเกี่ยวเนื่องเป็นเทพเจ้าแห่งความตาย เช่น ในต้นบทสวดพระคาถาชินบัญชร 
รวมไปถึงคาถาเจ้าพ่อปู่ยักษ์วัดศรีล้อมมีคำกล่าวที่ว่า “ยมราชาโน ท้าวเวสสุวรรณโณ 
มรณังสุขัง” ว่าท้าวเวสสุวรรณเป็นราชาแห่งยมโลกแม้ตายไปแล้วก็มีความสุข ไม่เพียง
เท่านั้นยังปรากฏการกลืนกลายเป็นท้าวเวสสุวรรณในศาสนาพุทธโดยมีความหมายของ   
เทพเจ้าแห่งความตายรวมเข้าไว้ด้วย ทั ้งนี ้ ผู ้คนไม่ได้เกรงกลัวเจ้าพ่อปู ่ยักษ์ในฐานะ        
ท้าวเวสสุวรรณที่เป็นเทพเจ้าแห่งความตาย หากแต่เคารพนับถือในฐานะผู้ที่ประทานพร
เหนือธรรมชาติ โดยเฉพาะอย่างยิ่งเมื่อมีกรณีท่ีมีหญิงชราท่านหนึ่งซึ่งแพทย์ลงความเห็นว่า
เสียชีวิตแล้ว สามีมาขอพรบนบานศาลกล่าวกับเจ้าพ่อปู่ยักษ์ ภรรยากลับฟื้นคืนชีพ ยิ่งทำ



Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 34  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

ให้ผู้คนเชื่อว่า เจ้าพ่อปู่ยักษ์มีอิทธิฤทธิ์เหนือความตาย และมีความหมายในฐานะเทพเจ้า
แห่งความตายด้วย (ประวิทย์ อนุกูล, สัมภาษณ์, พฤษภาคม 2563)   

2.2 การขยายความหมายจากเทพในศาสนาพุทธมาเป็นเทพในศาสนาพราหมณ์ 
นอกจากความหมายในฐานะเทพอารักษ์ในศาสนาพุทธแล้ว ยังปรากฏความหมายของเจ้าพ่อ
ปู่ยักษ์ที่กลืนกลายเป็นท้าวเวสสุวรรณ ผ่านกระบวนการยืมรูปลักษณ์ คาถา และความเชื่อ
จากเทพศาสนาพราหมณ์ กล่าวคือ เจ้าพ่อปู่ยักษ์ในฐานะท้าวเวสสุวรรณมีความหมายใน
ฐานะเทพเจ้าแห่งโชคลาภ โดยมาจากความเชื่อเรื ่องท้าวกุเวร ผู้มีหน้าที่รักษาสมบัติของ
สวรรค์ตามคติในศาสนาพราหมณ์ ผสมผสานเข้ากับความเชื่อเรื่องบ่อน้ำศักดิ์สิทธิ์ ซึ่งเคยอยู่
กลางวงห้อมล้อมของต้นโพในบริเวณศาลเจ้าพ่อปู่ยักษ์ในวัดศรีล้อม เมื่ อบ่อน้ำแห้งลง     
ก่อนจะปิดบ่อน้ำอย่างถาวร ผู้คนได้นำสำเภาเงิน สำเภาทอง แก้วแหวนมีค่าใส่ลงไปในบ่อน้ำ
นั้นทำให้เห็นว่าเจ้าพ่อปู่ยักษ์ที่เป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ณ พื้นที่วงห้อมล้อมของต้นโพจึงกลายเป็น
ผู้รักษาดูแลทรัพย์สมบัติอันมีค่าเช่นเดียวกับที่ท้าวกุเวรได้รักษาสมบัติของสวรรค์ของศาสนา
พราหมณ์ ดังนั้นเมื่อเจ้าพ่อปู่ยักษ์ได้หยิบยืมรูปลักษณ์ของท้าวเวสสุวรรณแสดงออกเป็ น
ลักษณะทางกายภาพ จึงนำความหมายที่เกี่ยวข้องกับทรัพย์สินเงินทองเข้าไว้ด้วย เมื่อผู้คน
มาขอพรเกี่ยวกับเงินทองและโชคลาภ เจ้าพ่อปู่ยักษ์ในฐานะท้าวกุเวรจึงมีความหมาย        
ในลักษณะเทพเจ้าแห่งโชคลาภไปด้วย  

จากการศึกษาความหมายทั้งสองประการนั้นผู้วิจัยมีข้อสังเกตประการหนึ่ง คือ 
ความหมายทั้งสองประการเป็นร่องรอยของการปะทะสังสรรค์ระหว่างความเชื่อในศาสนา
พราหมณ์และศาสนาพุทธ กล่าวคือ ทั ้งสองศาสนาให้ความสำคัญเกี ่ยวกับเทพองค์นี้         
เป็นอย่างมาก โดยให้ความสำคัญที่สัมพันธ์กับวิถีชีวิตของมนุษย์ เช่น การเป็นท้าวเวสสุวรรณ
ในศาสนาพุทธ คือการให้ความสำคัญกับ “ชีวิตของมนุษย์” ในขณะที่การเป็นท้าวกุเวรกลับมี
ความสำคัญกับ “การใช้ชีวิตของมนุษย์” จากความหมายเช่นนี้เองจึงทำให้เห็นว่าความหมาย
ทางวัฒนธรรมที ่เก ี ่ยวกับความเชื ่อที ่ส ัมพันธ์ก ับศาสนาพุทธและศาสนาพราหมณ์              
ล้วนเกี ่ยวพันกับชีว ิตของมนุษย์ ทั ้งนี ้ ผู ้ว ิจ ัยยังพบว่า ภายในวัดศรีล้อมปรากฏรูป
ประติมากรรมของเจ้าพ่อปู่ยักษ์ ชื่อว่า “พ่อปู่หมอยา” โดยมีความหมายว่าเป็นผู้รักษาชีวิต
ของมนุษย์ และ “พ่อปู่ตาทิพย์” มีความหมายว่า เป็นผู้เฝ้าติดตามชีวิตของมนุษย์ อาจกล่าว
ได้ว่า นัยหนึ่งของความหมายทางวัฒนธรรมที่เกี่ยวข้องกับศาสนาเป็นความหมายที่เกี่ยวพัน
กับชีวิตของมนุษย์ด้วยนั่นเอง  

 



Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 35  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

 
ภาพที่ 2 ศาลและประติมากรรมเจ้าพ่อปู่ยักษ์ 
ที่มา : (พีระพันธ์ ตันวงศ์, 2563, ผู้ถ่ายภาพ) 

  

 
ภาพที่ 3 พ่อปู่หมอยา และ พ่อปู่ตาทิพย์ 

ที่มา : (พีระพันธ์ ตันวงศ์, 2565, ผู้ถ่ายภาพ) 
 
3. ความหมายจากการปะทะสังสรรค์ระหว่างความเชื่อของภาคกลางกับล้านนา 

การปะทะสังสรรค์ระหว่างความเชื่อเรื ่องท้าวเวสสุวรรณของภาคกลางและ
ล้านนานั้น สามารถเห็นได้จากการนับถือบูชาท้าวเวสสุวรรณเผยแพร่กันอย่างแพร่หลาย 
ตัวอย่างที่เห็นได้ชัด คือ เมื่อร่างทรงองค์พ่อปู่ใหญ่ได้มีแนวคิดเผยแพร่ประชาสัมพันธ์เจ้าพ่อ
ปู ่ย ักษ์ ท้าวเวสสุวรรณ วัดศรีล้อม จังหวัดลำปาง ไปอย่างกว้างขวาง “เจ้าพ่อปู ่ยักษ์           
วัดศรีล้อม จังหวัดลำปาง” จึงได้เข้าสู ่การช่วงชิงพื ้นที ่ในกระแสการท่องเที ่ยวและ         
พุทธพาณิชย์ในวัฒนธรรมความเชื่อท้าวเวสสุวรรณกระแสหลัก แต่ในขณะเดียวกัน “เจ้าพ่อ
ปู่ยักษ์ วัดศรีล้อม จังหวัดลำปาง” ยังธำรงอัตลักษณ์ล้านนาด้วยวิธีการต่าง ๆ ด้วยเช่นกัน        
ดังมีรายละเอียดต่อไปนี้  

 



Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 36  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

3.1 การแผ่อิทธิพลความเชื่อกระแสหลักสู่ความเชื่อท้องถิ่น  
จากการเก็บข้อมูลด้านประติมากรรมพบว่า ท้าวเวสสุวรรณเนื ้อโลหะ   

เพียงองค์เดียวที่ประดิษฐานในเขตกำแพงแก้วของศาลเจ้าพ่อปู่ยักษ์ วัดศรีล้อม จังหวัดลำปาง
ได้จัดสร้างโดยหลวงพ่ออิฏฐ์ เจ้าอาวาสวัดจุฬามณี รูปหล่อของท้าวเวสสุวรรณจากวัด       
จุฬามณีซึ่งเป็นความเชื่อกระแสหลัก ป้ายท้าวเวสสุวรรณโณ วัดจุฬามณี และป้าย “เจ้ารัก
พ่อพ่อก็ไม่ทิ้งเจ้า” การนำธรรมเนียมการบูชาของวัดจุฬามณีมาใช้กับเจ้าพ่อปู่ยักษ์ ได้แก่ 
การใช้ธูปเทียนสีแดง ดอกกุหลาบสีแดง และการเรียกเจ้าพ่อปู่ยักษ์ว่า “พ่อ” แทนคำว่า “ปู่” 
ที่เรียกอยู่แต่เดิม แม้กระทั่งการเปลี่ยนสีของประติมากรรมรูปปั้นพ่อปู่ตาทิพย์จากสีเขียว    
ให้เป็นสีแดงจากตัวอย่างนี้ทำให้เห็นการขยายเครือข่ายความเชื่อท้าวเวสสุวรรณจากวัด   
จุฬามณี โดยได้แผ่ขยายความเชื่อกระแสหลักเหล่านี้ให้วัดศรีล้อม จังหวัดลำปาง (สิทธิพัฒน์ 
นาขยัน, สัมภาษณ์, พฤษภาคม, 2566) การแผ่ขยายอิทธิพลความเชื่อนี้ยังได้พยายามกลืน
วัฒนธรรมความเชื่อเจ้าพ่อปู่ยักษ์เข้าไว้ด้วยการสร้างวัตถุมงคลที่มาจากความเชื่อกระแสหลัก
แต่กลับใช้ชื่อรุ่นที่เกี่ยวข้องกับเจ้าพ่อปู่ยักษ์ วัดศรีล้อม ดังเห็นได้จากการที่ ธีรเดช จังตระกูล 
จัดสร้างวัตถุมงคลท้าวเวสสุวรรณร่วมกับวัดจุฬามณี 3 รายการ ดังนี้ พ.ศ. 2561 จัดสร้าง
เหรียญ  ท้าวเวสสุวรรณ รุ่นเศรษฐีเขลางค์นคร ที่มีพระคาถาล้อมเป็นอักษรขอมมีการ
ประชาสัมพันธ์ว่าเป็นท้าวเวสสุวรรณสองแผ่นดินจากวัดจุฬามณีอัมพวาสู่เมืองเขลางค์นคร 
และมีข้อความประชาสัมพันธ์ว่า “จัดสร้างขึ้นเพ่ือเผยแผ่บารมีองค์ท้าวเวสสุวรรณ อัตลักษณ์
แห่งวัดจุฬามณี” ส่วน พ.ศ. 2563 จัดสร้างพระบูชา ท้าวเวสสุวรรณ รุ่นเศรษฐีเขลางค์นคร          
สมปรารถนาบรมสุข และ พ.ศ. 2565 จัดสร้างเหรียญท้าวเวสสุวรรณโณ รุ่นเจริญพรเศรษฐี
เขลางค์นคร ลาภ ผล พูนทวี  โดยประชาสัมพันธ์ว่า เป็นเหรียญท้าวเวสสุวรรณสองแผ่นดิน 
จากวัดจุฬามณีอัมพวาสู่เมืองเขลางค์นคร มีลักษณะที่เป็นเอกลักษณ์ของเหรียญ คือเป็น
เหรียญทรงจำปีของสำนักวัดจุฬามณีมีพระคาถาอักษรธรรมล้านนาล้อมรอบ จากตัวอย่าง
ข้างต้นนี้ทำให้เห็นว่า การจัดสร้างวัตถุมงคลต่าง ๆ นั้นมีลักษณะของการแผ่ขยายอิทธิพล
ความเชื่อ โดยการนำความเชื่อกระแสหลักจากวัดจุฬามณีมาครอบ “ตัวตน” ของความเชื่อ
พื ้นถ ิ ่น โดยกลว ิธ ีหน ึ ่งท ี ่ความเชื ่อกระแสหลักใช ้ ค ือ การเข ้ามาจ ัดหารายได ้เพ่ือ
บูรณปฏิสังขรณ์และปรับปรุงภูมิทัศน์ของวัดศรีล้อม อาจกล่าวอีกนัยหนึ่งว่า การได้มาซึ่ง
รายได้ของวัดศรีล้อม คือการพ่ึงพาความเชื่อกระแสหลักด้วยเช่นกัน เมื่อพิจารณาปัจจัยเช่นนี้
จึงทำให้เห็นลักษณะสำคัญของการปะทะสังสรรค์นี้ ที่เป็นแบบพ่ึงพา  

3.2 การต่อรองของความเชื่อ “เจ้าพ่อปู่ยักษ์ วัดศรีล้อม”  
จากการแผ่อิทธิพลของวัฒนธรรมความเชื่อกระแสหลักของวัดจุฬามณี    

ทำให้เกิดกระแสดำรงอัตลักษณ์ของวัฒนธรรมความเชื่อ “เจ้าพ่อปู่ยักษ์ วัดศรีล้อม” อันเป็น
ความเชื่อดั้งเดิมของพื้นที่ชุมชนวัดศรีล้อม จังหวัดลำปาง โดยการจัดสร้างวัตถุมงคลจำนวน 



Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 37  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

4 ประเภท ได้แก่ ลูกอมฟ้าผ่าผสมผงโพ มีดหมอ-มีดครูด้ามกิ่งโพ เจ้าพ่อปู่ยักษ์ผงส้มป่อย
เดือนห้า และกระบองท้าวเวสสุวรรณไม้มะขาม เพื่อออกจัดจำหน่ายหารายได้เข้าวัดเช่นกัน 
แม้วัตถุมงคลของวัดศรีล้อม จังหวัดลำปาง จะไม่ได้แพร่หลายอย่างกว้างขวางในวัฒนธรรม
ความเชื่อท้าวเวสสุวรรณกระแสหลัก แต่ยังสามารถหารายได้เข้าส่วนกลางของวัดได้เช่นกัน 
ยิ่งไปกว่านั้นยังเป็นการสร้างเศรษฐกิจชุมชนจากฐานราก กล่าวคือเป็นการสร้างรายได้จาก
วัตถุดิบในชุมชนไปสู่ผลิตผลทางเศรษฐกิจความเชื่อ นับได้ว่าเป็นการสร้างมูลค่าให้วัดศรีล้อม 
จังหวัดลำปางด้วยเช่นกัน ทั้งนี้ การมีวัตถุมงคลของวัดศรีล้อมกลับกลายเป็นการสนับสนุน
การจัดจำหน่ายวัตถุมงคลจากส่วนกลาง แต่อย่างไรก็ตามนั้น ผู้วิจัยเล็งเห็นถึงการรับรู้       
ของการเข้ามาจากวัฒนธรรมความเชื่อภายนอกที่ได้คืบคลานเข้ามา จึงเกิดการต่อรอง
ประการหนึ่ง คือ การใช้อัตลักษณ์ของตนเพ่ือต่อรองกับวัฒนธรรมความเชื่อภายนอก ซึ่งการ
จัดสร้างวัตถุมงคลของวัดศรีล้อม จังหวัดลำปาง ได้ใช้ส่วนหนึ่งของสิ่งศักดิ์สิทธิ์ภายในวัด เช่น 
กิ่งของต้นโพอันมีเจ้าพ่อปู่ยักษ์ผู้เป็นอารักษ์ปกปักรักษา และผงที่ทำมาจากส่วนของต้นโพ
ภายในวัดศรีล้อม จังหวัดลำปาง การต่อรองเช่นนี้จึงทำให้การสร้างวัตถุมงคลของวัฒนธรรม
ความเชื่อกระแสหลักมีเพียง 3 รุ่นเท่านั้น อาจเป็นไปได้ว่า เมื่อวัดศรีล้อม จังหวัดลำปาง      
มีวัตถุมงคลเป็นของตนเองแล้ว คนในท้องถิ่นนิยมมากกว่าก็เป็นได้ เหตุผลอีกประการหนึ่ง 
คือวัตถุดิบ (มวลสาร) ที่นำมาใช้นั้นเป็นวัตถุดิบที่คนในพื้นที่เชื่อถือศรัทธาเป็นพ้ืนฐานอยู่แล้ว 
ในขณะที่วัตถุดิบหรือมวลสารของวัฒนธรรมภายนอกอาจต้องใช้การสร้างความเชื ่อถือ
ศรัทธาใหม่ จึงอาจทำให้การเข้ามาของวัฒนธรรมความเชื่อกระแสหลักนั้นเป็นไปด้วยความ
ลำบาก ดังนั้นอาจกล่าวได้ว่า การต่อรองของวัฒนธรรมความเชื่อเดิม คือ ความเชื่อเจ้าพ่อ    
ปู่ยักษ์กับวัฒนธรรมกระแสหลักของวัดจุฬามณีไม่ได้ต่อรองกันด้วยมูลค่าทางเศรษฐกิจ       
แต่เป็นการต่อรองด้วยอัตลักษณ์พ้ืนถิ่นนั่นเอง 
 
สรุปและอภิปรายผล 

1. สรุปผลการศึกษา 
การศึกษาความหมายทางวัฒนธรรมของเจ้าพ่อปู่ยักษ์ในฐานะท้าวเวสสุวรรณ

ของชุมชนศรีล้อม จังหวัดลำปาง ครั้งนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาความหมายทางวัฒนธรรม
ตามแนวคิดของคลิฟฟอร์ด เกียร์ซ ผู้วิจัยพบความหมายทางวัฒนธรรมจำนวน 3 ความหมาย 
ได้แก่ 1) ความหมายที่สัมพันธ์กับความเชื่อท้องถิ่นล้านนา ได้แก่ ผีอารักษ์ ผีบรรพบุรุษ 
และผีบรรพกาล 2) ความหมายที่สัมพันธ์กับศาสนาพุทธและศาสนาพราหมณ์ ได้แก่       
การกลายความหมายจากผีดั้งเดิมมาเป็นเทพในศาสนาพุทธ และการขยายความหมายจาก
เทพในศาสนาพุทธมาเป็นเทพในศาสนาพราหมณ์ และ 3) ความหมายจากการปะทะ
สังสรรค์ระหว่างความเชื่อของภาคกลางกับล้านนา ได้แก่ การแผ่อิทธิพลความเชื่อกระแส



Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 38  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

หลักสู่ความเชื่อท้องถิ่น และการต่อรองของความเชื่อเจ้าพ่อปู่ยักษ์ วัดศรีล้อม ซึ่งการ       
ให้ความหมายทางวัฒนธรรมนี้ยังสัมพันธ์กับวิถีคน วิถีชุมชนและบริบทแวดล้อมด้วย  

2. อภิปรายผลการศึกษา 
2.1 กระบวนการศึกษาความหมายทางวัฒนธรรมตามแนวทางของ คลิฟฟอร์ด 

เกียร์ซ นี้ ผู้วิจัยได้ประยุกต์แนวคิดและทฤษฎีมาใช้เพ่ือวิเคราะห์ความหมายทางวัฒนธรรม
ในกลุ่มข้อมูลที่ไม่เป็นทางการ เช่น เรื่องเล่า วัตถุสัญลักษณ์ และพิธีกรรม แม้ว่าการศึกษา
ภาคสนามทางคติชนวิทยามีแนวทางการศึกษาที่หลากหลาย แต่จากการทบทวนวรรณกรรม
พบว่า ยังขาดการศึกษาข้อมูลคติชนวิทยาตามแนวทางของคลิฟฟอร์ด เกียร์ซ โดยพิจารณา
จากงานวิจัยที่ผ่านมาหลายเรื่อง เช่น ปริวัตร ศิระเกียรติสกุล (2562) เสนอวิทยานิพนธ์
เรื่อง การศึกษาบทบาทของท้าวเวสสุวรรณด้านการสั่งสอนในการปริวัตรทางจิตวิญญาณ
มนุษย์ พบว่า ท้าวเวสสุวรรณมีความหมายเป็นเทพในศาสนาพราหมณ์และพระพุทธศาสนา 
ส่วนจอมพณ สมหวัง และพระสุกฤษฏิ์ ปิยสีโล (2561) ได้ให้ความหมายของท้าวเวสสุวรรณ
เป็นท้าวจตุโลกบาลในคัมภีร์พระพุทธศาสนา และเป็นโลกบาลทิศเหนือ และในบทความ
เรื่อง เจ้าพ่อมหายักษ์สามพันตนวัดศรีล้อม จังหวัดลำปาง: ภูมิประวัติและบทบาทหน้าที่แห่ง
พิธีกรรม (ปิยพงษ์ วังคีรี และคณะ, 2567) ยังพบว่า เจ้าพ่อปู่ยักษ์มีความหมายเป็นเพียงเทพ
เจ้าในพุทธศาสนา ซึ่งแตกต่างจากการวิจัยในครั้งนี้ที่พบความหมายตามความเชื่อดั้งเดิมใน
บริบทสังคมล้านนาเรื่องผีอารักษ์ ผีบรรพชน ผีบรรพกาล เทพารักษ์ต้นโพ และเสื้อวัด 
ตลอดจนมีความหมายจากการปะทะสังสรรค์ระหว่างความเชื่อกระแสหลักของวัดจุฬามณี
กับวัดศรีล้อม จังหวัดลำปาง ซึ่งทำให้กลายเป็นท้าวเวสสุวรรณที่มีความหมายเฉพาะตน 
นอกจากนี้ การวิจัยครั้งนี้ยังพบความหมายทางวัฒนธรรมที่เป็นอัตลักษณ์ของเจ้าพ่อปู่ยักษ์ 
วัดศรีล้อมที ่สะท้อนถึงตัวตนของชุมชนศรีล้อม จังหวัดลำปาง อีกทั ้งยังเป็นการศึกษา
ความหมายทางวัฒนธรรมที่มองบริบทของชุนชนและสังคมเป็นหลัก จึงได้ความหมายที่
สัมพันธ์กับวิถีคนและวิถีชุมชน  

2.2 วิธีการวิจัยและการวิเคราะห์ข้อมูล ผู้วิจัยได้ใช้แนวคิดความหมายทาง
วัฒนธรรมของคลิฟฟอร์ด เกียร์ซ เป็นแนวคิดหลักเพื ่อวิเคราะห์ความหมายส่วนงาน        
คติชนวิทยาที่เก่ียวกับพิธีกรรมหลายเรื่องสนใจเกี่ยวกับการศึกษาบทบาทและหน้าที่ ดังเช่น
งานวิจัยของ พระทศเทพ ทสธมฺโม และพระมหาสากล สุภรเมธี (2560) ได้ศึกษาเรื่อง 
การศึกษาเชิงวิเคราะห์บทบาทและหน้าที่ท้าวมหาราชในพุทธปรัชญาเถรวาทตามทรรศนะ
พระราชพรหมยาน (หลวงพ่อฤๅษีลิงดำ) พบว่า ท้าวเวสสุวรรณเป็นหนึ่งในท้าวมหาราช  
เป็นผู ้ปกครองสวรรค์ชั ้นจาตุมหาราช ถือกำเนิดมาก่อนพุทธศาสนาตามหลักศาสนา
พราหมณ์ เป็นโลกบาลทิศเหนือ และเป็นธรรมบาลช่วยคนให้ถึงนิพพาน ส่วนจอมพณ 
สมหวัง และพระสุกฤษฏิ์ ปิยสีโล (2561) ได้เขียนบทความเรื่อง อิทธิพลของท้าวจตุโลกบาล



Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 39  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

ที่มีต่อสังคมพระพุทธศาสนาล้านนา งานวิจัยกลุ่มนี้มุ่งเน้นการศึกษาพิธีกรรม ความเชื่อ 
โดยใช้แนวคิดบทบาทหน้าที ่เพียงอย่างเดียวจึงอาจทำให้มองไม่เห็นความหมายทาง
วัฒนธรรมที่แฝงอยู่ในพิธีกรรม ผู้วิจัยจึงเห็นว่า การศึกษาความหมายทางวัฒนธรรมจะช่วย
ต่อเติมความสมบูรณ์ของการศึกษาบทบาทหน้าที่ได้มากขึ้น และยังทำให้เห็นความหมาย
ทางวัฒนธรรมของพิธีกรรมที่สัมพันธ์กับบริบทชุมชนด้วย  

2.3 การปะทะสังสรรค์ทางวัฒนธรรม โดยผู้วิจัยได้เก็บข้อมูลภาคสนามใน
ระหว่าง พ.ศ. 2565–2567 นั ้น วัฒนธรรมความเชื ่อท้าวเวสสุวรรณกระแสหลักจากวัด      
จุฬามณีได้แผ่อิทธิพลเข้ามายังพื้นที่ของวัดศรีล้อม จังหวัดลำปาง จึงทำให้เห็นเพียงการ
ปะทะสังสรรค์ระหว่างวัฒนธรรมภายนอก คือ วัฒนธรรมความเชื ่อกระแสหลักจาก        
ภาคกลางกับวัฒนธรรมภายใน คือ วัฒนธรรมความเชื่อกระแสรองของภาคเหนือ อย่างไร      
ก็ตาม นับตั้งแต่ พ.ศ. 2567 เป็นต้นมา พื้นที่ของวัดศรีล้อม และวัฒนธรรมความเชื่อเรื่อง
เจ้าพ่อปู่ยักษ์กลายเป็นพ้ืนที่ซึ่งมีนักวิชาการในท้องถิ่นเข้ามาศึกษามากขึ้น จึงทำให้เกิดการ
ปะทะสังสรรค์ที่น่าสนใจ คือ การขับเคลื่อนเศรษฐกิจบนฐานทุนทางวัฒนธรรมของท้องถิ่น
ในโครงการยกระดับทุนทางวัฒนธรรมด้านความเชื่อและศาสนาของมหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 
พ.ศ. 2567 ซ่ึงเป็นกรณีศึกษาที่สำคัญที่สะท้อนปรากฏการณ์การผสมผสานระหว่างภูมิปัญญา
ท้องถิ่นกับการขับเคลื่อนเศรษฐกิจสร้างสรรค์ในยุคโลกาภิวัตน์ โดยเป็นการวิเคราะห์       
เชิงวิพากษ์ต่อความพยายามในการสร้างวัตถุมงคลสมัยใหม่จากรากฐานความเชื่อเจ้าพ่อ
มหายักษ์สามพันตน วัดศรีล้อม จังหวัดลำปาง ใน 4 ประเด็น คือ การปรับเปลี่ยนรูปแบบ
และความหมายทางวัฒนธรรม ความขัดแย้งระหว่างความหมายเดิมกับการตีความใหม่ 
กระบวนการ “ปลุกเสก” และการดัดแปลงพิธ ีกรรม และผลกระทบต่อการสืบทอด
วัฒนธรรม (เก่งกิจ กิติเรียงลาภ, 2566) โครงการยกระดับทุนวัฒนธรรมเจ้าพ่อมหายักษ์
ดังกล่าวนี้มีข้อจำกัด ประการหนึ่ง คือ วิธีวิทยาการวิจัยที่ขาดการศึกษาเชิงชาติพันธุ์นพินธ์
อย่างลุ่มลึก ผู้วิจัยพบว่า โครงการดังกล่าวได้นำเข้าความหมายจากภายนอกมากกว่า     
การขุดค้นความหมายที่มีอยู่ในชุมชน โดยเฉพาะการตีความองค์พ่อปู่แดงเป็นผู้ประทานพร
ด้านความรักซึ่งขัดต่อบทบาทดั้งเดิมที่เน้นเรื่องทำลายล้างและควบคุมพิธีกรรม นอกจากนี้    
การสร้างพิธีกรรมเชิงรุก (Active ritual) แม้จะมุ่งหมายให้ผู้คนสามารถเข้าถึงความศักดิ์สิทธิ์
ได้ด้วยตนเอง แต่กลับส่งผลให้เกิดการลดทอนบทบาทของผู้รู้และสถาบันศาสนาท้องถิ่น
ด้วย จากการจัดทำโครงการนี้จึงเกิดการตอบสนองของคนในชุมชนที่อาจมองว่า วัตถุมงคล
ที่เกิดจากโครงการนี้ยังไม่เป็นที่นิยมมากนักของกลุ่มผู้เชื ่อถือศรัทธาในเจ้าพ่อปู่ย ักษ์        
วัดศรีล้อม จังหวัดลำปาง อย่างไรก็ตาม การศึกษาความหมายทางวัฒนธรรมตามแนวคลิฟ
ฟอร์ด เกียร์ซ ในครั้งนี้ได้ช่วยต่อเติมองค์ความรู้ และสามารถนำไปใช้เป็นทุนทางวัฒนธรรม 
เพ่ือขับเคลื่อนเศรษฐกิจชุมชนได้อย่างถูกต้อง ถ่องแท้ ลุ่มลึก และแยบคายในโอกาสต่อไป  



Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 40  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

เอกสารอ้างอิง 
เก่งกิจ กิติเรียงลาภ. (2566). การยกระดับทุนทางวัฒนธรรมด้านความเชื่อและศาสนาให้กับ

ชุมชนโดยการผลิตวัตถุมงคลสมัยใหม่ เพื่อกระตุ้นเศรษฐกิจสร้างสรรค์มูลค่าสูง   
และการท่องเที่ยวทางวัฒนธรรมจากฐานราก กรณีศึกษา : ศาลเจ้าพ่อมหายักษ์   
สามพ ันต ๋น ช ุมชนศร ีล ้อม -แสงเม ืองมา อำเภอเม ือง จ ั งหว ัดลำปาง . 
มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

จอมพณ สมหวัง และพระสุกฤษฏิ์ ปิยสีโล. (2561). อิทธิพลของท้าวจตุโลกบาลที่มีต่อสังคม
พระพุทธศาสนาล้านนา. วารสารบัณฑิตแสงโคมคำ, 3(1), 13–24. https://so02. 
tci-thaijo.org/index.php/jsbs/article/view/242899 

ปริวัตร ศิระเกียรติสกุล. (2562). ท้าวเวสสุวัณ: บทบาทด้านการสั่งสอนในการปริวัตรทาง  
จิตวิญญาณมนุษย์ . [วิทยานิพนธ์ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาคติชนวิทยา. 
พิษณุโลก บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยนเรศวร]. 

ปรียารัตน์ เชาวลิตประพันธ์. (2549). การสมพาสที่ผิดธรรมชาติในนิทานไทย: การศึกษา
อนุภาคทางคติชนวิทยา. โครงการเผยแพร่ผลงานวิชาการ คณะอักษรศาสตร์
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

ปิยพงษ์ วังคีรี, เอื้อมพร ทิพย์เดช, บัณฑิต ทิพย์เดช, และ วัชรินทร์ แก่นจันทร์ (2567).     
เจ้าพ่อมหายักษ์สามพันตน วัดศรีล้อม จังหวัดลำปาง: ภูมิประวัติ และบทบาท
หน้าที่แห่งพิธีกรรม. วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏ
อ ุตรด ิตถ์ , 11(2), 72-83. https://so03.tci -thaijo.org/index.php/ 
liberalartsjournal/article/download/283518/189139/1276274 

พระทศเทพ ทสธมฺโม และพระมหาสากล สุภรเมธี. (2560). การศึกษาเชิงวิเคราะห์บทบาท
และหน้าที่ท้าวมหาราชในพุทธปรัชญาเถรวาทตามทรรศนะพระราชพรหมยาน 
(หลวงพ่อฤๅษีลิงดำ) . วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร, 5 (ฉบับพิเศษ), 269-277. 
https://so03.tci -thai jo.org/index.php/journal -peace/art icle/ 
viewFile/85909/68325 

พิมพ์นภัส จินดาวงค์. (2554). การดำรงอยู่และบทบาทของความเชื่อและพิธีกรรมที่เกี่ยวกับ
ผีอารักษ์เมืองเช ียงใหม่ในปัจจุบัน . [ว ิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต, 
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย]. คลังปัญญาจุฬาฯ. https://doi.org/10.58837/ 
CHULA.THE.2011.2091 

ศิราพร ณ ถลาง. (2555). อารักษ์บ้าน-อารักษ์เมืองการดำรงอยู่ของความเชื่อและพิธีกรรม
เกี่ยวกับผีอารักษ์ในวิถีชีวิตไทย-ไทในปัจจุบัน. วารสารไทยศึกษา, 8(1), 41–68. 



Journal of Humanities and Social Sciences, CMRU | 41  
 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเชียงใหม่ ปีที ่7 ฉบบัที่ 2 พ.ศ. 2568 
 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/TSDJ/article/download/263314/ 
178367/1009294 

ศุภกิจ นิมมานนรเทพ. (2560). วีรบุรุษของชาติ...น่าอนาถกลายเป็นยักษ์มาร. https://supa 
kitsmemoes.blogspot.com/2017/10/ blog-post_25.html 

อนุกูล ศิริพันธุ์. (2537). การศึกษาเครื่องประกอบพิธีกรรมของผีเจ้านายในเขตอำเภอแมท่ะ 
จังหวัดลำปางเชียงใหม่. ภาควิชาศิลปะไทย คณะวิจิตรศิลป์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

อัมพิกา ยะคำป้อ. (2554). ความเชื่อและพิธีกรรมเกี่ยวกับผีอารักษ์บ้านในชุมชนไทลื้อ บ้าน
ไม้ลุงขน อ.แม่สาย จ.เชียงราย: การสืบทอดและพลวัตภายใต้บริบทใหม่. วารสาร
ไทยศึกษา, 8(1), 1–18. https://so04.tci-thaijo.org/index.php/TSDJ/ 
article/download/263310/178363 


