
Fine Arts Journal : Srinakharinwirot University Vol. 25 No. 2 (July-December 2021) 67

Received: 1 June 2020

Revised: 9 April 2021

Accepted: 23 July 2021

ปี่พาทย์พิมาย: ร่องรอยวัฒนธรรมดนตรี

PIMAI PIPAT: TRACE OF MUSICAL CULTURE

มานพ วิสุทธิแพทย์1* 

Manop Wisuttipat1*

บทคดัย่อ

งานวจิยัเรือ่ง “ป่ีพาทย์พมิาย: ร่องรอยวฒันธรรมดนตร”ี เป็นงานวจิยัทางด้านมานษุยดรุยิางควทิยา               

โดยมีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาสภาพปัจจุบันของวัฒนธรรมปี่พาทย์ชาวบ้านในเขตวัฒนธรรมพิมาย จังหวัด

นครราชสีมา จ�ำนวน 6 วง

สภาพปัจจุบนัของวงป่ีพาทย์ชาวบ้านในเขตวฒันธรรมพมิาย ชาวบ้านยงัคงเรยีกว่าวง “พณิพาทย์”               

สถานที่ตั้งวงดนตรีและเก็บเครื่องดนตรีส่วนมากอยู่ที่บ้านของหัวหน้าวง ชื่อที่ใช้เรียกวงปี่พาทย์แต่ละวง             

เรียกตามชื่อหัวหน้าวงหรือเรียกตามชื่อหมู่บ้าน การสืบทอดวงปี่พาทย์จ�ำแนกได้ 2 ลักษณะ คือ การสืบ 

ทอดตามสายตระกูล และการสืบทอดในลักษณะครูกับศิษย์ ซึ่งเป็นการสืบทอดแบบมุขปาฐะ

ในด้านเครื่องดนตรีและการประสมวงดนตรีนั้น วงปี่พาทย์แต่ละวงมีจ�ำนวนเครื่องดนตรีและ           

การประสมวงดนตรีที่แตกต่างกัน เครื่องดนตรีหลักท่ีวงปี่พาทย์ชาวบ้านมี คือ ระนาดเอก ระนาดทุ้ม                

ฆ้องวงใหญ่ ฆ้องวงเล็ก ตะโพน กลองทัด ฉิ่ง ฉาบ แต่บางวงมีระนาด เหล็ก บางวงมีปี่ใน การประสมวงมี 

2 ลกัษณะ คอื วงเครือ่งห้า และวงเครือ่งแปด (เป็นรปูแบบการจดัวงแบบหนึง่ของวฒันธรรมป่ีพาทย์พมิาย) 

การจัดวางเครื่องดนตรี ระนาดเอกและระนาดทุ้ม อยู่แถวหน้าโดยระนาดเอกอยู่ด้านขวาและระนาดทุ้ม              

อยู่ด้านซ้ายของผู้บรรเลง ส่วนฆ้องวงใหญ่และฆ้องวงเล็กอยู่แถวหลัง โดยฆ้องวงใหญ่อยู่ด้านขวาและ              

ฆ้องวงเล็กอยู่ด้านซ้ายของผู้บรรเลง ส�ำหรับกลองทัด ตะโพน ฉิ่งและฉาบอาจตั้งอยู่ด้านซ้าย ด้านขวา หรือ

อยู่ด้านหลังของวงหรือตามความเหมาะสมของสถานที่

1 คณะศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ
1 Faculty of Fine Arts, Srinakharinwirot University
* Corresponding author e-mail: manopwis@swu.ac.th



วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 25 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564)68

วิธีการบรรเลงและบทเพลง การบรรเลงเครื่องดนตรีแต่ละชนิดเป็นการบรรเลงอย่างเรียบง่าย                

โดยระนาดเอกตีสองมือพร้อมกันเป็นคู่แปด ฆ้องวงใหญ่และระนาดทุ้มตีสองมือพร้อมกันเป็นคู่แปดหรือ                  

คู ่สี่ หรือตีทีละมือเรียงเสียงหรือสลับเสียง ฆ้องวงเล็กตีทีละมือเรียงเสียงหรือสลับเสียง ตะโพนและ                  

กลองทัดตีตามจังหวะและหน้าทับของบทเพลง ฉ่ิงตีตามจังหวะของบทเพลง ผู้บรรเลงระนาดเอกเป็น                   

ผู้บรรเลงน�ำ นักดนตรีสามารถสลับหน้าที่การบรรเลงเครื่องดนตรีได้ บทเพลงที่บรรเลง เช่น เพลงโหม                

โรงเย็นหรือโหมโรงกลอง เพลงช้า เพลงสร้อยสน เพลงศรีนวล เพลงหกบท เพลงสารถี เพลงธรณีกรรแสง 

เพลงอกทะเล เพลงเขมรปี่แก้ว เพลงนกขมิ้น เพลงมอญ (แขกมอญ) เพลงเหล่านี้ใช้บรรเลงประกอบ                   

พิธีกรรมและบรรเลงประโคม การบรรเลงบทเพลงเดียวกันอาจแตกต่างกันบ้างขึ้นอยู่กับทางการบรรเลง              

ของแต่ละวง

การรับใช้ชุมชนและสังคมในปัจจุบัน วงปี่พาทย์ยังมีบทบาทส�ำคัญต่อชุมชน ท้ังในงานพิธีกรรม             

และงานประเพณี เช่น งานบวช งานศพ งานฉลองอัฐิ เข้าพรรษา ออกพรรษา เทศน์มหาชาติ และงานบุญ

ในวาระอื่น ๆ  แม้ว่าในปัจจุบันจะมีมหรสพอื่นเข้ามามีบทบาทในชุมชนก็ตาม

จากการศึกษาภูมิหลังของอาณาจักรเขมรและเมืองพิมายซึ่งมีปราสาทหินเป็นสถาปัตยกรรม                

ร่วม รวมทั้งศึกษาวัฒนธรรมปี่พาทย์ และสภาพปัจจุบันของวงปี่พาทย์ชาวบ้านในเขตวัฒนธรรมพิมาย              

ท�ำให้เห็นความเชื่อมโยงระหว่างวัฒนธรรมดนตรีกับศาสนาและความเชื่อ กล่าวคือ หลังจากที่ดินแดน            

แถบน้ีรับศาสนาทั้งพราหมณ์-ฮินดู และศาสนาพุทธมาปฏิบัติแล้ว ต่อมาได้มีการน�ำดนตรีเข้ามาบรรเลง

ประกอบในพิธีกรรมต่าง ๆ  วฒันธรรมดนตรสีมยันัน้ จงึได้รบัการสบืทอดควบคูก่นัมากบัศาสนาจนถึงปัจจบัุน 

ค�ำส�ำคัญ: พิมาย; วัฒนธรรมดนตรี; ปี่พาทย์ชาวบ้าน



Fine Arts Journal : Srinakharinwirot University Vol. 25 No. 2 (July-December 2021) 69

Abstract

This anthropology study aims to examine the current cultural conditions and                 

the applications of the six folk piphat ensembles within the Pimai cultural boundary in 

Nakhon Ratchasima province. 

Phinphat is the common name used by the locals in Pimai to address their               

ensembles. The musical instruments are usually set and stored in a house of an                        

ensemble’s leader. The name of each ensemble is specifically referred to its leader’s 

name or the village where the ensemble was founded. There are two categories of   

knowledge transmission: among lineages and between a master and a disciple, both of 

which occur orally.

Typical instruments found in the ensemble are ranat ek (lead xylophone),                   

ranat thum (lower-pitched xylophone), khaung wong yai (large-gong circle), khaung wong 

lek (small-gong circle), ta-phon (horizontal double-headed barrel drum), glaung thad                 

(a pair of large barrel drums), ching (small hand cymbal), chaap (wide hand cymbal).              

Additionally, some ensembles also have a metallic variant of the lead xylophone and                 

pi nai (reed instrument). Two types of ensemble could be formed: khrueang ha                         

(five-piece ensemble) and khrueng paed (eight-piece ensemble). Ranat ek and ranat               

thum are normally placed in the front row before the gongs. The position of the rhythmic 

instruments, however, is not fixed. They could be placed either to the right or left of the 

melodic instruments depending on the performance venue. 

The performance techniques of these piphat ensembles are relatively less                      

sophisticated than those ensembles of the central, institutionalized counterparts. Ranat 

ek plays parallel octaves while khaung wong yai and ranat thum play similar melodies 

in a slightly different way than the ranat ek. Some melodies are played with both                   

hands either in octave or in the fourth interval, others with one hand after another.  

Khaung wong lek plays with one hand after another. Ta-pone, glaung thad, ching, regulates 

the tempo of a musical piece. Ranad ek leads the ensemble, providing musical cues. 

Musicians are proficient in more than one instrument in the ensemble. Some of the 

pieces observed during the study are phleng hom rong yen or phleng hom rong glaung, 



วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 25 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564)70

phleng cha, phleng soi son, phleng si nuan, phleng hok bot, phleng sarathi, phleng                 

taurani kan saeng, phleng ok ta-le, phleng khamen pi kaew, phleng nok khamin,                       

phleng mon or khaek mon. These pieces are used for ritual accompaniment. Each                   

piece may be rendered differently according to each ensemble’s stylistic trait.

In terms of its application, the piphat ensembles have played a significant role   

in the society, despite the increasing presence of other forms of musical performances. 

The piphat ensembles have been performed in Buddhist rituals, such as ordination,    

relic ceremony, Buddhist Lent, Thet Mahachat, etc.

The study revealed the connection between music, religions, and belief in Pimai, 

a district that was once a part of the fallen Khmer Kingdom territory about ten centuries 

ago. This musical performance illustrates the extant musical practice in conjunction with 

Buddhism and Hindu-Brahmanism that have flourished since then. 

Keywords: Pimai; Music culture; Folk piphat



Fine Arts Journal : Srinakharinwirot University Vol. 25 No. 2 (July-December 2021) 71

1. บทน�ำ

ดินแดนในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ (Southeast Asia) เป็นอีกดินแดนหนึ่งที่มีกลุ่มประเทศที่มี             

ความหลากหลายในด้านต่าง ๆ  เช่น ด้านการปกครอง การศึกษา เศรษฐกิจ สังคม ศาสนา ภาษา วิถีชีวิต 

ขนบธรรมเนียม ประเพณี และวัฒนธรรมด้านต่าง ๆ  โดยเฉพาะอย่างยิ่งความหลากหลายด้านวัฒนธรรม   

ดนตรีที่มีเครื่องดนตรี วงดนตรี บทเพลง และการรับใช้สังคมที่เป็นเอกลักษณ์ของแต่ละกลุ่มชน วัฒนธรรม

ดนตรีในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ (Southeast Asia) แบ่งเป็น 3 กลุ่ม คือ 1) กลุ่มวัฒนธรรมกาเมลันและ 

กุลินตัง 2) กลุ่มวัฒนธรรมปี่พาทย์ และ 3) กลุ่มวัฒนธรรมดนตรีอื่นและวัฒนธรรมดนตรีชนเผ่า 

กลุม่วัฒนธรรมกลุม่ที ่ 1 นบัถอืศาสนาอสิลาม ประกอบด้วยประเทศอนิโดนเีซยี ประเทศมาเลเซยี 

และบางส่วนของประเทศฟิลิปปินส์ตอนใต้ กลุ ่มท่ี 2 นับถือศาสนาพุทธ ประกอบด้วยประเทศไทย                

ประเทศพม่า ประเทศกัมพูชาและประเทศลาว ส่วนกลุ่มท่ี 3 เป็นกลุ่มท่ีมีความหลากหลายในการนับถือ

ศาสนาและบางส่วนยังนับถือตามความเชื่อดั้งเดิมของแต่ละชนเผ่า ประกอบด้วยประเทศฟิลิปปินส์                

ประเทศเวียดนาม และประเทศสิงคโปร์

วัฒนธรรมดนตรีที่รับใช้สังคมทั้งในระดับราชส�ำนักและสังคมชนช้ันสูงและในระดับชาวบ้านอย่าง

เห็นได้ชัดเจน คือ วัฒนธรรมปี่พาทย์และวัฒนธรรมกาเมลัน ส�ำหรับเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ภาคพื้นทวีป   

นั้นมีวัฒนธรรมปี่พาทย์เป็นวัฒนธรรมหลัก โดยมีการใช้ดนตรีเพื่อประกอบพิธีกรรมทางศาสนา ประเพณี 

และใช้ดนตรีประกอบการร่ายร�ำที่ใช้ในพิธีกรรมและความบันเทิงในรูปแบบต่าง ๆ  ปราสาทหินเป็นสถานท่ี

ส�ำคัญที่ถูกใช้ท�ำกิจกรรมต่าง ๆ  ดังกล่าว ปราสาทหินจึงเป็นหลักฐานเชิงประจักษ์ของการแพร่กระจาย

วัฒนธรรมในยุคนั้น และเป็นหลักฐานที่เชื่อมโยงกับการสืบทอดวัฒนธรรม หลังจากที่ราชส�ำนักล่มสลายลง

ปราสาทหินก็มิได้ท�ำบทบาทหน้าที่ดังกล่าว แต่วัฒนธรรมในส่วนของชาวบ้านก็ยังมาจากการสืบทอดต่อมา              

จนถึงปัจจุบัน

บทความวิจัยนี้ เป็นการศึกษาวัฒนธรรมปี่พาทย์พิมาย ซึ่งมีปราสาทหินที่เป็นรูปแบบของ

สถาปัตยกรรมร่วมที่ใช้เป็นสถานที่ประกอบศาสนกิจในภูมิภาคนี้ มีการสืบทอดและการรับใช้สังคมคู่                

ขนานมากับพิธีกรรมและประเพณีต่าง ๆ  มาหลายช่ัวอายุคน ท้ังในส่วนประเพณีพิธีกรรมในราชส�ำนักและ

ประเพณพีธิกีรรมตามวถิชีวีติของชาวบ้านหรอืผูค้นทีอ่าศยัอยูน่อกวงั ซึง่การศกึษาครัง้นีมุ้ง่ศกึษาวฒันธรรม              

ปี่พาทย์ชาวบ้านในเขตวัฒนธรรมพิมายเพื่อเติมเต็มข้อมูลทางประวัติศาสตร์ดนตรีให้สมบูรณ์ยิ่งขึ้น

2. วัตถุประสงค์ของการวิจัย

ศึกษาสภาพปัจจุบันของวัฒนธรรมปี่พาทย์ชาวบ้านในเขตวัฒนธรรมพิมาย จังหวัดนครราชสีมา



วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 25 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564)72

3. สมมติฐานของการวิจัย

วัฒนธรรมปี่พาทย์เป็นวัฒนธรรมร่วมในประเทศไทย กัมพูชา และลาว วัฒนธรรมนี้จึงน่าจะมี

รากฐานและต้นก�ำเนิดมาจากแหล่งเดียวกัน แม้ว่าในปัจจุบันนี้วัฒนธรรมปี่พาทย์ในและประเทศจะมี

พัฒนาการแตกต่างกัน แต่ก็ยังมีวิถีปฏิบัติในการรับใช้ประเพณีและพิธีกรรมที่เหมือนกัน

4. ขอบเขตของการวิจัย

ขอบเขตในการศึกษาน้ีเป็นขอบเขตด้านพื้นที่ โดยยึดเขตพื้นที่ดั้งเดิมของวัฒนธรรมพิมาย ซึ่ง                

ในปัจจุบันอยู่ในพื้นที่อ�ำเภอพิมาย และบางส่วนของอ�ำเภอชุมพวง อ�ำเภอคง และอ�ำเภอโนนสูง จังหวัด

นครราชสีมา

5. วิธีด�ำเนินการวิจัย

ผู้วิจัยมีวิธีด�ำเนินการวิจัยดังต่อไปนี้

5.1	 ศึกษาและรวบรวมข้อมูล

	 5.1.1	 ศึกษาเอกสารและข้อมูลที่เกี่ยวข้องกับวัฒนธรรมดนตรีและปี่พาทย์

	 5.1.2	 รวบรวมข้อมูลภาคสนาม เก็บรวบรวมข้อมูลโดยการสัมภาษณ์ บันทึกข้อมูลเสียง             

ภาพนิ่ง และภาพเคลื่อนไหว 

5.2	 ตรวจสอบและเรียบเรียงข้อมูล

5.3	 วิเคราะห์ข้อมูล

5.4 สรุปผลการวิจัย

6. ประโยชน์ของการวิจัย

เพ่ือศกึษาเส้นทางพฒันาการและเติมเต็มข้อมลูทางประวตัศิาสตร์เพือ่น�ำไปสูก่ารค้นหาแหล่งก�ำเนดิ

ของวัฒนธรรมปี่พาทย์

7. ผลการวิจัย

สภาพปัจจุบันและบริบทต่าง ๆ  ของปี่พาทย์พิมายที่ยังปรากฏให้เห็นคือ ยังมีวงปี่พาทย์ที่อยู่ใน

ขอบเขตของวัฒนธรรมพิมายและมีการรับใช้ชุมชนและสังคมอยู่ ปรากฏการณ์ของปี่พาทย์พิมายในบริบท

ต่าง ๆ  ที่ท�ำการศึกษามีดังนี้



Fine Arts Journal : Srinakharinwirot University Vol. 25 No. 2 (July-December 2021) 73

7.1	การสืบทอดทางวัฒนธรรมดนตรี (Musical culture inheritance) ปัจจุบันชุมชนที่อยู่ 

ในเขตวัฒนธรรมพิมายยังมีปี ่พาทย์ที่อยู ่ในวิถีชีวิตของชุมชนที่กระจายอยู ่ในเขตอ�ำเภอพิมาย และ                  

อ�ำเภอใกล้เคียง วงปี่พาทย์นี้มีการสืบทอดต่อเนื่องมาหลายชั่วคน มีทั้งที่สืบทอดในลักษณะที่เรียกว่า                   

“พ่อกับลูก” และ “ครูกับศิษย์”

การสืบทอดที่เรียกว่า “พ่อกับลูก” เป็นการสืบทอดตามสายสกุลโดยสืบทอดให้กับสมาชิกใน

ครอบครัวซึ่งเป็นการสืบทอดจากรุ่นปู่ย่า ตายาย สู่รุ ่นพ่อแม่ และต่อไปยังรุ่นลูกหลาน ลักษณะเช่นนี้               

สมาชิกในวงส่วนใหญ่เป็นญาติพี่น้องตระกูลเดียวกัน เช่น วงนายหมั่น สุขก�ำเนิด บ้านประสุข อ.ชุมพวง                  

วงนายพรม นาเหลากลาง บ้านหนองม้า อ.โนนสูง อย่างไรก็ตาม การสืบทอดลักษณะนี้ของบางวงอาจ                   

มีผู้รับการสืบทอดที่ไม่ใช่คนในสายสกุลอยู่บ้าง แต่เป็นส่วนน้อย ครอบครัวท่ีมีการสืบทอดลักษณะนี้มี                

เครื่องดนตรีประจ�ำวงเป็นของตัวเอง

การสบืทอดทีเ่รยีกว่า “ครกูบัศิษย์” เป็นการสบืทอดให้กบัผูท่ี้สนใจโดยเป็นคนรูจ้กัและคนในชุมชน

หรือในหมู่บ้าน อาจมีคนในชุมชนใกล้เคียงหรือคนในชุมชนอื่น ๆ  ท่ีมาฝากตัวเป็นศิษย์ ส่วนใหญ่เป็นการ

สืบทอดจากผู้ที่อาวุโสกว่าไปยังผู้ที่ด้อยอาวุโสกว่า การสืบทอดลักษณะเช่นนี้ เช่น วงปี่พาทย์บ้านตะบอง  

อ.พิมาย วงปี่พาทย์บ้านธารประสาท อ.โนนสูง วงปี่พาทย์ที่มีการสืบทอดลักษณะนี้มีทั้งวงปี่พาทย์ที่มี              

เครื่องดนตรีเป็นของตัวเองและวงปี่พาทย์ที่มีการหยิบยืมเครื่องดนตรีจากวัดหรือจากหมู่บ้านอื่น

ลักษณะการสืบทอดเป็นการสืบทอดแบบมุขปาฐะโดยให้จ�ำเพลงจากที่ครูบอก รวมทั้งจ�ำเพลง              

และขนบการบรรเลงในงานต่าง ๆ  บทเพลงที่สืบทอดมีท้ังเพลงเก่าท่ีสืบทอดต่อกันมาและเพลงใหม่                     

เครื่องดนตรีที่ใช้เป็นเครื่องดนตรีที่ตกทอดมาและที่ซื้อใหม่หรือซ่อมแซมเมื่อเครื่องดนตรีช�ำรุดเสียหาย

7.2	วงปี่พาทย์ในเขตวัฒนธรรมพิมาย ในการศึกษาครั้งนี้ได้ก�ำหนดจ�ำนวนวงปี่พาทย์เพื่อท�ำ              

การศึกษาจ�ำนวน 6 วง โดยวงปี่พาทย์ 3 วงอยู่ทางด้านทิศตะวันออกของอ�ำเภอพิมาย และอีก 3 วงอยู่ทาง

ด้านทิศตะวันตกของอ�ำเภอพิมาย



วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 25 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564)74

ภาพที่ 1 แผนที่แสดงวงปี่พาทย์ในเขตวัฒนธรรมพิมาย

(มานพ วิสุทธิแพทย์, ประเทศไทย, 2561)

โดยมีรายละเอียดของวงปี่พาทย์ทั้ง 6 วง ดังนี้

	 7.2.1	วงปี ่พาทย์บ้านตะบอง วงปี ่พาทย์บ้านตะบอง ตั้งอยู ่บ้านเลขที่ 318 หมู ่ 13                    

ต�ำบลโบสถ์ อ�ำเภอพิมาย จังหวัดนครราชสีมา เป็นบ้านของนายเหรียญ บาทโพธิ์ ซึ่งเป็นหัวหน้าวงและ               

เป็นผู้เก็บรักษาเครื่องดนตรี นักดนตรีหลักของวง คือ นายเหรียญ บาทโพธิ์ นายจันทร์ มะยม และ                    

นายฉาย สนพิมาย วงปี่พาทย์วงนี้เป็นวงดนตรีดั้งเดิมของหมู่บ้าน สืบค้นได้ว่าที่วัดตะบองสมัยที่หลวงปู่หริ่ง 

(ไม่ทราบปีเกิดและปีมรณภาพ) เป็นเจ้าอาวาสน้ันมีเครื่องปี่พาทย์ของวัดอยู่ เมื่อหลวงปู่หริ่งมรณภาพ                  

หลวงปู่ข�ำก็ได้รับแต่งต้ังให้เป็นเจ้าอาวาสต่อจากหลวงปู่หริ่ง ต่อมาปู่ปาน ณรงค์ฤทธิ์ ซึ่งเป็นน้องต่าง                 

มารดาของหลวงปู่ข�ำก็ได้มาอาศัยอยู่ที่วัดตะบอง ทั้งหลวงปู่ข�ำและปู่ปานเป็นผู้ที่มีความรู้ความสามารถใน

การบรรเลงปี่พาทย์ จึงได้ถ่ายทอดให้กับผู้ที่มาฝากตัวเป็นลูกศิษย์

		  หลวงปู่ข�ำได้ถ่ายทอดให้ลูกศิษย์หลายคน และหนึ่งในนั้น คือ นายแก้ว บาทโพธิ์                  

ซึ่งเป็นบิดานายเหรียญ บาทโพธิ์ หัวหน้าวงปี่พาทย์บ้านตะบองคนปัจจุบัน

		  ในส่วนของปู่ปานได้ถ่ายทอดให้ลูกศิษย์หลายคนเช่นกัน ซึ่งลูกศิษย์ที่ยังมีชีวิตและ              

ยังบรรเลงปี่พาทย์อยู่ คือ นายเหรียญ บาทโพธิ์ นายจันทร์ มะยม (นายจันทร์ มะยมเป็นหลานหลวงปู่หริ่ง 

หลวงปู่หริ่งเป็นลุง) และนายฉาย สนพิมาย



Fine Arts Journal : Srinakharinwirot University Vol. 25 No. 2 (July-December 2021) 75

		  เครื่องดนตรีที่ใช้อยู่ในปัจจุบัน ได้มาจากงบประมาณขององค์การบริหารส่วนท้องถ่ิน

ต�ำบลโบสถ์ เนื่องจากเคร่ืองดนตรีชุดเดิมได้ช�ำรุดและสูญหายหมดแล้ว เครื่องดนตรีท่ีมีในปัจจุบัน คือ                   

ระนาดเอก 1 ราง ระนาดทุ้ม 1 ราง ฆ้องวงใหญ่ 1 วง ฆ้องวงเล็ก 1 วง กลองทัด 1 คู่ ตะโพน 1 ลูก                 

ฉิ่ง 1 คู่ และฉาบ 1 คู่ ส�ำหรับงานที่เล่น เช่น งานศพ งานบวช งานกฐิน งานฉลองอัฐิ และงานบุญต่าง ๆ

		  เพลงที่เล่น เช่น โหมโรงเย็น ไอยเรศ ใบ้คลั่ง บุหลัน แป๊ะ ศรีนวล เพลงช้า                         

หกบท สร้อยสน เทพนิมิต สารถี ธรณีกรรแสง อกทะเล เขมรปี่แก้ว เขมรพวง ลาวดวงเดือน สุดสงวน                

จรเข้หางยาว นกขมิ้น มอญ (แขกมอญ) ฯลฯ

ภาพที่ 2 วงปี่พาทย์บ้านตะบอง

(มานพ วิสุทธิแพทย์, ประเทศไทย, 2561)

	 7.2.2	วงปี่พาทย์บ้านประสุข วงปี่พาทย์บ้านประสุข ตั้งอยู่บ้านเลขท่ี 29 หมู่ 19 ต�ำบล             

ประสุข อ�ำเภอชุมพวง จังหวัดนครราชสีมา ซึ่งเป็นบ้านของนายหมั่น สุขก�ำเนิด (เกิด พ.ศ. 2480-                    

เสยีชวีติ พ.ศ. 2558) ผูเ้ป็นหวัหน้าวงวงป่ีพาทย์วงนี ้ จงึเป็นทีรู่จ้กักนัในนาม “ป่ีพาทย์นายหมัน่ สขุก�ำเนดิ” 

โดยได้รับการสืบทอดมาจากปู่มาก สุขก�ำเนิด (ไม่มีผู ้ใดทราบวันเดือนปีเกิด) ซึ่งเป็นปู่ของนายหมั่น                      

สุขก�ำเนิด ซึ่งปู่มาก สุขก�ำเนิด มีลูก 10 คน ลูกคนที่ 2 ชื่อ ปู่ปาน สุขก�ำเนิด และปู่ปาน สุขก�ำเนิด มีลูก       

9 คน ลูกคนที่ 6 คือ นายหมั่น สุขก�ำเนิด ซึ่งเป็นผู้สืบทอดปี่พาทย์ต่อจากปู่ปาน สุขก�ำเนิด พี่น้อง                      

นายหมั่น สุขก�ำเนิด ที่เป็นผู้ชายสามารถเล่นปี่พาทย์เป็นทุกคน ส่วนผู้หญิงตีเครื่องจังหวะได้

		  หลังจากที่นายหมั่นเสียชีวิตแล้วก็ยังไม่มีผู้รับผิดชอบเป็นหัวหน้าวง และมีนายจรัล              

จอดพิมาย เป็นผู้ดูแลรักษาเครื่องดนตรีและเป็นผู้รับงาน



วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 25 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564)76

		  ปัจจุบันนี้นักดนตรีประจ�ำวงนายหมั่น สุขก�ำเนิด ได้แก่ นายนา โตพิมาย นายด�ำรงชัย 

คงพิมาย นายสง่า เดือนกลาง นายเทียน จอดพิมาย นายชื่น เก่าพิมาย นายจรัล จอดพิมาย นายสมพิศ      

ชุ่มชัย นายอ�ำนาจ พันโพธิ์ และนางวรนุช พันโพธิ์

		  เครื่องดนตรีของวงนายหมั่น สุขก�ำเนิด ท่ีมีอยู่ ได้แก่ ระนาดเอก 1 ราง ระนาดทุ้ม               

1 ราง ฆ้องวงใหญ่ 2 วง ฆ้องวงเล็ก 2 วง กลองทัด 2 คู่ ตะโพนไทย 1 ลูก เครื่องประกอบจังหวะ ได้แก่ 

ฉิ่ง ฉาบ กรับ ส�ำหรับงานที่เล่น ได้แก่ งานบวช งานศพ งานฉลองอัฐิ เข้าพรรษา ออกพรรษา งานกฐิน  

และงานบุญต่าง ๆ

		  เพลงทีเ่ล่น เพลงแรกเล่นเพลงสาธกุาร แล้วออกเรือ่งกลอง โหมโรงเช้า (สาธกุาร กราวใน 

และเชิด) โหมโรงใหญ่หรือโหมโรงเย็น และเพลงเบ็ดเตล็ดอื่น ๆ  

ภาพที่ 3 วงปี่พาทย์บ้านประสุข

(มานพ วิสุทธิแพทย์, ประเทศไทย, 2561)

	 7.2.3	วงปี่พาทย์บ้านดง วงปี่พาทย์บ้านดง ตั้งอยู่บ้านเลขท่ี 12/3 หมู่ 5 ต�ำบลดงใหญ่    

อ�ำเภอพิมาย จังหวัดนครราชสีมา เป็นบ้านของนายใย เกาะสังข์ ซึ่งเป็นหัวหน้าวงคนปัจจุบัน และเป็น                   

ผู้ดูแลเครื่องดนตรี เป็นวงสืบทอดมาจากวงปี่พาทย์ของปู่สุก จนโพธิ์ (น้องของนายค�ำ จนโพธิ์)

		  วงปี่พาทย์บ้านดงมีนักดนตรีประกอบด้วย นายใย เกาะสังข์ นายอ�ำนาจ พันโพธิ์               

นายอนุรักษ์ กิรัมย์ นายค�ำ จนโพธิ์ นายสมศรี ภมร นายค�ำพีรพัฒน์ ทองอุทัย และนายอนุชน คิดการ



Fine Arts Journal : Srinakharinwirot University Vol. 25 No. 2 (July-December 2021) 77

		  เครือ่งดนตรทีีม่อียู ่คือ ระนาดเอก 2 ราง ระนาดทุ้ม 1 ราง ฆ้องวงใหญ่ 1 วง ฆ้องวงเลก็ 

1 วง ตะโพน 2 ลูก กลองทัด 1 คู่ ฉิ่ง ฉาบเล็ก และฉาบใหญ่ ส�ำหรับงานท่ีเล่น เช่น งานศพ งานบวช               

งานฉลองอัฐิ เข้าพรรษา ออกพรรษา งานกฐิน งานเทศน์มหาชาติ และงานบุญต่าง ๆ

		  เพลงทีเ่ล่น ได้แก่ โหมโรงเยน็ สาธกุาร กราวใน เพลงเบ็ดเตลด็ เพลงประจ�ำกณัฑ์เทศน์

ซึ่งแล้วแต่พระจะเรียกเพลง

ภาพที่ 4 วงปี่พาทย์บ้านดง

(มานพ วิสุทธิแพทย์, ประเทศไทย, 2561)

			 

	 7.2.4	วงปี่พาทย์บ้านธารปราสาท วงปี่พาทย์บ้านธารปราสาท ตั้งอยู่ท่ีบ้านของนายแสง 

ตรวจสูงเนิน บ้านเลขที่ 62/1 บ้านธารปราสาท หมู่ 17 ต�ำบอลธารปราสาท อ�ำเภอโนนสูง จังหวัด

นครราชสีมา ซึ่งนายแสง ตรวจสูงเนิน เป็นหัวหน้าวง วงปี่พาทย์วงนี้ สืบทอดมาจากวงปี่พาทย์ของปู่แผน  

(ลุงของนายสุนทร หมอสัมฤทธิ์) โดยนายสุนทร หมอสัมฤทธิ์ เป็นผู ้สืบทอด ต่อมาได้น�ำวงปี่พาทย์                      

มาเล่นร่วมกับวงมโหรีของนายแสง ตรวจสูงเนิน เป็นวงปี่พาทย์ผสมมโหรี ตั้งชื่อวงว่า “ส.รวมมิตร                       

สัมฤทธิ์ธารปราสาท”

		  นักดนตรีในวง ส.รวมมิตร สัมฤทธิ์ธารปราสาท ได้แก่ นายสุนทร หมอสัมฤทธิ์                  

นายแสง ตรวจสูงเนิน นายเชื่อม คูณงูเหลือม นายเทียม ละอองกลาง นายจรัส ขีดกลาง นายสุรพล                  

นาเหลากลาง และนายพัก ดุมกลาง



วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 25 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564)78

		  เครื่องดนตรีที่มีอยู่ คือ ระนาดเอก 1 ราง ระนาดทุ้ม 2 ราง ระนาดเหล็ก 1 ราง ปี่ 1 

เลา ตะโพน 1 ลูก ซอด้วง ซออู้ คีย์บอร์ด กลองชุด และเบส ส�ำหรับงานที่เล่น ได้แก่ งานบุญที่วัด งานบวช 

งานเทศน์มหาชาติ และงานศพ

		  เพลงที่เล่น ได้แก่ โหมโรง แบบพื้นบ้าน (ซึ่งมีบทเพลงเหมือนกับการโหมโรงลิเกใน       

อดีต) จากน้ันต่อด้วยเพลงรัว เข้าม่าน ชุบ ลา ปฐม รัวเล็ก เชิด กลม ช�ำนาญ กราวใน แขกมอญ                    

เพลงเบ็ดเตล็ด เช่น เพลงแขกวรเชษฐ์ สีนวล เพลงในงานศพ เช่น นางหงส์ ธรณีกรรแสง

ภาพที่ 5 วงปี่พาทย์บ้านธารประสาท

(มานพ วิสุทธิแพทย์, ประเทศไทย, 2561)

	 7.2.5	วงปี่พาทย์บ้านหนองม้า วงปี่พาทย์บ้านหนองม้า ตั้งอยู่บ้านเลขท่ี 186/3 หมู่ 4                

ต�ำบลมะค่า อ�ำเภอโนนสูง จังหวัดนครราชสีมา เป็นบ้านของนายพรม นาเหลากลาง ซึ่งเป็นหัวหน้าวง                

และเป็นผู้เก็บรักษาเครื่องดนตรี วงปี่พาทย์วงนี้สืบทอดมาจากนายสุข พุฒนอก และนายเต็ม พุฒนอก                 

ซึ่งเป็นพี่ของ นางสมยศ นาเหลากลาง (มารดาของนายพรม นาเหลากลาง) โดยนายสุขและนายเต็ม             

ได้ถ่ายทอดให้บรรดาลูก ๆ  ของนางสมยศ นาเหลากลาง

		  นักดนตรีในวงปี่พาทย์วงนี้เป็นเครือญาติกันท้ังหมด ได้แก่ นายพรม นาเหลากลาง               

นายสุรพล นาเหลากลาง นายสมพร นาเหลากลาง นายไพร นาเหลากลาง นายชอบ พุฒนอก นางล�ำแพน 

นาเหลากลาง นางล�ำพึง ปัดชาเขียว นางสายพิณ หอมสมบัติ และนายสุชาติ นาเหลากลาง



Fine Arts Journal : Srinakharinwirot University Vol. 25 No. 2 (July-December 2021) 79

		  เครื่องดนตรีที่มี ได้แก่ ระนาดเอก 3 ราง ระนาดเหล็ก 2 ราง ระนาดทุ้ม 1 ราง                   

ฆ้องวงใหญ่ 1 วง ตะโพนไทย ตะโพนมอญ กลองทัด ฉิ่ง และฉาบ ส�ำหรับงานที่เล่น ได้แก่ งานบวช                  

งานฉลองอัฐิ งานศพ งานเข้าพรรษา งานออกพรรษา งานเทศน์มหาชาติ งานกฐิน และงานบุญต่าง ๆ

		  เพลงที่เล่น ได้แก่ เพลงโหมโรง ศรีนวล แขกมอญ ค้างคาวกินกล้วย ชูชกขึ้นเขา                

พลายชุมพล ตลุง รัวมอญ เพลงลูกทุ่งเก่า ๆ  และเพลงเบ็ดเตล็ดอื่น ๆ

ภาพที่ 6 วงปี่พาทย์บ้านหนองม้า

(มานพ วิสุทธิแพทย์, ประเทศไทย, 2561)

	 7.2.6	วงปี่พาทย์บ้านหนองกก วงปี่พาทย์บ้านหนองกก ตั้งอยู่ที่บ้านเลขที่ 86 หมู่ 2                  

บ้านหนองกก ต�ำบอลโนนเต็ง อ�ำเภอคง จังหวัดนครราชสีมา เป็นบ้านของนายประเสริฐ ศรีพลกรัง                       

ซ่ึงเป็นหวัหน้าวงและเป็นผูดู้แลรกัษาเครือ่งดนตร ี วงป่ีพาทย์วงนีเ้ริม่จากทีบิ่ดาของนายประเสรฐิ ศรพีลกรงั                     

ชื่อ นายเหมา ศรีพลกรัง ได้ซื้อเครื่องปี่พาทย์มาจากต�ำบลหนองบัว อ�ำเภอคง เพื่อให้ชาวบ้านในหมู่บ้าน

หนองกกได้เล่น และผู้ที่สนใจได้ฝึกหัด

		  นักดนตรีในวงปี่พาทย์บ้านหนองกก ได้แก่ นายประเสริฐ ศรีพลกรัง นายบุญเลิศ        

ศรีพลกรัง นายแข็ง จงเสริมกลาง นายสัมฤทธิ์ ศรีพลกรัง นายเพิ่ม ศรีนอก นายเนย ค้ากลาง และ                   

นายนพชัย ชาญนอก

		  เครื่องดนตรีวงปี่พาทย์บ้านหนองกก ได้แก่ ปี่ใน 1 เลา ระนาดเอก 1 ราง ระนาดทุ้ม 

1 ราง ระนาดเหล็ก 1 ราง ฆ้องวงใหญ่ 1 วง ตะโพน 1 ลูก กลองทัด 1 คู่ และฉิ่ง 1 คู่ ส�ำหรับงาน                     

ที่เล่นส่วนใหญ่เป็นงานบุญต่าง ๆ  อาทิ งานกฐิน งานฉลองอัฐิ



วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 25 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564)80

		  เพลงทีเ่ล่น ได้แก่ เพลงโหมโรงเช้า (สาธกุาร กราวใน เชิด) เพลงกลอง เพลงเบ็ดเตลด็                

เช่น เพลงสนีวล เพลงแป๊ะ เพลงช้า เพลงนกขมิน้ เพลงจะเข้หางยาว เพลงแขกมอญ และเพลงแขกวรเชษฐ์ 

ภาพที่ 7 วงปี่พาทย์บ้านหนองกก

(มานพ วิสุทธิแพทย์, ประเทศไทย, 2561)

8. การสรุปผลและการอภิปรายผล

8.1	สรุปผลการวิจัย

	 จากการศึกษาวัฒนธรรมปี่พาทย์ในเขตวัฒนธรรมพิมายพบว่า ในปัจจุบันวงปี่พาทย์ที่ยังคง               

มบีทบาทในการรบัใช้สงัคมมอีย่างน้อย 6 วง ได้แก่ วงป่ีพาทย์บ้านตะบอง วงป่ีพาทย์บ้านประสขุ วงป่ีพาทย์

บ้านดง วงปี่พาทย์บ้านธารปราสาท วงปี่พาทย์บ้านหนองม้า และวงปี่พาทย์บ้านหนองกก โดยวงปี่พาทย์              

ทั้ง 6 วงที่กล่าวมานั้น มีความคล้ายคลึงกันในหลายแง่มุม เช่น ในด้านเครื่องดนตรีที่ใช้บรรเลงในวง ใช้ 

เครื่องดนตรีหลักเหมือนกัน ได้แก่ ระนาดเอก ระนาดทุ้ม ฆ้องวงใหญ่ ตะโพน กลองทัด และฉิ่ง มีเพียง                

วงปี่พาทย์บ้านธารปราสาทที่มีการน�ำเครื่องดนตรีชนิดอื่นมาบรรเลงร่วมกับเครื่องปี่พาทย์ เช่น ซอด้วง                 

ซออู้ คีย์บอร์ด กลองชุด แต่ยังคงเรียกว่า “วงปี่พาทย์” และมีวงปี่พาทย์บ้านหนองกกและบ้านธารปราสาท

ที่ยังมีผู้บรรเลงปี่ประกอบในวง นอกจากน้ียังมีรายละเอียดปลีกย่อยในการประสมวงที่แตกต่างกันออก                   

ไปขึ้นอยู่กับเคร่ืองดนตรีที่แต่ละวงมีอยู่ และขึ้นอยู่กับจ�ำนวนนักดนตรีท่ีมี โดยสรุปแล้วเครื่องดนตรีท่ีพบ 

จากวงปี่พาทย์ทั้ง 6 วง ประกอบด้วยปี่ใน ระนาดเอก ระนาดเหล็ก ระนาดทุ้ม ฆ้องวงใหญ่ ฆ้องวงเล็ก               

ตะโพน กลองทัด ซอด้วง ซออู้ คีย์บอร์ด กลองชุด ฉิ่ง ฉาบใหญ่ ฉาบเล็ก กรับเสภา และกรับพวง

	 โอกาสในการใช้วงปี่พาทย์ในเขตวัฒนธรรมพิมายนั้น ใช้บรรเลงประกอบพิธีกรรมทางศาสนา              

และประเพณี ได้แก่ งานบวช งานศพ เข้าพรรษา ออกพรรษา งานกฐิน เทศน์มหาชาติ ท�ำบุญอัฐิ และ                

งานบุญต่าง ๆ  บทเพลงที่บรรเลงมี 3 ประเภท คือ เพลงโหมโรง เพลงประกอบพิธีกรรม และเพลงเบ็ดเตล็ด



Fine Arts Journal : Srinakharinwirot University Vol. 25 No. 2 (July-December 2021) 81

	 ในด้านการสืบทอดพบว่า วงปี่พาทย์ในเขตวัฒนธรรมพิมายได้รับการสืบทอดมาหลายชั่วอายุ

คน มีการสืบทอด ทั้งในลักษณะ “พ่อกับลูก” และ “ครูกับศิษย์”

	 การสืบทอดแบบ “พ่อกับลูก” เป็นการสืบทอดตามสายสกุล โดยสืบทอดให้กับสมาชิกใน

ครอบครัวซึ่งเป็นการสืบทอดจากรุ่นปู่ย่าตายายสู่รุ่นพ่อแม่ และต่อไปยังรุ่นลูกหลาน ลักษณะเช่นนี้สมาชิก

ในวงจึงเป็นญาติพี่น้องตระกูลเดียวกัน และครอบครัวท่ีมีการสืบทอดลักษณะนี้มีเครื่องดนตรีประจ�ำวงเป็น

ของตนเอง

	 การสืบทอดอีกลักษณะหนึ่งที่เรียกว่าการสืบทอดแบบ “ครูกับศิษย์” นั้น เป็นการสืบทอด               

ให้กับผู้ที่มาฝากตัวเป็นศิษย์ ซึ่งมีทั้งคนที่อยู่ในชุมชนหรือในหมู่บ้านเดียวกัน คนในชุมชนใกล้เคียงหรือ                 

คนในชุมชนอื่น ๆ  ส่วนใหญ่เป็นการสืบทอดจากผู้ที่อาวุโสกว่าไปยังผู้ที่อ่อนกว่า วงปี่พาทย์ที่มีการสืบทอด

ลกัษณะนีม้ทีัง้ทีม่เีครือ่งดนตรเีป็นของตัวเอง หรอืบางวงหยบิยมืเครือ่งดนตรจีากวดัประจ�ำหมูบ้่านมาบรรเลง

ในวงของตน

8.2	การอภิปรายผล

	 จากการศึกษาครั้งนี้พบว่า ที่มาของวงปี่พาทย์ชาวบ้านมีความเชื่อมโยงใกล้ชิดกับวัดใน                 

ชุมชน มีวงปี่พาทย์ชาวบ้านหลายวงที่มีเจ้าอาวาสเป็นผู้สนับสนุนให้การอุปถัมภ์ ท�ำให้เห็นความเช่ือมโยง

ระหว่างปี่พาทย์กับศาสนพิธีต่าง ๆ  ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของสุรดิษฐ์ ภาคสุชล (2563, น. 90) ที่ท�ำการ

ศึกษาปี่พาทย์ชาวบ้านวง ศ.ดุริยศิลป์ ในอ�ำเภอพิมาย

	 การประสมวงปี่พาทย์พิมายแต่ละวงมีความหลากหลายด้านเครื่องดนตรี ซึ่งมีประเด็นใน                 

การอภิปราย คือ ปี่ในและระนาดเหล็ก ปัจจุบันมีผู้เป่าปี่ในได้ค่อนข้างน้อย วงดนตรีหลายวงจึงไม่มีคน                   

เป่าป่ีประจ�ำวง ปรากฏการณ์นีย้งัเกดิขึน้กบัวฒันธรรมดนตรชีาวบ้านกลุม่ชาตพินัธ์มอญ กะเหรีย่ง (พจณชิา 

ฤกษ์สมุทร, 2562, น. 251) ส่วนระนาดเหล็กเป็นเครื่องดนตรีที่มักจะมีประสมวงอยู่ในวงปี่พาทย์ชาวบ้าน

ทัว่ไป รวมทัง้วงป่ีพาทย์ในภมูภิาคนีเ้ช่นกนั แสดงให้เหน็ว่าระนาดเหลก็มบีทบาทหน้าท่ีส�ำคญักว่าฆ้องวงเลก็                 

เห็นได้จากการประสมวงปี่พาทย์ชาวบ้านมีการใช้ระนาดเหล็กมากกว่าฆ้องวงเล็ก

	 ในส่วนของเครือ่งดนตร ี การประสมและบทเพลงนัน้ ป่ีพาทย์ชาวบ้านในเขตวฒันธรรมพมิาย                      

มีส่วนที่แตกต่างจากปี่พาทย์ในภาคกลาง ท�ำให้เห็นว่าปี่พาทย์ชาวบ้านการสืบทอดมาจากบรรพบุรุษ โดย              

ที่มิได้เส้นทางการสืบทอดที่เชื่อมโยงมาจากปี่พาทย์ภาคกลางของประเทศไทย

	 การรับใชัสังคมของวงปี่พาทย์พิมายนั้น มีอัตลักษณ์อย่างหนึ่งที่มีการสืบทอดมาถึงทุกวันนี้                 

คือ บทบาทหน้าที่ในการประกอบพิธีกรรม เมื่อประกอบพิธีกรรมให้ส�ำเร็จลุล่วงไปได้ก็ถือว่าท�ำหน้าท่ีได้

สมบูรณ์ ส่วนรูปแบบในด้านการจัดวง ลักษณะการประสมวง วิธีการบรรเลง และบทเพลงท่ีบรรเลงมิได้มี

กฎเกณฑ์ที่เคร่งครัดตายตัว



วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 25 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564)82

	 วัฒนธรรมปี่พาทย์ในประเทศไทยมีพัฒนาการขึ้นมาก แต่การศึกษาสืบค้นหาการก�ำเนิด               

และพัฒนาการยังไม่สามารถท�ำได้ชัดเจน การศึกษาวงปี่พาทย์ชาวบ้านจึงเป็นตัวต่อ (Jigsaw) ตัวหนึ่งที่จะ

ท�ำให้ภาพวัฒนธรรมปี่พาทย์ในอดีตสมบูรณ์ขึ้น ดังที่ปัญญา รุ่งเรือง (2546, น. 82) กล่าวว่า “...นักดนตรี

ในราชส�ำนัก ซึ่งมีภูมิปัญญาของชาวบ้านอยู่ก่อนแล้ว ได้รับเอาดนตรีและบทเพลงของชาวบ้านไปปรุงแต่ง

เป็นดนตรีราชส�ำนัก นานวันเข้าดนตรีนั้นถูกเผยแพร่กว้างขวางขึ้น จนแพร่หลายออกไปนอกราชส�ำนักแล้ว

ชาวบ้านก็รับเอาไปเล่นตามวิธีที่ตนถนัด...”

9. ข้อเสนอแนะ

ควรศึกษาปี่พาทย์ชาวบ้านในภูมิภาคอื่น ๆ  อย่างเป็นเอกเทศ โดยไม่ยึดติดกับวัฒนธรรมปี่พาทย์ 

ภาคกลาง หรือปี่พาทย์ในหน่วยงานราชการและสถานศึกษา และศึกษาวิเคราะห์อัตลักษณ์ด้านต่าง ๆ  ของ 

ปี่พาทย์ชาวบ้าน

10. เอกสารอ้างอิง

ปัญญา รุ่งเรือง. (2546). ประวัติการดนตรีไทย. กรุงเทพมหานคร: ไทยวัฒนาพานิช.

พจณิชา ฤกษ์สมุทร. (2562). การศึกษาดนตรีพิธีกรรมวอญย์แฝะ: ดนตรีในพิธีศพพระสงฆ์มอญใน

ประเทศไทยและประเทศพม่า (วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต). มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ, 

กรุงเทพมหานคร.

สุรดิษฐ์ ภาคสุชล. (2563). ปี่พาทย์พื้นบ้าน: กรณีศึกษาวงปี่พาทย์พื้นบ้าน ศ.ดุริยศิลปิน. สักทอง: วารสาร

มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, 26(1), 87-96.


