
Fine Arts Journal : Srinakharinwirot University Vol. 25 No. 2 (July-December 2021) 157

Received: 30 October 2020

Revised: 29 September 2021

Accepted: 5 October 2021

การศกึษาบทวเิคราะห์นัย เรือ่ง เพศวถิ ีผ่านผลงานจติรกรรมร่วมสมยัของไทย

ในผลงานของประทีป คชบัว และล�ำพู กันเสนาะ

AN IMPLICATION ANALYSIS OF SEXUALITY IN THAI 

CONTEMPORARY ART: A CASE STUDY OF THE WORK OF 

PRATEEP KOCHABUA AND LUMPOO KASANAU

สุพจน์ ศิริรัชนีกร1* 

Supoj Siriratchaneekorn1*

บทคัดย่อ

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อน�ำเสนอเรื่อง มายาคติ (The Mythical Signifier) ที่อยู่ในภาพ                 

ผลงานจิตรกรรมไทยร่วมสมัย ที่มักน�ำเสนอเรื่องราวและเนื้อหาเชิงอุดมคติ ขนบธรรมเนียมประเพณีนิยม

เชงิอนรุกัษ์ ทีม่ลีกัษณะวธิคีดิและการน�ำเสนอแบบอดุมการณ์ชายเป็นใหญ่ (Patriarchy) โดยวธิคีดิดงักล่าว

ได้พยายามเก็บกดและขับไสแนวคิดอื่นให้อยู่ในพื้นที่ชายขอบ โดยเฉพาะในเรื่องของเพศวิถี (Sexuality) 

ระหว่างเพศชายและเพศหญงิในสงัคมไทย วาทกรรม เรือ่ง สงัคมแบบปิตาธปิไตยนัน้ ได้แทรกตวัอยูใ่นหลาย

พื้นที่ของสังคมไทย

1 คณะศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ
1 Faculty of Fine Arts, Srinakharinwirot University
* Corresponding author e-mail: supojsiri07@gmail.com



วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 25 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564)158

บทความนี้ศึกษาวิเคราะห์ผลงานศิลปะด้านจิตรกรรมไทยร่วมสมัยของศิลปิน 2 คน คือ ภาพที่ 1 

โดย ประทีป คชบัว (Prateep Kochabua) ผลงานชื่อ “หลวงตามา” (เดี่ยวกราวใน) / Luang Ta Ma 

(Traditional Thai Music) และภาพที่ 2 โดย ล�ำพู กันเสนาะ (Lumpoo Kansanau) ผลงานชื่อ “ผลงาน

ชิ้นโบว์แดง” (The Presents) ซึ่งผลงานทั้งสองเป็นตัวแทนของศิลปะไทยร่วมสมัย โดยบทความนี้เข้าไป

ศึกษาบทวิเคราะห์นัย เรื่อง เพศวิถี ผ่านผลงานจิตรกรรมร่วมสมัยของศิลปินท้ังสอง เพื่อถอดรหัสหรือ                

นัยเชิงมายาคติที่ซ่อนอยู่ในตัวผลงานทางจิตรกรรม

โดยผลงานทั้งสองถูกน�ำมาวิเคราะห์ผ่านการถอดรหัส 2 ขั้นตอน ได้แก่ ขั้นแรก คือ การถอด           

ความหมายโดยอรรถและความหมายโดยนัย และขัน้ท่ีสอง คอื เข้าสูก่ารวเิคราะห์หาความหมายในมมุมองเชิง   

สตรีนิยมที่ประกอบด้วยมุมมองจากเรื่อง จิตวิเคราะห์ ทวิลักษณ์ พื้นที่ การจ้องมอง และร่างกาย

ผลจากการวิเคราะห์ผลงานจิตรกรรมทั้งสอง ตัวเนื้อหาหรือเรื่องราวท่ีปรากฏนั้นน�ำเสนอผลงาน 

ในลักษณะที่บอกกล่าวถึงวิถีชีวิตของคนไทย ลักษณะความเป็นอยู่ บุคลิกลักษณะท่ีมีความเป็นกันเอง        

เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ มีสัมมาคารวะ จิตใจที่ดีงาม และน�ำเสนอมายาคติท่ีแสดงออกถึงความเป็นกันเอง อบอุ่น    

มีมิตรภาพของผู้เฒ่าผู้แก่ ผ่านภาพผลงานในลักษณะเหมือนจริง 

ผลงานทั้งสองผ่านการวิเคราะห์และตีความเชิงเพศวิถี กลับได้สร้างความหมายและการตีความ             

ที่แตกต่าง กล่าวคือ งานทั้งสองมีนัย เรื่อง การลดทอนคุณค่าของเพศหญิง ให้อยู่กับเรื่องของความเป็น                 

แม่และเมีย รวมถึงหน้าที่ “ที่ผู้หญิงไทยควรปฏิบัติ” ตามแบบขนบหรือประเพณีสังคมไทย งานท้ังสองนี้                

ได้ท�ำการสร้างและการผลิตซ�้ำหรือต่อยอดวาทกรรม เรื่อง อ�ำนาจชายเป็นใหญ่ ท่ีส่งต่อบทปฏิบัติของ                    

ผู้หญิงไทยและสังคมไทยผ่านผลงานทางจิตรกรรมไทยร่วมสมัยอย่างได้เห็นผล โดยผ่านการสร้างภาพมายา

คติดังที่กล่าวข้างต้น

ค�ำส�ำคัญ: มายาคติ; เพศวิถี; ชายเป็นใหญ่; จิตรกรรมไทยร่วมสมัย 



Fine Arts Journal : Srinakharinwirot University Vol. 25 No. 2 (July-December 2021) 159

Abstract

This study aims to present the mythical signifier which is expressed through       
Thai contemporary art. It generally presents itself through stories, contexts, ideals,                    
conservative traditions and cultures where the aspects of patriarchy ideology are                      
presented. This perspective is presented through the pieces of artwork that attempt to 
conceal and expel other less important concepts, especially the sexuality between                   
males and females in Thai society. The messages about patriarchy are rooted in many 
aspects of Thai society. 

This article investigates and analyses two portraits of Thai contemporary artists. 
The first portrait named “Luang Ta Ma (Traditional Thai Music) was painted by Prateep 
Kochabua, and the second portrait named “The Presents” was painted by Lumpoo                
Kansanau. These two portraits are regarded as the representative of Thai contemporary 
art. This article aims to analyze the implications of sexuality in order to decode or justify 
the implications of the mythical signifier which is implicitly expressed through these two 
portraits. 

The two portraits were analyzed through two steps of decoding. The first step 
was to interpret the denotative and connotative meanings expressed through the portraits. 
The second step was to analyze the meaning based on the feminism concepts about 
aspects of psychoanalysis, dualism, space, gazing, and body appearance.

The results of the study reveal that these two portraits represent Thai traditions 
and ways of life. They also indicate that Thai people are friendly, generous, humble, and 
kind. In addition, these two portraits present the mythical signifier regarding the aspects 
of friendliness, warmness, and the relationships among elderly people through the                 
realistic art. 

According to the results from the sexuality analysis on these two portraits, the 
different interpretations and meanings were observed. These two portraits present the 
implication that female roles are only limited to the obligations of being a mother,                 
wife and “what a Thai female has to follow” according to Thai culture and customs. 
Consequently, these two portraits have repeatedly emphasized the messages about the 
power of Thai males over Thai females. They also reflect the aspects of Thai society 
through the mythical signifiers in Thai contemporary art.

Keywords: Mythical signifier; Sexuality; Patriarchy; Thai contemporary art



วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 25 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564)160

1. บทน�ำ

กระแสสังคมโลกในช่วงปลายคริสต์ศตวรรษที่ 20 มีการเปลี่ยนแปลงอย่างมากมาย แนวคิด                      

แบบสมัยใหม่เริ่มถูกสอบทาน องค์ความรู้รวมถึงข้อมูลข่าวสารท่ีสามารถรับรู้ได้ท่ัวโลก ผ่านเครือข่าย

คอมพิวเตอร์ที่เชื่อมโยงต่อกันด้วยระบบอินเทอร์เน็ต (Internet) ปรากฏการณ์ทางสังคมท่ีจะบอกกล่าวถึง

อุดมการณ์ในกระแสวัฒนธรรมที่แตกต่างของมนุษย์ เริ่มมีการเคลื่อนไหวและแสดงออกผ่านการเรียกร้อง

ต่าง ๆ  อาทิ ขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคมรูปแบบใหม่ (New social movement) ขบวนการเคลื่อนไหว

เพื่อสิทธิพลเมืองของชาวอเมริกันผิวด�ำ (Civil right movement) ขบวนการประชาธิปไตย (Democratic 

movement) หรือกลุ่มกรรมกร กลุ่มนิเวศน์หรือสิ่งแวดล้อม ฯลฯ และที่ขาดมิได้ คือ กลุ่มขบวนการ

เคล่ือนไหวของสิทธิสตรีหรือสตรีนิยม ที่เป็นอีกกระแสหนึ่งที่กลับมามีความส�ำคัญอีกครั้ง กระแสของ                 

แนวคดิสตรนิียมได้เข้าสูก่ารวพิากษ์วจิารณ์ทฤษฎต่ีาง ๆ  ทีเ่ป็นกระแสหลกั โดยทฤษฎเีหล่านัน้มกัจะมดืบอด

ในเรื่องของมิติทางด้านเพศ/เพศภาวะ (Sex/gender) และโดยตัวทฤษฎีต่าง ๆ  ทางสังคมก็เป็นเพียง                   

ทฤษฎกีระแสชาย (Male stream theories) ไม่มคีวามเป็นกลาง โดยตวัอดุมการณ์ต่าง ๆ  กม็คีวามโน้มเอยีง

ไปด้วยเรื่อง อคติทางเพศ นักสตรีนิยมถือว่าทฤษฎีนิยมทั้งหลายเท่าที่สร้างกันขึ้นมาและใช้กันมาจนวันนี้             

เป็นทฤษฎีที่ “มืดบอดทางเพศภาวะ” (Gender blinded) หรือไม่มีมิติมุมมองด้านเพศ/เพศภาวะ                 

(ฉลาดชาย รมิตานนท์, 2555, น. 61) เหล่านี้น�ำไปสู่เรื่องของชนชั้น เชื้อชาติ และการรับรู้เชิงความรู้ที่ไม่

เท่าเทียมกัน

การไม่เท่าเทยีมกนัทางเพศในทกุด้านของสงัคม ได้กระจายไปทกุภาคส่วนทางสงัคมและวฒันธรรม                   

ไม่เฉพาะแต่ในบรบิททางสงัคม หรอืการเมอืงเท่านัน้ อคตทิางเพศยงัเข้าแทรกซมึอยูใ่นบรบิทเชงิวฒันธรรม 

อาทิ ศิลปะ ดนตรี วรรณกรรม ฯลฯ โดยเฉพาะในพื้นท่ีทางงานหรือบริบททางศิลปะ อคติทางเพศได้ถูก

ตรวจสอบอย่างละเอียดจากนักวิชาการทางประวัติศาสตร์ หรือเหล่านักคิดสตรีนิยม องค์ความรู้ทาง

ประวัติศาสตร์ศิลปะหรือแม้แต่ปรัชญาทางความงามอย่างเรื่องของสุนทรียศาสตร์ก็ถูกตรวจสอบ เจาะลึก       

ถงึมติทิางเพศ/เพศสภาพ อย่างทีม่เิคยได้รบัการตรวจทานมาก่อน ผลของการตรวจทานองค์ความรูด้งักล่าว                    

ในทางศลิปะท�ำให้เกดิมมุมอง แนวทางหรอืความก้าวหน้าในมติทิางเพศรวมถึงแนวคดิใหม่ ๆ  ทางการท�ำงาน               

หรือสร้างสรรค์ศิลปะอย่างไม่เคยมีมาก่อนเช่นกัน

บทความฉบับนี้ให้ความส�ำคัญกับเรื่องของบทบาททางเพศที่ถูกลดทอนคุณค่าลงในเพศหญิง โดย

เฉพาะในบทบาทของความเป็นแม่และเมีย โดยผ่านแว่นแบบปิตาธิปไตยในสังคมไทยที่มักจะก�ำหนดใน                 

เรื่องของบทบาท ข้อปฏิบัติ ที่เชื่อมโยงสัมพันธ์กับเรื่องคุณงามความดีในระดับจริยธรรม ซึ่งเป็นบรรทัดฐาน

ในสังคมไทย โดยข้อปฏิบัติทั้งหมดได้กลายมาเป็นวาทกรรมท่ีถูกประกอบสร้างโดยผ่านมายาคติต่าง ๆ                     

ผ่านการผลิตซ�้ำวาทกรรมดังกล่าวจากสื่อสิ่งพิมพ์ หนังสือ ภาพโปสเตอร์ ค�ำรณรงค์ หรือแม้แต่ผลงาน                

ด้านจิตรกรรม สิ่งเหล่านี้เป็นเครื่องมือในการต่อยอดการผลิตซ�้ำชุดความคิดแบบปิตาธิปไตยเช่นกัน รวมถึง



Fine Arts Journal : Srinakharinwirot University Vol. 25 No. 2 (July-December 2021) 161

การให้ความส�ำคัญกับการเข้าไปสู่การถอดรหัสเชิงมายาคติท่ีอยู่ในงานจิตรกรรมร่วมสมัยไทย เพื่อเข้าไป               

หาชุดความจริงบางอย่าง โดยเฉพาะเรื่องบทบาททางเพศท่ีถูกกดทับ/สิ่งท่ีไม่พูดถึง/ไม่ส�ำคัญ โดยการ               

เบียดบังไว้ แสร้งว่าไม่จ�ำเป็นต้องมีหรือปรากฏ แต่ความจริงกลับจ�ำเป็นและขาดไม่ได้ หรือสิ่งที่แดริดา 

(Darida) เรียกว่า สิ่งที่หายไปที่ด�ำรงอยู่ (The present absences) หรือความเงียบที่ผลิตอยู่ (Product 

silences) ดังนั้น ภาพผลงานจิตรกรรมจึงถือเป็นตัวบทท่ีถูกผลิตข้ึนและเป็นหลักฐานช้ินส�ำคัญในการถอด   

รหัสภาพที่มีความเป็นกลางมากที่สุด การสอบทานข้อมูลจากตัวศิลปินจึงเป็นสิ่งที่ผู้เขียนจงใจหลีกเลี่ยง             

เพื่อป้องกันอคติที่มีผลต่อตัวผู้เขียนและความเป็นกลางต่อการถอดรหัสภาพ

บทความนี้ได้น�ำเสนอบทวิเคราะห์ ภาพผลงานทางจิตรกรรมของศิลปินไทย 2 คน ในประเด็น                

เรื่อง มิติด้านเพศ/เพศภาวะ โดยได้น�ำเอาเรื่องของเครื่องมือวิจัย2 ท่ีได้จากการทบทวนวรรณกรรมต่าง ๆ                

ในแนวคิดสตรีนิยมและศิลปะสตรีนิยม รวมถึงทฤษฎีต่าง ๆ  ท่ีเหล่านักวิชาการทางสตรีนิยมหรือศิลปินสตรี

นิยมได้ปูพื้นฐานความคิด มาใช้เป็นเครื่องมือในการวิเคราะห์รวมถึงการวิพากษ์ผลงานทางศิลปะ โดย               

ทฤษฎีที่จะกล่าวนั้นเกิดจากการสังเคราะห์ทฤษฎีต่าง ๆ  ที่เหล่านักสตรีนิยมได้ใช้ในการต่อรองหรือสร้าง  

ความชอบธรรมต่อการถูกกดขี่บางอย่างเรื่องเพศ/เพศสภาพ ที่ปรากฏอยู่ในผลงานศิลปะ

นักสตรีนิยมโดยมากก็มักน�ำเอาแนวคิดหรือทฤษฎีของเหล่านักคิดกระแสหลักหรือนักคิดชาย               

มาต่อยอดและมีการปรบัเปลีย่นหรอืน�ำเอาเฉพาะเนือ้หาท่ีมปีระโยชน์หรอืมอีทิธพิลต่อการจะน�ำมาใช้อธบิาย

และการต่อรอง ในเรื่องของการกดขี่ทางเพศ โดยกรอบแนวคิดหรือการอธิบายแบบสตรีนิยมนั้นจะอยู่           

ภายใต้กรอบใหญ่ของทฤษฎีสัญวิทยา (Semiotic) โดยนักทฤษฎีอย่างโรล็องค์ บาร์ต (Roland Barthes)

	

2. แนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้อง 

โดยบทความนี้หยิบยมืเครื่องมือที่ได้จากงานวจิัยในเรื่องของสัญวิทยา มาถอดรหสัเพื่อหามายาคติ 

(Myth) ที่อยู่ในตัวบทโดยตัวมายาคตินั้นได้พยายามกลบเกลื่อนความขัดแย้งของสังคม ความสงบสุข หรือ

เพื่อสานต่ออุดมคติหรืออคติในเรื่องราวต่าง ๆ  อาทิ อคติทางเพศ การเมือง กลุ่มผลประโยชน์ ชนชั้น ฯลฯ 

โดยมายาคตินั้นจะคงอยู่เพื่อให้สังคมนั้น ๆ  คงอยู่ได้และมันก็ถูกประกอบสร้างและผลิตขึ้นมาอย่างต่อเนื่อง

มากมาย (กาญจนา แก้วเทพ, 2557, น. 96) ผู้เขียนน�ำเอาทฤษฎีของบาร์ตมาเป็นโครงใหญ่ในการ                        

ถอดรหัสโดยแบ่งระดับความหมายของการถอดรหัสเป็น 2 ระดับ ระดับท่ี 1 คือ ความหมายโดยอรรถ                         

(Denotative meaning) และระดับที่ 2 คือ ความหมายโดยนัย (Connotative meaning) และเข้าสู่การ

2เครื่องมือที่น�ำมาใช้ในการวิเคราะห์ผลงานจิตรกรรมของบทความนี้ได้มาจากเคร่ืองมือการวิจัยที่มาจากการทบทวน

วรรณกรรม ส่วนหนึ่งของวิทยานิพนธ์ระดับดุษฎีบัณฑิต หัวข้อ “ศิลปะสตรีนิยมในบริบททางสังคมไทย” (The feminist 

art in Thai social context) ของผู้เขียนบทความ



วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 25 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564)162

ถอดรหัสระดับรูปสัญญะกลายเป็นมายาคติ (The mythical signifier) (ไชยรัตน์ เจริญสินโอฬาร, 2555, 

น. 140) โดยตัวบทจะต้องผ่านการถอดความหมายโดยผ่านแนวคิดหรือทฤษฎีในมุมมองของสตรีนิยม                   

ที่มักใช้แนวคิดเหล่าน้ีเป็นแว่นส่องเพ่ือหาความหมายเชิงอคติทางเพศ โดยแนวคิดเหล่านี้ประกอบด้วย               

มุมมองหลากหลายด้าน ดังนี้ 1) มุมมองเรื่องจิตวิเคราะห์ 2) มุมมองเรื่องทวิลักษณ์ 3) มุมมองเรื่องพื้นที่  

4) มมุมองเรือ่งของการจ้องมอง และ 5) มมุมองเรือ่งของร่างกาย โดยตวับททัง้หมดจะต้องผ่านการคดักรอง

จากมุมมองดังกล่าวข้างต้นจนไปสู่บทสรุปสุดท้ายในขั้นของการเปลี่ยนรูปสัญญะ ไปสู่การเผยถึงเรื่อง                  

มายาคติที่ซุกซ่อนอยู่ภายในตัวบท

ตัวบทที่น�ำมาวิเคราะห์นั้น ผู้เขียนน�ำเอาผลงานทางจิตรกรรม 2 ช้ิน ท่ีมีช่ือว่า “หลวงตามา”              

(เดี่ยวกราวใน) ซึ่งเป็นผลงานของประทีป คชบัว และผลงานที่ชื่อ “ผลงานชิ้นโบว์แดง” ผลงานของล�ำพู  

กันเสนาะ โดยผลงานจิตรกรรมทั้งสองนี้จะถูกน�ำมาถอดรหัสหาความหมายเชิงมายาคติทางเพศ หรืออคติ

ทางเพศที่ถูกซุกซ่อนอยู่ภายในตัวบท (Text) ซึ่งเป็นผลงานทางจิตรกรรมไทยร่วมสมัย

3. การวิเคราะห์ภาพ “หลวงตามา” (เดี่ยวกราวใน) ผลงานของประทีป คชบัว

ภาพที่ 1 ผลงาน ชื่อ “หลวงตามา” (เดี่ยวกราวใน) / Luang Ta Ma (Traditional Thai Music)

ศลิปิน คอื ประทปี คชบวั วาดขึน้เมือ่ปี ค.ศ. 2002 ลกัษณะผลงาน คอื Acrylic on Canva, 176 x 156 cm.

(พิพิธภัณฑ์ศิลปะไทยร่วมสมัย, ม.ป.ป., น. 285)



Fine Arts Journal : Srinakharinwirot University Vol. 25 No. 2 (July-December 2021) 163

3.1	การวิเคราะห์ผลงาน

ภาพของประทีป คชบัว เป็นผลงานภาพเขียนสีอะคริลิก (Acrylic) ซึ่งเป็นภาพของกลุ่มคน                

ภายในวดัแห่งหนึง่ทีใ่ช้เวลาว่างจากการท�ำงานมาพกัผ่อนตรงบรเิวณศาลาทีต่ดิกบัแม่น�ำ้ล�ำคลอง โดยกจิกรรม

ที่ปรากฏอยู่ในภาพน้ันเป็นกลุ่มคนที่มารวมกันท�ำกิจกรรมพักผ่อนภายในบริเวณวัด เป็นการพักผ่อนใน

ลักษณะแบบไทยพื้นบ้าน คือ การรวมตัวกันเป็นสังคมแบบไทยมีการยิงนก ตกปลา หรือการพาลูกหลาน            

มาอาบน�้ำตรงศาลากลางน�้ำ หลบร้อน ภาพรวมภายในผลงานศิลปะดังกล่าวได้สร้างความรู้สึกถึงวิถีชีวิต              

แบบวิถีไทย ชาวบ้านที่มีความสัมพันธ์ที่อบอุ่น น�้ำใจไมตรีและมีมิตรภาพ แสดงออกถึงวิถีชีวิตของชาวบ้าน

ที่น่ารัก โดยผู้เขียนได้แบ่งการวิเคราะห์ชิ้นผลงานออกเป็น 3 ส่วน คือ ส่วนท่ี 1 ส่วนท่ี 2 และส่วนท่ี 3            

โดยมีการวิเคราะห์ดังนี้ 

ตารางที่ 1  การวิเคราะห์ภาพของประทีช คชบัว (สุพจน์ ศิริรัชนีกร, ประเทศไทย, 2563)

ความหมายโดยอรรถ (Denotative)

ภาพช่วงที่ 1 

	 ที่อยู่บริเวณส่วนด้านบนของภาพทั้งหมดเป็น

ภาพของกลุ ่มคนสูงอายุ (ส ่วนมาก) ก�ำลังจับ                  

กลุ่มสรวลเสเฮฮากับเกมหรืออาจจะมีเรื่องของการ

พนันขันต่อ กับจุดสนใจซึ่งเป็นเกมการกัดปลา

ภาพช่วงที่ 2 

	 เป็นภาพที่อยู่ตอนกลางของภาพทั้งหมด โดย

ภาพรวมในภาพช่วงที่ 2 นี้จะเห็นกลุ่มคนผู้หญิงวัย

กลางคนและภาพคนสูงอายุกับเด็กเล็กซึ่งเป็นลูก

หลานถึง 3 กลุ่มคนในช่วงกลางภาพ 

ภาพช่วงที่ 3 

	 พื้นที่ของเด็กและผู้หญิงที่อยู่ตรงส่วนล่างสุด

ของภาพ โดยกิจกรรมของเด็กที่ก�ำลังพักผ่อนเล่น

น�ำ้ตามอธัยาศยั ส่วนผูห้ญิงทีอ่ยูใ่นพืน้ทีดั่งกล่าว คอื 

ภาพแม่ค้าขายอาหารกับเด็กเสื้อคอกระเช้าก�ำลัง

ล้างท�ำความสะอาดบางสิง่บางอย่างภายในตะกร้าสาน 

(เข่ง) โดยผู้หญิงทั้งสองก็มิได้ว่างเว้นจากกิจกรรม

ของหน้าที่การงานเช่นกัน

ความหมายโดยนัย (Connotative)

	 การพักผ่อนแบบฉบับของสังคมไทยของกลุ่ม

ผู้ชายไทยท่ีผูกพันกับการแข่งขัน ความรุนแรงใน

เกมต่าง ๆ  อาท ิการตนีก ตกปลา พนนัมวย กดัปลา 

ตีไก่ ฯลฯ เหล่านี้เป็นหนึ่งในแบบฉบับการพักผ่อน

ตามแบบแผน (Stereotype) สังคมชนบทของไทย 

(โดยเฉพาะผู้ชาย)

	 กลุ ่มของคนที่ถูกแยกออกมาจากพื้นที่หลัก  

คือ กลุ่มที่อยู่ด้านบนของตัวศาลาไม้ กลุ่มของภาพ

ช่วงท่ี 2 นี้จะไม่มีความเก่ียวข้องกับพื้นท่ีของการ

แข่งขันหรือเกมการละเล่นแบบกลุ่มผู้ชาย แต่จะ

เป็นพื้นที่ที่ถูกแยกออกมาเป็นกลุ ่มของผู ้หญิง          

และเด็ก โดยสิ่งที่ศิลปินได้วางนัยแห่งการพักผ่อน

ของหญงิ (ผูห้ญงิ) ได้อย่างแตกต่างกบัผูช้ายอย่างมี

นัยส�ำคัญ



วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 25 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564)164

3.2	มุมมองของสตรีนิยมภายในภาพ

	 3.2.1	มุมมองเรื่อง จิตวิเคราะห์ 

	 ภายในภาพงาน “หลวงตามา” นั้นได้สะท้อนให้เห็นถึงตัวตนของวิถี ของความเป็นสังคมไทย 

การพกัผ่อนในเวลาว่างแบบไทยพืน้บ้าน หรอืถ้ามองในแง่จติวเิคราะห์ของลากองต์แล้ว การสร้างตวัตนหรอื

อัตลักษณ์ของมนุษย์ คือ การมองหาความหมายความเป็นตัวตนผ่านกระจกเงาหรือข้ันกระจกเงา                      

(Mirror stage) หรือการมองเห็นผู้อื่นก็เพื่ออุปมาหรือเปรียบเทียบ ขณะเดียวกันนั้นความเป็นอื่นท่ีเกิดข้ึน

จากการมองน้ันกจ็ะสะท้อนท�ำให้เกดิการมตีวัตนของเราขึน้มา ศลิปินได้สร้างผลงานนีข้ึน้กเ็พือ่ให้สะท้อนวถิี

ชาวบ้านแบบไทยพืน้บ้านขึน้มา โดยผูเ้ขยีนเรยีกการพกัผ่อนแบบไทยดงัได้กล่าว มาว่า “สบาย ๆ  แบบไทย” 

ซึ่งภาวะ “สบาย ๆ  แบบไทย” จากภาพงาน “หลวงตามา” นั้นได้ถูกก�ำหนดในเรื่องโครงสร้างทางเพศแบบ

ชายเป็นใหญ่ ซึ่งจะเป็นความตั้งใจหรือไม่จากตัวศิลปินก็มิอาจรู ้ได้ ถ้ามองภาพดังกล่าวแบบผิวเผิน                   

ภาวะแบบ “สบาย ๆ  แบบไทย” ได้สะท้อนภาวะดังกล่าวของสังคมไทย คนไทยบุคลิกลักษณะแบบไทย ๆ  

อาทิ ขี้เล่น อบอุ่น มิตรไมตรี อารมณ์ดี ยิ้มง่าย จิตใจงดงาม ฯลฯ แต่เหล่านี้ อาจจะเป็นเพียงการวิเคราะห์

แต่เพียงฝ่ายเดียวในมุมมองของเพศชาย แต่ในมุมมองสตรีนิยม ภาพผู้หญิงกับเด็กเล็กนั้น คือ ภาระของ

ความเป็นแม่ ภาพผู้หญิงกับกะละมังเสื้อผ้านั้น คือ หน้าที่ของการดูแลเสื้อผ้าอาภรณ์ หรืออาจกล่าวได้ว่า

ภาระของการดูแลเด็กและเรื่องภายในครัวเรือนนั้น ตกอยู่แต่ฝ่ายหญิงเพียงฝ่ายเดียว แม้แต่ในช่วงแห่งการ

พักผ่อน งานเหล่านั้นก็ตกอยู่กับฝ่ายหญิงเหมือนเงาตามตัว และที่น่าสังเกตอีกอย่าง คือ เหตุใดผลงานนี้จึง

ไม่มีหญิงสาวหรือชายหนุ่มอยู่เลย หากแต่กลับมีแต่ผู้หญิงที่มีลูก มีอายุ หรือไม่ก็เด็ก ผู้หญิงกับภาระต่าง ๆ  

ที่ต้องดูแล ที่เป็นเช่นนั้นเพราะอุดมคติความเชื่อของหญิงไทยที่ดี คือ การดูแลภาระเรื่องภายในบ้าน                   

อาทิ ดูแลลูก (เด็ก) เสื้อผ้าอาภรณ์ อาหารการกิน ดูแลบ้านช่อง หรือ ถ้าเป็นผู้หญิงสาวโสดก็ควรอยู่กับ      

เหย้าเฝ้ากับเรือน เป็นต้น ดังนั้น ภาพของหญิงสาวในพื้นท่ีสาธารณะท่ีมีผู้ชายมากมาย และอยู่ในพื้นท่ีวัด

จึงเป็นสิ่งที่ไม่เหมาะไม่ควร อีกทั้งลักษณะแบบการเก้ียวพาราสี ก็ยังไม่มีการปรากฏอยู่ในภาพดังกล่าว             

เพราะลักษณะแบบเกี้ยวพาราสีนั้นจะท�ำลายลักษณะอุดมคติภาวะแบบ “สบาย ๆ  แบบไทย” ไปเสียสิ้น

	 3.2.2	มุมมองเรื่องทวิลักษณ์

	 จากภาพ “หลวงตามา” มีการแบ่งความส�ำคัญออกอย่างชัดเจนทั้งเรื่องของพื้นที่ เพศ และ

กิจกรรม โดยพื้นที่ในส่วนที่ 1 คือ พื้นที่ของเพศชาย ทั้งเรื่องของกิจกรรมและความส�ำคัญของภาพโดยรวม

ทั้งหมด ในส่วนที่ 2 คือ พื้นที่ของผู้หญิง และเด็กกับกิจกรรมของการดูแลเด็กและหน้าที่ประจ�ำวัน และ            

ในส่วนที่ 3 คือ พื้นที่ของเด็ก ๆ  ซึ่งเป็นส่วนที่ส�ำคัญน้อยที่สุด

	 ความเป็นทวิลักษณ์ที่ปรากฏมิใช่เพียงเรื่องของความส�ำคัญชองการแบ่งชายและหญิงเท่านั้น 

เรื่องของเวลาว่างของผู้ชายและเวลาว่างของผู้หญิงในค�ำนิยามของศิลปินก็ได้ก�ำหนดไว้อย่างแตกต่าง สิ่งท่ี 



Fine Arts Journal : Srinakharinwirot University Vol. 25 No. 2 (July-December 2021) 165

ผู้เขียนสังเกตเห็น คือ เวลาว่างของกลุ่มผู้ชายที่ปรากฏอยู่ในส่วนที่ 1 ของภาพ คือ เวลาว่างที่เป็นเวลาที่

ปราศจากเวลาของการท�ำงานหลัก ๆ  ในชีวิตประจ�ำวัน ในส่วนท่ี 2 ของภาพ ปรากฏภาพในช่วงเวลาว่าง     

ของผู้หญิงมีความแตกต่างจากเวลาว่างของผู้ชาย คือ เวลาว่างเทียม กล่าวคือ มันเป็นเพียงกิจกรรมเดิม ๆ  

ทีเ่ปลีย่นพ้ืนทีแ่ละเวลา ภาระแห่งการดูแลครอบครวัยงัคงตดิตวัผูห้ญงิไปตลอดทกุทีท่กุเวลา ซึง่ต่างจากเวลา

ว่างของผู้ชายที่ไม่ต้องรับผิดชอบหรือดูแลสิ่งต่าง ๆ  ในช่วงเวลาดังกล่าว

	 3.2.3	มุมมองเรื่องของพื้นที่

	 เร่ืองของพืน้ทีใ่นงาน “หลวงตามา” นัน้ แม้ว่าเรือ่งราวเนือ้หานัน้เป็นเรือ่งท่ีเกดิข้ึนในพืน้ท่ีวดั             

ซึ่งเป็นพื้นที่สาธารณะแต่พื้นที่ในเชิงนัยของกิจกรรมระหว่างผู้หญิงและผู้ชายมีความแตกต่างกัน กล่าวคือ 

นยัเชงิพืน้ทีข่องผูห้ญงิ คอื นยัทีอ่ยูใ่นกจิกรรมของพืน้ทีส่่วนตวัทีก่ระท�ำอยูใ่นพืน้ทีส่าธารณะ อาท ิการเลีย้ง

เด็ก การซักเสื้อผ้าอาภรณ์ ข้าวของเคร่ืองใช้ ซึ่งเป็นกิจกรรมภายในครัวเรือน ส่วนพื้นท่ีของผู้ชาย คือ             

พ้ืนที่ที่เป็นส่วนสาธารณะโดยแท้จริง มิได้มีเรื่องส่วนตัวเข้ามาเกี่ยวข้อง อีกท้ังกิจกรรมอย่างการตีนก                     

ตกปลา การพนนัขนัต่อ รวมถงึเกมพนันอย่างการกดัปลานัน้ เป็นสิง่ทีต้่องห้ามหรอืข้อบงัคบัในเรือ่งเลก็น้อย

เหล่านี้ คือ มายาคติที่ตัวภาพได้สร้างขึ้นระคนกับความอารมณ์ขันเล็ก ๆ  ที่สามารถจะจินตนาการต่อไปได้

	 3.2.4	มุมมองเรื่องการจ้องมอง

	 ภาพผลงาน “หลวงตามา” ได้สร้างให้ตวัภาพทัง้หมดนัน้ “ถกูจ้องมอง” โดยกจิกรรมทีเ่กดิขึน้

ทั้งหมดของตัวภาพนั้น ไม่มีตัวละครหรือผู้ใดเลยที่มองกลับมา ทุกคนภายในตัวภาพก�ำลังง่วนกับกิจกรรม

หรือภารกิจของตนเอง โดยภาพรวมทั้งหมดของภาพจึงเป็นเสมือนกับทุก ๆ  คนภายในภาพถูกผู ้มอง                   

จากภายนอก การถูกมองหรือแอบมองเหล่านี้สร้างความสมจริงในลักษณะที่มีความเป็นธรรมชาติ มิได้มี                

การเสแสร้งแกล้งท�ำ โดยภาพรวมทั้งหมดได้สร้างภาพมายาคติท่ีแสดงออกของบุคลิกลักษณะแบบไทย              

พื้นบ้าน มีความน่ารัก อบอุ่น วิถีชาวบ้าน ไร้ซึ่งอคติใด ๆ

	 3.2.5	มุมมองเรื่องร่างกาย 

	 ภายในภาพ “หลวงตามา” เรือ่งของร่างกายทีป่รากฏอยูใ่นภาพนัน้ จะเหน็เพยีงร่างกายของชาย 

(สูงวัย) และหญิง (ที่ท�ำหน้าที่เป็นแม่และเมีย รวมถึงภาระหน้าที่ต่าง ๆ) หรือแม้กระทั่งเด็ก (ที่อยู่ในวัย       

ที่ไร้เดียงสาหรือยังไม่ประสีประสาทางเพศ) กล่าวได้ว่า พื้นที่ที่รวมของการพบปะสังสรรค์พูดคุย น่าจะเป็น

ที่รวมของคนทุกหมู่เหล่าทุกเพศทุกวัย และจะเป็นไปด้วยความตั้งใจหรือไม่ของศิลปิน ภาพร่างกายที่มิได้

ปรากฏอยู่ในพื้นที่ภาพดังกล่าวนั้น คือ ร่างกายของวัยหนุ่มและวัยสาว (วัยเจริญพันธุ์)  รวมถึงอารมณ์               

ของหนุ่มสาวในเชงิชูส้าว (กามารมณ์) พืน้ทีข่องภาพ “หลวงตามา” ได้พยายามเกบ็กดวาทกรรมอืน่ ๆ  ทีน่อก

เหนือการเล่าเรื่องที่แสดงออกถึงความสุข ความสบาย ความเป็นมิตรภาพ และอบอุ่นวิถีแบบไทยหรือ               

สบาย ๆ  แบบไทย ไร้การแบ่งแยก ฯลฯ ซึ่งถือได้ว่าเป็นวาทกรรมหลัก (ชุดที่ 1)



วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 25 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564)166

ดังนั้น ร่างกายที่จะต้องถูกห้ามและไม่สามารถปรากฏอยู่ในผลงานนี้ คือ ร่างกายของวัยหนุ่ม                  

และวยัสาวกบัอารมณ์เชงิชูส้าว ซึง่ถอืว่าเป็นวาทกรรมรอง (ชดุที ่2) และทีส่�ำคญัอกีหนึง่อย่าง คอื พืน้ทีข่อง

ภาพ “หลวงตามา” เป็นพืน้ทีข่องวดัซึง่เป็นพืน้ทีเ่ฉพาะหรอืพืน้ทีพ่เิศษทีม่ไิด้เป็นพืน้ทีส่าธารณะทัว่ ๆ  ไปตาม

ปกติ หรือถ้ากล่าวกันในความหมายที่ฟูโกต์ (Michel Foucault) กล่าวคือ พื้นท่ีแห่งความขัดแย้ง                    

(Space of crisis) หรือที่เรียกว่า “Heterotopia” คือ พื้นท่ีแห่งความหลากหลายของสรรพสิ่ง ดังนั้น              

วดัจงึเป็นพืน้ทีท่ีม่คีวามหลากหลายและมคีวามขดัแย้งภายในตวัและเป็นพืน้ทีท่ีร่วมกจิกรรมต่าง ๆ  มากมาย 

อาทิ งานศพ งานบวช งานแต่ง งานบุญ งานกฐิน เป็นต้น ที่ส�ำคัญในพื้นที่ที่รวมถึงธรรมวินัยและกฎเกณฑ์

ระเบียบมากมาย โดยเฉพาะในข้อปฏิบัติพื้นฐาน คือ ศีล 5 ที่จะต้องมีอยู่ในตัวพระสงฆ์และฆราวาสทุกคน

ที่เป็นคนไทยพุทธ โดยเฉพาะศีลข้อที่ 3 ที่กล่าวถึงเรื่องการเว้นจากประพฤติผิดในกามารมณ์นั้น น่าจะเป็น

ข้อความผิดที่ดูรุนแรงและไม่สามารถให้เกิดขึ้นในพื้นท่ีของวัดเป็นอันขาด ดังนั้น ร่างกายและพฤติกรรม                  

ที่จะส่งไปถึงเรื่องการผิดศีลข้อ 3 จึงเป็นสิ่งที่ห้ามปรากฏอยู่ในภาพดังกล่าว เพราะชุดวาทกรรมรอง                       

(ชุดที่ 2) จะไปท�ำลายความชอบธรรมต่อการสร้างมายาคติของวาทกรรมหลักลงนั่นเอง

3.3	มายาคติภายในงาน (The mythical signifier)

สิ่งที่ศิลปินสร้างมายาคติภายในงาน “หลวงตามา” คือ การสร้างภาพที่น�ำเสนอในเรื่องของความ

อบอุ่น อารมณ์ดี ความสัมพันธ์ของชาวบ้านหรือวิถีแบบไทยพื้นบ้าน โดยภาพที่เห็นดูมีความเป็นธรรมชาติ

ผ่านอากัปกิริยาและกิจกรรมของผู้คนทั้งหมด รวมถึงความสัมพันธ์ของผู้คนกับวัดท่ีอดีตเป็นเสมือนบ้าน              

หลังที่ 2 เป็นทั้งที่ศึกษาเล่าเรียนทั้งทางโลก ทางธรรม เป็นที่พึ่งทางจิตใจ ฯลฯ มายาคติภายในตัวภาพนั้น 

ได้สร้างความเป็นมิตรภาพ ไร้อคติใด ๆ  มีความอบอุ่น มีลักษณะเป็นมิตร ไร้ซึ่งการแบ่งแยกชนชั้น                  

และน่ารัก น่าเอ็นดู ซึ่งแสดงถึงวิถีไทยหรือวิถีไทยชาวพุทธได้อย่างดี

ส่วนในแว่นหรือมุมมองเรื่องทางเพศ เมื่อพิจารณาจากเครื่องมือที่ผ่านมา การถอดสัญญะอย่าง              

ที่กล่าวข้างต้นนั้น ภาพ “หลวงตามา” มีนัยของการเก็บกดเรื่องทางเพศระหว่างชายหญิงชัดเจน อคติเรื่อง

ของเพศสภาพกบัหน้าทีท่ีก่�ำกบัต่อเพศหญงิทีอ่ยูภ่ายใต้ภาพ แสดงให้เหน็เป็นอย่างดว่ีาเวลาว่างของพวกเธอ                   

คอื เวลาของภาระทีท่�ำหน้าทีข่องแม่และเมยี รวมถงึการถกูจดัความส�ำคญัของความเป็นรอง ในฐานะผูห้ญงิ

ในเรื่องของภาพเสริมของกลุ่มผู้ชายที่อยู่ในสิ่งที่ศิลปินจะน�ำเสนอ ภาระในพื้นที่ของเรื่องภายในครอบครัว              

ที่สามารถพบเห็นได้จากภายในตัวภาพของเหล่าผู้หญิงที่ก�ำลังเลี้ยงดูบุตร ซักเสื้อผ้ากองโตหรือก�ำลังล้าง

ภาชนะบางอย่าง ผู้หญิงทุกคนภายในภาพไม่ว่างเว้นไปจากการท�ำหน้าที่ของผู้หญิง ในทางกลับกันภาพ                 

กลุ่มผู้ชายไม่ว่าจะเป็นคนมีอายุหรือเด็ก ไม่ปรากฏมีเรื่องของภาระความรับผิดชอบใด ๆ  ซ่ึงสังเกตเห็นได้             

จากในตัวภาพเช่นกัน



Fine Arts Journal : Srinakharinwirot University Vol. 25 No. 2 (July-December 2021) 167

นัยแห่งการลดทอนคณุค่าหรอือคตทิางเพศทีแ่ฝงฝังอยูใ่นภาพ “หลวงตามา” เป็นสิง่ทีถ่กูถอดรหสั

ออกมา ไม่ว่าจะเป็นความต้ังใจหรือไม่ของตัวผู้สร้างผลงานก็ตามที แต่สิ่งท่ีได้วิเคราะห์และถอดรหัสนี้                          

ก็น่าจะสร้างมุมมองที่แตกต่างและเปิดกว้างเรื่องของเพศที่อยู่ในความเป็นจริงบนสังคมไทยผ่านภาพที่เป็น 

และอุดมคติที่เห็นดาษดื่นทั่ว ๆ  ไปเหล่านี้ คือ วิถีของการผลิตซ�้ำวาทกรรมเรื่องของอ�ำนาจชายเป็นใหญ่ที่

ซ่อนนัยอยูม่ากมายทางสือ่สิง่พมิพ์ ภาพเขยีน ภาพถ่าย ภาพยนตร์ ทีด่เูหมอืนไร้เดยีงสา ไร้พษิภยัและศลิปะ

เหล่านี้ต่างก็ท�ำงานอย่างได้ผลดีมากต่อบริบทสังคมไทย

4. การวิเคราะห์ภาพ “ผลงานชิ้นโบว์แดง” ผลงานของล�ำพู กันเสนาะ

ภาพที่ 2 ผลงาน ชื่อ “ผลงานชิ้นโบว์แดง” ศิลปิน คือ ล�ำพู กันเสนาะ วาดขึ้นเมื่อปี ค.ศ. 2008

ลักษณะผลงาน คือ The Presents Oil on Canvas, 230 x 200 cm.

(พิพิธภัณฑ์ศิลปะไทยร่วมสมัย, ม.ป.ป., น. 130)

			 



วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 25 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564)168

4.1	การวิเคราะห์ผลงาน

ภาพวาด “ผลงานชิ้นโบว์แดง” เป็นภาพหญิงสูงอายุหน้าตาใจดีที่อุ้มเด็กไว้ด้านหลังถึงสองคน               

ส่วนปากก็กัดเส้ือเด็ก เพื่อพยุงตัวเด็กผู้ชายขึ้น โดยหญิงสูงอายุดังกล่าวถูกแวดล้อมไปด้วยเด็กเล็กถึง                        

7 คน ประกอบด้วยเด็กผู้ชาย 5 คน และเด็กผู้หญิง 2 คน ในท่าทางที่ทุลักทุเล ภาพหญิงสูงอายุและเด็ก ๆ

ทัง้หมดกนิพืน้ทีถ่งึร้อยละ 85 ของภาพทัง้หมด มพีืน้ทีเ่ป็นภาพบ้านเรอืนทีอ่ยูห่่างไกลออกไป และบรรยากาศ

ของแสงและสีที่ปรากฏได้แสดงถึงพื้นที่ภายนอกในช่วงเวลายามบ่าย สามารถเห็นได้จากแสงและเงาที่            

ทาบทับลงมาบนผิวหน้าของหญิงสูงอายุหรือเงาที่ทอดลงบนพื้นดินลูกรัง

ในภาพรวมจะเห็นได้ว่า ศิลปินให้ความส�ำคัญกับหญิงสูงอายุที่เป็นจุดเด่นในภาพ และจุดส�ำคัญ 

รองลงมา คือ ภาพของกลุ่มเด็กที่อยู่แวดล้อม ซึ่งศิลปินน�ำเสนอภาพร่างกายของมนุษย์ท่ีมีการตัดทอน                 

ดึงเข้าหรือยืดออกให้ผิดจากความเป็นจริงในเรื่องสัดส่วน

ตารางที่ 2 การวิเคราะห์ภาพของล�ำพู กันเสนาะ (สุพจน์ ศิริรัชนีกร, ประเทศไทย, 2563)

ความหมายโดยอรรถ (Denotative)

ภาพหญิงสูงอายุ

	 ภาพหญิงสูงอายุหน้าตาใจดีเป็นภาพตัวแทน

ของผู ้หญิงที่มีประสบการณ์ผ่านร้อนผ่านหนาว            

มีเรื่องราวชีวิตที่โชกโชนในเรื่องทางโลก และ              

บางครั้งก็อาจเข้าใจโลกหรือเป็นที่ช่วงอายุมุ่งเข้าสู่

เรื่องแห่งการศึกษาทางธรรม ส่วนในเรื่องทางโลก 

คือ การผ่านความเป็นแม่และภรรยา รวมถึงหน้าที่

แห่งการรับผิดชอบเรื่องราวต่าง ๆ ในครอบครัว 

เหล่านี้เป็นสิ่งที่ได้ผ่านพ้นไปตามวัยวุฒิและคุณวุฒิ

ในเรื่องอายุ หญิงสูงอายุในวัยดังกล่าวควรอยู่สงบ

ในบ้านและเล่นกบัหลาน ๆ ตามหลกัมายาคตแิบบไทย

ภาพเด็กเล็ก

	 ภาพเดก็เลก็ คอื ตวัแทนของมนษุย์ทีย่งัไม่บรรลุ 

นิติภาวะ และเต็มไปด้วยเรื่องของอารมณ์ที่แปร   

ปรวนไปตามสิ่งที่ฟรอยด์ เรียกว่า อิท (ID)

ความหมายโดยนัย (Connotative)

	 ภาพ “ผลงานชิ้นโบว์แดง” ศิลปินวางภาพ

หญิงสูงอายุกับท่าทางท่ีต้องรับภาระหน้าท่ีในการ

เลี้ยงดูแลเด็ก ๆ และอยู่ในฐานะยายท่ีต้องรับดูแล

หลาน ๆ ถึง 7 คน กับภาระที่ดูจะเป็นเรื่องใหญ่            

ไม่ว่าจะเป็นเรื่องของสังขารตนเองและหลาน ๆ ทั้ง

หลาย แต่ใบหน้าของคุณยายในภาพกลับไม่แสดง

อาการอ่อนล้า เหน็ดเหนื่อย แต่ระคนไปด้วยความ

เต็มใจ ดูมีความสุขกับกิจกรรมดังกล่าว



Fine Arts Journal : Srinakharinwirot University Vol. 25 No. 2 (July-December 2021) 169

4.2	มุมมองของสตรีนิยมภายในภาพ

	 4.2.1	มุมมองเรื่องจิตวิเคราะห ์

	 ประชา สุวีรานนท์ ได้แปลบทความเกี่ยวกับโวหารของภาพซึ่งต้นฉบับเขียนโดยโรล็องด์                
บาร์ตส์ (Roland Barthes) ได้กล่าวว่า “ภาพวาด แม้ในระดับแรกจะต้องมีการ ‘แปรรูป’ ...หรือกล่าว                  
อีกอย่าง คือ ความหมายตรงของภาพวาดมีความบริสุทธิ์น้อย ...เพราะไม่มีภาพวาดใดท่ีปราศจากสไตล์” 
(บาร์ตส์, แปล, 2538, น. 122) อีกทั้งมีการกล่าวว่า ผู้วาดจ�ำต้องแยกแยะความแตกต่างระหว่างสิ่งท่ี                    
ต้องการเน้นกับสิ่งที่ไม่ต้องการเน้น ทั้ง ๆ  ที่ไม่ได้ลอกเลียนทั้งหมด มันก็ยังสื่อความหมายได้ครบถ้วน                 
(บาร์ตส์, แปล, 2538, น. 122)

	 ในภาพ “ผลงานชิ้นโบว์แดง” ศิลปินเน้นความส�ำคัญตรงภาพหญิงสูงอายุ ท่ีรับบทคุณยาย 
ท่าทางทุลักทุเลที่คอยดูแลหลาน ๆ  ถึง 7 คน กับใบหน้าที่ดูมีความสุขกับภาระจ�ำยอม เหล่านี้สะท้อนถึง                
สาระและนัยส�ำคัญในเรื่องของภาระหน้าที่ของผู้หญิง (ยาย) ที่ไม่ว่าจะมีอายุมากเท่าใด แต่ความรับผิดชอบ
ในเรื่องภาระทางครอบครัว รวมถึงหน้าที่ในฐานะแม่และเมียยังคงติดตัวเพศหญิงไปตลอดชีวิต หน้าท่ี                   
ดังกล่าวได้ถูกสร้างวาทกรรมว่าเป็นสิ่งที่ดีที่ต้องมีอยู ่ในตัวเพศหญิงไทยเป็นเสมือนแบบฉบับตายตัว                      
(Stereotype) ไม่เพียงเรื่องเพศสภาพที่ถูกก�ำหนดดังที่กล่าวข้างต้นเท่านั้น ภาพผลงานชิ้นโบว์แดงยังขยาย
ผลสะท้อนให้เห็นถึงสภาพทางสังคมไทยที่ต้องเผชิญกับภาวะสมัยใหม่ท่ีสังคมคนหนุ่มสาวท่ีต้องท้ิงถ่ินฐาน 
(สังคมชนบท) เข้าไปหางานท�ำในเมืองและสร้างครอบครัวเดี่ยว โดยเวลาทั้งหมดต้องใช้ไปกับการหาเงิน 
ท�ำงาน เพือ่ตอบสนองต่อค่าครองชพีของสงัคมเมอืงแบบทนุนยิม ผลผลติของครอบครวั คอื ลกู ๆ  ทีพ่่อแม่                
ยุคใหม่ไม่มีเวลาเลี้ยงเพราะต้องท�ำมาหากิน เหล่านี้จึงส่งผลสู่การรับผิดชอบต่อความสัมพันธ์เชิงเครือญาติ
ต่อครอบครัวฝ่ายหญิง คือ ตาและยาย โดยผู้เขียนได้วิเคราะห์ว่าภาพหญิงสูงอายุภายในภาพดังกล่าวอยู่              
ในฐานะยาย เพราะเหตุผลที่ว่าในปีเดียวกันนั้นศิลปินได้เขียนภาพหญิงสูงอายุเช่นเดียวกันในงานท่ีช่ือว่า  
“ชื่นใจยาย” ที่เขียนในปี ค.ศ. 2008 รวมถึงข้อความที่ปรากฏอยู่ในหนังสือชื่อ “พิพิธภัณฑ์ศิลปะไทย                 
ร่วมสมัย” ที่ได้บันทึกว่า “ศิลปินใช้บุคคลในชีวิตประจ�ำวัน อาทิ พ่อแม่ ตายาย พี่น้องและเพื่อนๆ บวกกับ
จินตนาการมาสร้างสรรค์และสร้างจินตนาการมาผสมกับความคิดส่วนตัวเพิ่มเติม และเหตุการณ์ทุกอย่างที่
เป็นเหตุการณ์จริงเกิดขึ้นกับตัวเอง” (วิโชค มุกดามณี, 2555)

	 4.2.2 มุมมองเรื่องทวิลักษณ์

	 ลกัษณะ “ผลงานชิน้โบว์แดง” แสดงออกเรือ่งความเป็นคูต่รงข้ามในหลายด้าน อาทิ ความเป็น             
ชายและหญิงนั้นที่ผู้เขียนได้กล่าวไว้แล้วในตอนต้น ความเป็นสังคมชนบทและเมือง ซึ่งสามารถเห็นได้จาก
สภาพแวดล้อมด้านหลงัทีเ่ป็นบ้านเรอืนสงักะสบ้ีานมงุจาก ดนิลกูรงั สภาพบ้านทีถ่กูปลกูขึน้อย่างง่าย รวมถงึ
ชุดที่สวมใส่ซึ่งเป็นเสื้อคอกระเช้าของยายหรือสภาพการแต่งเนื้อแต่งตัวของเหล่าหลาน ๆ  กับเสื้อผ้าท่ีไม่อิง
ตามกระแสนยิมและมรีาคาไม่แพง หรอืในทางอปุมา กิรยิาท่าทางของเดก็ ๆ  รวมถึงหน้าตาท่ีแสดงออกทางอารมณ์              
ของเด็ก ๆ  อาทิ ร้องไห้ หรือการไม่รู้ประสีประสา ฯลฯ เหล่านี้อาจเป็นเสมือนภาพตัวแทนของความวุ่นวาย
ของสังคมสมัยใหม่หรือผลผลิตจากหนุ่มสาวสมัยใหม่ ที่น�ำปัญหาอันวุ่นวายมาสู่สังคมชนบท ในทางกลับกัน

ภาพของยายที่มือกระเตงหลานถึงสองคนแถมปากก็กัดเสื้อพยุงเด็กน้อยที่ก�ำลังร้องไห้นั้น กลับมีใบหน้าท่ี              



วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 25 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564)170

ไม่ทุกข์ร้อนหรือดูวุ่นวายไปกับเหล่าหลาน ๆ  อาจกล่าวได้ว่า ภาพยาย คือ ตัวแทนของความเป็นชนบท               

ความสงบและร่มเย็น ซึ่งสังเกตเห็นได้จากใบหน้าของยาย หรือแม้แต่การเปรียบคู่ตรงข้ามระหว่างความ             

สูงอายุกับความอ่อนเยาว์ ซึ่งเป็นขั้วตรงข้ามในเร่ืองกายภาพหรืออารมณ์จิตใจที่ศิลปินจับมาอยู่ด้วยกัน             

จะด้วยความตัง้ใจหรอืไม่กแ็ล้วแต่ แต่ภาพนีไ้ด้สร้างความน่ารกัและเอน็ดใูห้เกดิขึน้ภายในผลงาน จงึอธบิาย

เชิงวิเคราะห์ได้ว่า “ผลงานชิ้นโบว์แดง” ได้สร้างภาวะคู่ตรงข้ามขึ้นอย่างหลากหลาย อาทิ ความเป็น                

ชาย/หญิง ความเป็นสังคมชนบท/สังคมเมือง และความสูงอายุ/ความอ่อนเยาว์ ซึ่งมีนัยท่ีน่าสนใจดัง                

ที่ได้กล่าวไป

	 4.2.3	มุมมองเรื่องพื้นที่

	 ความหมายเชิงพื้นที่ในภาพ “ผลงานช้ินโบว์แดง” ศิลปินได้สร้างเรื่องพื้นท่ีของภาพในเชิง        

ความหมายอยู่ 2 ประเภท ได้แก่ พื้นที่ในความหมายที่ 1 คือ พื้นที่จริงที่อยู่ภายในภาพ เป็นพื้นที่นอก            

สถานที่หรืออยู่ภายนอกอาคารหรือบ้าน ภาระเล้ียงหลานท่ีดูทุลักทุเลผสานกับความทะมัดทะแมงของ               

ยายได้สร้างความรู้สึกที่น่ารัก อบอุ่น ระคนไปด้วยความห่วงใย ศิลปินได้จัดวางท่าทางรวมถึงองค์ประกอบ

ศิลป์ทั้งหมดภายในภาพให้ดูตื่นเต้นเร้าใจ กับ “ภาระของผู้หญิง?” ที่ได้รับหน้าที่ที่มิใช่เพียงภาระการเลี้ยง

ดูหลานภายในบ้านเท่านั้น แต่เมื่ออยู่ในพื้นที่ภายนอกหน้าที่ดังกล่าว ก็มิได้หยุดหรือเบาบางลงไป ภาพและ

ท่าทางโดยรวมทั้งหมดได้สร้างภาวะของความตื่นตาตื่นใจและเหลือเช่ือกับผู้คนท่ีพบเห็น โดยเฉพาะผู้คน             

ในสังคมเมืองหรือจะยิ่งเข้าสู ่ความเร้าใจหรือภาวะ (Exotics) ต่อผู ้ดูชาวต่างชาติ ในขณะที่พื้นที่ใน               

ความหมายที่ 2 คือ พื้นที่ระหว่างความเป็นชายขอบท่ีประกอบด้วยผู้หญิงคนแก่และเด็กนั้น เพื่อจะสร้าง

พื้นที่ชายขอบที่เคยถูกเก็บกด หรือความไร้ซึ่งปากเสียงและถูกผลักไสไปสู่ความเป็นอื่น (Other) ในความ

หมายที่ผู้หญิง (สูงอายุ) และเด็กในชนบทไม่อยู่ในปัจจัยของการกระตุ้นการซื้อขายเชิงเศรษฐกิจและ                      

อยู่ในสภาวะของภาระอีกต่างหาก เหล่านี้จึงถูกเบียดบังเข้าสู่ความเป็นอื่นในความหมายของแนวคิดแบบ              

นักสตรีนิยมแนวมาร์กซิสม์ในระบบสังคมเมืองทุนนิยมสมัยใหม่ (กาญจนา แก้วเทพ และสมสุข หินวิมาน, 

2551, น. 609-610)

	 4.2.4	มุมมองเรื่องการจ้องมองและร่างกาย

	 ภาวะการจ้องมองของภาพ “ผลงานชิ้นโบว์แดง” ได้สร้างภาวะจ้องมองในลักษณะท่ีเรียกว่า

เป็นการถูกจ้องมอง “ชั่วขณะ” ของเหตุการณ์หรือกล่าวได้ว่า เราอยู่ในฐานะผู้จ้องมองภาพจะไม่สามารถ

เห็นภาพลักษณะแบบยายกับหลาน ๆ  ทั้ง 7 คน ได้บ่อยครั้งในสังคมเมืองสมัยใหม่ และจะสามารถพบเห็น

ได้แต่ในพื้นที่ชนบทหรือพื้นที่ชายขอบในความหมายของการนิยามของสังคมเมือง รวมถึงการท่ีศิลปินได้

ท�ำการบิดเบือนเรื่องร่างกายของยายและหลาน ๆ  ให้ดูมีลักษณะคล้ายกับภาพล้อเลียน โดยการขยายส่วน

ศีรษะของคนภายในภาพให้ใหญ่ขึ้น รวมถึงลักษณะของการเน้นหรือการเน้นรายละเอียด (Close-up) ไปที่

ใบหน้าของยาย ท�ำให้ภาพรวมดูมีความตื่นเต้น เร้าใจกับภาระของความเป็นเพศหญิง (แม่)



Fine Arts Journal : Srinakharinwirot University Vol. 25 No. 2 (July-December 2021) 171

4.3	มายาคติรวมภายในงาน (The mythical signifier)

	 ศิลปินที่สร้างผลงานภาพ “ผลงานชิ้นโบว์แดง” ได้สร้างภาพที่ให้ผู้พบเห็นรู้สึกถึงความน่ารัก 
อบอุ่นระหว่างความเป็นยายและหลาน โดยศิลปินพยายามน�ำเรื่องภาระท่ีหนักอึ้งของความเป็นแม่และ    
ภรรยาผ่านอากปักริยิา ภาระทีต้่องรบัช่วงต่อสูย่ายกบัการเลีย้งดหูลาน ๆ  แต่สิง่ทีศ่ลิปินน�ำเสนอ คอื วถิแีบบ
ไทย ๆ  การน�ำเสนอภาพความรกัของยายหลานในหมูบ้่านชนบททีร่ะคนไปกบัอารมณ์ความรูส้กึของการขบขนั 
น่ารัก น่าเอ็นดู ต่อผู้ที่ได้พบเห็น แต่มายาคติที่อยู่ในระดับลึกลงไปนอกเหนือสิ่งที่พบเห็นเพียงผิวเผิน                  
จากตวัภาพได้บ่งบอกนัยแห่งการกดดันทางเพศของผูห้ญงิจากสงัคมผูช้ายและสงัคมสมยัใหม่ท่ีสร้างวาทกรรม
ในเชิงกดขี่ทั้งทางเพศ พื้นที่ โอกาส จากสังคมชายเป็นใหญ่ดังที่กล่าวมาในตอนต้น แม้ว่าจะเป็นการจงใจ
หรือไม่ก็ตาม แต่ศิลปินที่สร้างงานภาพ “ผลงานชิ้นโบว์แดง” ก็พยายามสร้างพื้นที่ให้กับผู้หญิงและเด็ก               
รวมถึงให้ความส�ำคัญกับพื้นที่ชายขอบโดยการน�ำเสนอผ่านงานทางจิตรกรรมเพื่อให้ผู้คนตระหนักถึงกลุ่ม            
ผู้หญิงหรือเด็ก ๆ  ที่ดูเหมือนไม่มีความส�ำคัญ รวมถึงการมองเห็นภาพสะท้อนของการเก็บกดของศิลปินใน
เรื่องการโหยหาอดีต (Nostagia) หรือการแสวงหาและต้องการหวนคืนของความคุ้นชินในอดีต เหล่านี้จึง              
น�ำเข้าสู่การผลักดันสิ่งตรงข้ามในความหมายของการเก็บกดบางสิ่งไว้และน�ำเสนอออกมาในผลงานทาง
จิตรกรรม

	 สิง่ส�ำคัญสดุท้าย ภาพ “ผลงานชิน้โบว์แดง” ทีน่�ำเสนอความชืน่ชมหญงิสงูอาย ุ ความเข้มแขง็ 
อารมณ์ทีม่ัน่คงกบัภาระอนัหนกักบัการเลีย้งดหูลาน ๆ  เหล่านีแ้ม้ว่าจะเป็นการชปูระเดน็เรือ่งการให้คณุค่าที่
สูงขึ้นของผู้หญิง แต่ในแว่นการวิเคราะห์แบบสตรีนิยมนั้น การชื่นชมยายในฐานะผู้หญิงที่เข้มแข็ง ภูมิใจ                 
กับภาระการเป็นแม่และเมีย ฯลฯ เหล่านี้ คือ การต่อยอดวาทกรรมหรือการผลิตซ�้ำวาทกรรมแบบชาย              
เป็นใหญ่ ให้มีความชอบธรรมและเข้มแข็งขึ้น บทปฏิบัติของความเป็นแม่และเมียนั้นถูกสร้างขึ้นโดยผู้ชาย 
และถูกก�ำกับหน้าที่ดังกล่าวกับความถูกผิดเชิงศีลธรรม จริยธรรม และอคติทางเพศมาก�ำกับ

	 ภาพ “ผลงานชิ้นโบว์แดง” เมื่อพบเห็นครั้งแรก ผู้ชมอาจจะรู้สึกได้ถึงความน่ารักน่าเอ็นดู              
หรืออดชื่นชมยายกับหลาน ๆ  ที่น่ารัก รู้สึกภาวะสบายแบบไทยกับทุกความรู้สึกหรือกับค�ำท่ีว่า “สบาย ๆ
คือ ไทยแท้” แต่เมื่อลงลึกไปสู่การวิเคราะห์เรื่องมายาคติที่ซ่อนอยู่ในภาพ ก็จะเห็นสิ่งต่าง ๆ  มากมาย                 
ตามที่กล่าวข้างต้น

5. บทสรุป

กล่าวได้ว่า ผลงานทางจิตรกรรมทั้งสองเป็นเสมือนภาพตัวแทนของผลงานทางจิตรกรรมไทย                 
ร่วมสมัยที่ต่อยอดแนวคิดแบบชายเป็นใหญ่ที่อยู่ในตัวผลงานทางศิลปะด้านจิตรกรรม แม้นว่าในการ                  
ผลิตผลงานทางศิลปะเหล่านี้จะมีความสมบูรณ์ในเรื่องรูปแบบ แนวคิด หรือเนื้อหา กล่าวอย่างสรุป คือ   
ความสมบูรณ์ในด้านความเป็นศิลปะ (Artistic) แต่มุมมองบางด้านก็มักถูกละเลยหรือถูกเก็บกดไว้ภายใต้
ความเป็นปกติ ความเป็นธรรมดาหรือที่บาร์ต เรียกว่า “มายาคติ” ที่เคลือบอยู่ในตัวบท เหล่านี้จะเป็น               
ความตั้งใจหรือไม่ก็มิอาจทราบได้ แต่บทความนี้ได้เผยให้เห็นเรื่องอคติทางเพศ โดยเฉพาะเพศหญิง                   



วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ปีที่ 25 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564)172

กับบทบาทหน้าที่ของพวกเธอต่อสังคมไทย อย่างที่แอนเดรียน ริช (Adrienne Rich) นักสตรีนิยมสายสุด 
ขั้วได้แสดงทัศนะว่า “ความเป็นหญิงกับระบบของชายเป็นใหญ่นั้น มีส่วนส�ำคัญท่ีก่อให้เกิดสถานะความ            
เป็นรองของผู้หญิงที่เป็นอยู่” (วารุณี ภูริสินสิทธิ์, 2545, น. 96-98) โดยริช (Rich) ให้ความสนใจในเรื่อง
ความเป็นแม่และระบบของชายเป็นใหญ่ ได้ถูกเขียนในหนังสือชื่อว่า “Of woman born: Motherhood 
as experience and institution” ซึ่ง วารุณี ภูริสินสิทธิ์ (2545, น. 96-98) ได้น�ำเสนอประเด็นดังกล่าว
โดยสรุปว่า “ประสบการณ์ต่าง ๆ  ในความเป็นแม่หรอืกามารมณ์ระหว่างชายหญงิได้ถูกน�ำไปปรบัใช้ประโยชน์
ของผู้ชาย... การท�ำให้ความเป็นแม่และกามารมณ์ระหว่างหญิงและชายเป็นสถาบัน ถือเป็นเรื่องส�ำคัญ               
มากของระบบชายเป็นใหญ่เพราะระบบชายเป็นใหญ่ไม่สามารถอยู่รอดได้ถ้าปราศจากการยอมรับในความ
เป็นแม่และกามารมณ์ระหว่างหญิงและชายจากสังคม เพราะฉะนั้นเพื่อสถาบันของทั้งสองดังกล่าวอยู่ต่อไป 
ความเป็นแม่และกามารมณ์ระหว่างหญงิและชายจงึถกูอ้างว่าเป็นสจัธรรมเป็นธรรมชาตใินตวัเอง... ในความ
คิดของริช ความเป็นแม่ไม่ใช่ธรรมชาติ ไม่มีสิ่งที่เรียกว่าสัญชาตญาณของความเป็นแม่ แต่ความเช่ือเรื่องนี้
ได้ถูกสร้างขึ้นจากระบบชายเป็นใหญ่... เพราะฉะนั้นสิ่งที่ต้องท�ำ คือ การท�ำลายสถาบันของความเป็นแม่ 
แต่ไม่ใช่ล้มล้างความเป็นแม่” และจากประเด็นเหล่านี้ท�ำให้เห็นอ�ำนาจแบบชายเป็นใหญ่ที่อยู่ในพื้นที่ทาง
วัฒนธรรม ค่านิยม จารีต ประเพณี ฯลฯ ของสังคมไทยกับบทบาทของเพศหญิงที่สามารถมองผ่านภาพ 
สะท้อนทางผลงานศิลปะด้านจิตรกรรมไทยร่วมสมัย

6. รายการอ้างอิง

กาญจนา แก้วเทพ. (2557). ศาสตร์แห่งสือ่วฒันธรรมศกึษา. กรงุเทพมหานคร: ส�ำนกัพมิพ์แห่งจฬุาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย.

กาญจนา แก้วเทพ, และสมสขุ หนิวมิาน. (2551). สายธารแห่งนกัคดิทฤษฎเีศรษฐศาสตร์การเมอืงกบัสือ่สาร
ศึกษา. กรุงเทพมหานคร: ภาพพิมพ์.

ฉลาดชาย รมิตานนท์. (2555). เล่าเรื่องเบื้องต้น สตรีศึกษา สตรีนิยม: เนื่องในโอกาส หกสิบห้าปี วิระดา 
สมสวัสดิ์ 23 กรกฎาคม 2555. กรุงเทพมหานคร: วนิดาการพิมพ์.

ไชยรัตน์ เจริญสินโอฬาร. (2555). สัญวิทยาโครงสร้างนิยามกับการศึกษารัฐศาสตร์. กรุงเทพมหานคร:                 
วิภาษา.

บาร์ตส์, โรล็องด์. (2538). โวหารของภาพ (ปรีชา สุวีรานนท์, ผู้แปล). วารสารธรรมศาสตร์, 21(2),                 
110-131. สืบค้นเมื่อ 18 ตุลาคม 2563 จาก https://lt327.files.wordpress.com/2015/02/
e0b982e0b8a7e0b8abe0b8b2e0b8a3e0b882e0b8ade0b887e0b8a0e0b8b2e0b89e.
pdf

พิพิธภัณฑ์ศิลปะไทยร่วมสมัย. (ม.ป.ป.). Museum of contemporary art. กรุงเทพมหานคร: ม.ป.ท.
วารณุ ีภรูสินิสิทธิ.์ (2545). สตรนียิม: ขบวนการและแนวคดิทางสงัคมแห่งศตวรรษที ่20. กรงุเทพมหานคร: 

คบไฟ.
วิโชค มุกดามณี. (2555). พิพิธภัณฑ์ศิลปะไทยร่วมสมัย. กรุงเทพมหานคร: อมรินทร์พริ้นติ้ง.


