
8    วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 8 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน)   

 
 

ท ำไม...ควำมอดทนของคนเรำจึงตกต  ำลงและสัจธรรมค ำสอน 
ช่วยแก้ไขสภำวะทำงจิตใจของคนเรำได้อย่ำงไร? 

Why does the patience of people decrease? How do the key doctrines of 
Buddhism help to correct our mental state? 

 
พระณัฏฐวัฒน์ ญาณปปฺโภ (ตั้งปฐมวงศ์)

 1
 

Phra Nuttawat (Tangpatomwong) 
E-mail: Bhikkunuttawat.t@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 

การใช้ชีวิตท่ามกลางสื่อดิจิตอลที่มีความรวดเร็ว เพียงแค่คลิกเดียวก็สามารถรับรู้ข้อมูลข่าวสารต่างๆ จากทั่วโลก ท าให้
คนเราในทุกวันนี้ คิดเร็ว ท าเร็ว และตัดสินใจเร็ว จนมีพฤติกรรมแบบความเคยชิน กลุ่มบุคคลที่เป็นต้นแบบหรือตัวแบบ ล้วนประสบ
ความส าเร็จตั้งแต่อายุยังน้อย จึงเป็นการตอกย้ าให้คนรุ่นใหม่ๆ ท าในสิ่งที่เห็นผลเร็ว เสพติดความเร็ว มีความอดทนต่ าและไม่รู้จักการ
รอคอย ทุกสิ่งทุกอย่างคือ "ความไม่แน่นอน" ชีวิตของคนเราแขวนอยู่บนความไม่แน่นอน  

สังคมที่เราอยู่วุ่นวายกันในทุกวันนี้ ก็เป็นเพราะเร่ืองการไม่ได้น าหลักธรรมค าสั่งสอนมาปฏิบัติน ามาปรับและประยุกต์ใช้ได้
กับการด าเนินชีวิต จึงท าให้เกิดความวุ่นวายขึ้น สังคมเปลี่ยนไป เราอยากให้ทุกสิ่งสนองความต้องการได้ทันที และอยากให้สิ่งต่างๆ 
ด าเนินไปอย่างรวดเร็ว มีประสิทธิภาพ และในวิธีที่เราต้องการ สัจธรรมค าสอนทางพุทธศาสนา จะช่วยแก้ไขสภาวะทางจิตใจ ได้เช่น 
การได้รับรู้ว่า กรรมคืออะไร กิเลสคืออะไร ท าไมพุทธศาสนาไม่เน้นเรื่องความสุขที่ทุกคนต้องการ ท าไมพุทธศาสนาเน้นเรื่องทุกข์ 
อริยสัจ 4 ส าคัญอย่างไร ปฏิจจสมุปบาทคืออะไร ? ที่จะโน้มน าไปสู่ 1) ปล่อยวางความโกรธ 2) มีความรักและปรารถนาดีต่อผู้อื่น 3) 
อย่าคิดแก้แค้น 4) สวดมนต์แผ่เมตตา 5) แสวงหาความสุขภายใน 6) อุปสรรคคือบททดสอบชีวิต 7) มีทัศนะมุมมองที่ดี และ 8) เรียนรู้
จากบทเรียน  

ค ำส ำคัญ: ความอดทนคนเราตกต่ าลง, สัจธรรมค าสอนของพุทธศาสนา, แก้ไขสภาวะทางจิตใจ 
 
Abstract 
 The life with digital media is faster than we think. By just one click, we can get information from around 
the world, making people today think, act, and decide faster. This behavior has become a habit. Their role 
models are all successful at an early age making young people of a new generation do what they can obtain 
faster results, have low patience, and not knowing how to wait. Everything is unstable. The lives of people are 
hanging on uncertainty. How can we know that tomorrow we will have an opportunity to do things we want to 
do? How can we know that we will have a future opportunity to do things we want to do? 
 Our society today is chaotic because of not practicing the principles or doctrines to be adapted and 
applied in our lives, but we simply refuse to do so. This is a sign of lack of patience. Being enlightened, seeing the 
truth, the highest returning to ordinary are the truth of human life. The key doctrines of Buddhism will help to 
correct the mental state. What is karma? Why does doing a good deed receive a bad result? What is desire? Why 
does not Buddhism focus on the happiness that everybody wants? Why does Buddhism focus on suffering? How 
are the four noble truths important? What is dependent origination? 1) Leave the rage 2) Have love and goodwill 
towards others 3) Do not take revenge4) Pray for excitement 5) Seek inner happiness of life 7) Have a good 
viewpoint and 8) Learn from the lesson. 

 Keywords: Decreasing patience, Buddhist Doctrine, Mental state correction 
 

 

                                                           
1
 นักวิชาการอิสระ ด้านการส่ือสารและพระพุทธศาสนา วัดอุโมงค์ (สวนพุทธธรรม) จังหวัดเชียงใหม ่



วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที ่8 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน)      9 
 

บทน ำ 
ดร. เจนนิเฟอร์ ฮาร์ตสไตน์ ประจ าสถานกงสุลสหรัฐฯ เชียงใหม่ กล่าวว่า “บางคนเช่ือว่า การส่งอีเมล์ก าลัง

หมดความนิยม และจะล้าสมัยในอีกไม่ช้า เพราะหลายคนไม่อดทนพอ ที่จะรอเป็นช่ัวโมงหรือแค่ไม่กี่นาที กว่าจะมี
การตอบกลับ นอกจากนั้น การเขียนอีเมลล์ ต้องมีค าขึ้นต้นและค าลงท้าย เช่นเดียวกับจดหมาย ึึ่งหลายคนคิดว่า 
การท าอย่างน้ันเป็นเรื่องน่าเบื่อและเสียเวลา พวกเขาจึงชอบส่งข้อความสั้น ๆ มากกว่า ดูเหมือนว่าผู้คนในทุกวันนี้ 
ไม่อดทนพอท่ีจะพิมพ์ค าทักทายด้วยึ้ า! หลายคนไม่อ่านทวนสิ่งท่ีเขาพิมพ์ ผลคือมีการส่งจดหมาย และอีเมล์ผิดคน 
เขียนผิดหลักไวยากรณ์หรือสะกดผิด” (เจนนิเฟอร์ ฮาร์ตสไตน์, 2005) โดยการใช้ชีวิตท่ามกลางสื่อดิจิตอลที่มีความ
รวดเร็ว เพียงแค่คลิกเดียวก็สามารถรับรู้ข้อมูลข่าวสารต่างๆ จากท่ัวโลก จึงมีแนวโน้มที่จะท าให้คนเราในทุกวันน้ี คิด
เร็ว ท าเร็ว และตัดสินใจเร็ว ึึ่งพฤติกรรมแบบนี้จะติดเป็นนิสัยและความเคยชิน นอกจากนี้กลุ่มบุคคลที่ประสบ
ความส าเร็จ หรือผู้ที่เป็นต้นแบบ ตัวแบบทั้งหลาย ต่างก็ประสบความส าเร็จตั้งแต่อายุยังน้อย จึงยิ่งเป็นการตอกย้ า
ให้เด็กรุ่นใหม่ๆ ในยุคสมัยปัจจุบันการกระท าในสิ่งท่ีเห็นผลเร็ว เสพติดความเร็ว มีความอดทนต่ าและไม่รู้จักการรอ
คอย ทุกสิ่งทุกอย่าง คือ "ความไม่แน่นอน" ชีวิตของคนเราแขวนอยู่บนความไม่แน่นอน เราจะรู้ได้อย่างไรว่า วัน
พรุ่งนี้เราจะมีโอกาสได้ท าอะไรอีกหลายๆ อย่างท่ีอยากจะท า ดังนั้น เราควรท าทุกวันให้มีความหมาย เวลาทุกนาทีมี
ค่า อย่าปล่อยให้เสียเปล่า โชคชะตาจะเล่นตลกกับเราเมื่อไหร่ก็ได้ วันนี้โชคดี วันหน้าโชคร้าย ในโลกนี้ไม่มีใครที่จะ
โชคดีได้เสมอไป ความฝัน เราอาจไม่ได้เป็นดังสิ่งที่เราฝันไว้ ชีวิตเราไม่แน่นอน อาจจะดี อาจจะร้าย อาจจะสุขหรือ
เศร้า ปะปนกันไป แต่สิ่งต่างๆ ท่ีเกิดขึ้นก็จดจ าไว้เป็นบทเรียนชีวิต ท าวันนี้ให้ดีที่สุดไม่ว่าจะเกิดอะไรขึ้น  
 แต่ ณ ปัจจุบันนี้ ส าหรับคนยุคใหม่ (มหาวิทยาลัยมหิดล, 2553) (Gen Z : ค.ศ. 2000 อาจเรียกว่า 
iGeneration, internet generation หรือ Silent Generation “เจนเงียบ” เนื่องจากการสื่อสารระหว่างคนกลุ่มนี้ 
ส่วนใหญ่เป็นการสื่อสารผ่านข้อความบนหน้าจอมือถือ หรือคอมพิวเตอร์แทนการพูด )  ตลอดจนมีการใช้ชีวิต
ท่ามกลางสื่อดิจิตอล จะไม่คิดและไม่มองย้อนกลับไปยังในอดีต ไปยังสิ่งต่างๆ ที่ตัวเองได้สัมผัสมา เช่น บ้านเดิม  
ชุมชนเดิม ท้องถิน่เดิมๆ อาจหมายถึงว่า Gen Z มีแนวโน้มเป็นมนุษย์หลายงาน ความอดทนต่ า ชีวิตดิจิทัลที่รวดเร็ว
ท าให้เด็กรุ่น Gen Z มีความอดทนรอคอยต่ า ชอบท างานหลายๆ อย่างพร้อมกัน ในมุมหนึ่งอาจมองว่าการท า
หลายๆ อย่างพร้อมกันเป็นเรื่องดูเก่ง แต่จริงๆ การท าการบ้าน ฟังเพลง ดูทีวี แชตกับเพื่อน และคุยกับแม่ หรืออื่นๆ 
ไปพร้อมๆ กัน ท าให้ประสิทธิภาพในการรับรู้ และการท างานแต่ละชิ้นลดลงโดยที่ไม่รู้ตัว ึึ่งในส่วนนี้พ่อแม่ของชาว 
Gen Z ต้องสอนให้เด็กรุ่นนี้ มีสมาธิกับงานด้วย ที่ส าคัญต้องระมัดระวังอย่าให้ติดอยู่ในโลกดิจิทัลมากนัก 
ไม่อย่างน้ันอาจมีปัญหาติดเทคโนโลยีอย่างอาการติดอินเทอร์เน็ต (Internet addiction) อาการความจ าเสื่อมเพราะ
โลกดิจิตอล (Digital Dementia) เป็นต้น 
 ส าหรับคนยุคใหม่ (Gen Z) พอเริ่มมีอายุที่มากขึ้น มีประสบการณ์เพิ่มขึ้น ได้รับความรู้เพิ่มขึ้น มี
เหตุการณ์ที่เกิดขึ้นผ่านมาในชีวิต และเป็นสัจธรรมของชีวิตที่เกิดขึ้นกับคนยุคใหม่ การใช้ชีวิตท่ามกลางสื่อดิจิตอล ที่
ได้สะสมสิ่งนั้นเพิ่มมากขึ้น ก็คาดการณ์ว่า คงจะท าให้คนยุคใหม่มีความคิด และมองย้อนกลับไปยังจุดที่ตัวเองเริ่มต้น
เดินทางมา ึึ่งจะท าให้คนยุคใหม่มองการใช้ชีวิตที่แตกต่าง ในมิติมุมมองว่า ตัวเราเองเดินทางมาไกลมาก ไกลจาก
จุดเริ่มต้นและระหว่างทางที่ผ่านมานั้น มีทั้งความสุข ความทุกข์ ความส าเร็จ ปัญหาและอุปสรรคนานัปการ  แต่สิ่ง
หนึ่งที่คนยุคใหม่มีต่อการใช้ชีวิตท่ามกลางสื่อดิจิตอล จะเก็บมันไว้เป็นความภาคภูมิใจกับใจตัวเองนั่นคือ ตัวเราเอง
สามารถท าได้ และแก้ไขปัญหา หรืออุปสรรคนั้นได้ส าเร็จด้วยตัวเราและครอบครัว ึึ่งในเรื่องที่บางเรื่อง ก็ไม่
สามารถบอกใครได้ว่า ตัวเราเองภูมิใจมากน้อยเพียงใด เพราะบางเรื่องก็เป็นเรื่องส่วนตัวของเราเอง ระยะทางที่ผ่าน
มานั้น อาจท าให้ตัวของคนยุคใหม่ ึึ่งเป็นเด็กผู้หญิงและเด็กผู้ชาย เฉกเช่นเดียวกันกับผู้หญิงกับผู้ชาย  คนอื่นๆ แต่
ในความเหมือนนั้น อาจอยู่บนความแตกต่างกัน เมื่อนั่งคิดและส ารวจตัวของเราเองแล้ว สิ่งท่ีเห็นว่าตัวตนของเราเอง 
มีความเปลี่ยนแปลง และแตกต่างจากตัวคนเดิมที่เคยเป็นมา นั่นคือการที่เราเป็นคน ที่มีความเข้มแข็ง กับความ
แข็งแกร่ง และความกล้าแสดงความคิดเห็น ผสมผสานกับการกล้าที่จะแสดงออก ก็จะได้ผลใน การได้รับ
ประสบการณ์ในการท างานเพิ่มขึ้น บวกกับการได้รับความรู้ที่ไม่เคยรู้มาก่อนเพิ่มขึ้น 



10    วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 8 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน)   

 
 “สูงสุดคืนสู่สามัญ” คือสัจธรรมของชีวิตคน ส าหรับค าๆ นี้ ถ้าเป็นคนในรุ่นอายุประมาณ 10-20 กว่าปีนี้ 
จัดเป็นวัยที่ส าคัญของชีวิตในทุกๆ ด้าน ครอบคลุม 3 ช่วงวัย คือ มันททสะขิฑฑาทสกะ และวัณณทสกะ ในวัยเด็ก
ถือว่ามีพัฒนาการที่ดีทั้งทางกาย อารมณ์ สังคม และสติปัญญา ึึ่งเป็นการสร้างสุขภาพทางกาย และทางใจให้
สมบูรณ์ เป็นรากฐานชีวิตที่เข้มแข็ง ึึ่งในช่วงวัยดังกล่าวฯ อาจไม่คิดอะไรเลย เรียกว่าไม่รู้เลยก็ว่าได้ แต่ความรู้ที่ไม่
เคยรู้อีกในอนาคต ก็ต้องเรียนรู้อีกต่อไป เป็นเรื่องของการเรียนรู้ตลอดชีวิต อาจเป็นเพราะตัวเราเองเป็นผู้ใหญ่มาก
ขึ้น มีความคิดอ่านมากขึ้นหรือที่เรียกว่า "มีประสบการณ์มากขึ้น" นั่นเอง แต่สิ่งหนึ่งที่เกิดขึ้นในตัวของคนยุคใหม่ 
ส าหรับการใช้ชีวิตท่ามกลางสื่อดิจิตอล ในระยะที่ผ่านมานั้น ท าให้คนยุคใหม่มองโลกในทางที่ดีเสมอต่อการ
ด ารงชีวิต และการท างาน เรียกง่าย ๆ ว่า "มองโลกในแง่บวก" มองทุกๆ คน เป็นคนดี เป็นมิตรที่ดีเสมอ การน า
หลักธรรม และค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้า มาปรับใช้กับชีวิตประจ าวันของคนยุคใหม่กับครอบครัว กับคนรอบข้าง 
และเพื่อนร่วมงาน เพราะในความเป็นจริงของแล้วมีความคิดเห็นว่า "สังคมที่เราอยู่วุ่นวายกันในทุกวันนี้ ก็เป็นเพราะ
เรื่องการไม่ได้น าหลักธรรม ค าสั่งสอนมาปฏิบัตินั่นเอง" บางคนก็หลงลืมไปว่า หลักธรรมนั้นสามารถน ามาปรับ และ
ประยุกต์ใช้ได้กับการด าเนินชีวิตของตัวเราเองได้ เพียงแต่ไม่ท ากันเท่านั้นเอง บางครั้ง บางคน รู้กระทั่งรู้ แต่ก็ไม่ท า 
จึงท าให้เกิดความวุ่นวายขึ้น 
 เมื่อคนยุคใหม่ได้น าหลักธรรมมาปรับใช้กับชีวิตของเราได้แล้ว สิ่งที่เกิดขึ้นในใจของตัวเรา น่ันคือ "การเห็น
แจ้ง การเห็นความจริง" เห็นเรื่อง "สูงสุดคืนสู่สามัญ” เป็นสัจธรรมของชีวิตคนจริงๆ ที่สอดคล้องกับท่านพุทธทาส
เขียนว่า โบราณพูดว่า “สู้กับเสือเสียดีกว่าไปเถียงกับคนโง่” สู้กับเสือยังล าบากยากใจน้อยกว่า ไปสู้กับคนโง่ แต่เราก็
ยังต้องอยู่ร่วมโลกกับคนโง่ แล้วท าอย่างไร ก็ต้องอดทนต่อการกระท าของคนโง่อยู่ร่วมโลกกัน" (พุทธทาสภิกขุ, 
2541) ไม่ว่าเรื่องอะไรก็ตาม เช่น เรื่องการที่ตัวเรามาจาก ณ จุดเริ่มต้น เมื่อขึ้นมายังต าแหน่งที่สูงสุด สักวันหนึ่งเรา
ก็ต้องกลับไปยังจุดเริ่มต้น คือ ออกจากงานหรือเกษียณอายุราชการ หรือการที่เราได้รับมอบหมาย ให้ด ารงต าแหน่ง
ใดต าแหน่งหนึ่ง เมื่อถึงเวลาหนึ่ง ตัวเราก็กลับไปยังต าแหน่งเดิมที่ได้จากมาฯลฯ เป็นแบบนี้ครั้งแล้วครั้งเล่า มันผ่าน
ไปกับกาลเวลา ึึ่งเป็นเรื่องของ "สัจธรรมความจริง" นั่นเอง ส าหรับค าว่า "สูงสุดคืนสู่สามัญ" ว่าแต่ว่า " ใครจะน า
หลักธรรมไปปฏิบัติ ได้มากกว่ากัน โดยจะท าให้สังคมท่ามกลางสื่อดิจิตอลวุ่นวายได้น้อยลง 
 
สัจธรรมค ำสอนที ส ำคัญของพุทธศำสนำเป็นอย่ำงไร ?   
 คนเรามักจะพูดถึงค าว่า “กรรม” (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2543) อยู่เสมอส่วนมากมักจะพูดถึง
ในทางไม่ดี เช่น เคราะห์กรรม สุดแต่บุญกรรม และมักจะยอมรับ และเข้าใจกันเรื่องกรรม จนพูดกั นเสมอว่า ท า
ความดีได้ดี ท าช่ัวได้ช่ัว ไม่มีศาสนาใด ให้ความส าคัญเรื่องกรรม มากเท่า   ศาสนาพุทธ เป็นหัวใจของ  สัจธรรมข้อ
หนึ่ง แม้ว่าความเชื่อเรื่องกรรมนี้มีอยู่ ในลัทธิศาสนาอื่นก่อนพุทธศาสนา เช่น พราหมณ์หรือฮินดู แต่ความหมายและ
รายละเอียดแตกต่างกัน พระพุทธองค์ตรัส (ม.อุ. 14/289/349-350) กล่าวไว้ว่า “สัตว์ทั้งหลายมีกรรมเป็นของ
ตนเอง รับมรดกหรือผลแห่งกรรมนั้น มีกรรมเป็นก าเนิด มีกรรมเป็นพวกพ้องเผ่าพันธุ์ มีกรรมเป็นที่อาศัย ท ากรรม
ใดไว้ย่อมได้รับผลอันนั้น ไม่ว่าดีว่าชั่ว จักต้องได้ผลแห่งกรรมนั้นแน่นอน” 
 กรรมไม่ได้หมายถึง การกระท า เพียงเท่านั้นแต่จะต้องมี เจตนา ของการกระท านั้นด้วยจึงจะครบ
ความหมายของกรรมในพุทธศาสนา ถ้าไม่มีเจตนาไม่เรียกว่า “กรรม” ตามที่พระพุทธองค์ได้ตรัสว่า (องฺ.ฉกฺก. 
38/194/473) “ดูกรภิกษุท้ังหลาย เราขอบอกว่าเจตนาคือกรรม เมื่อมีเจตนาแล้ว คนเราก็ลงมือกระท าการด้วยกาย
ด้วยวาจาและด้วยใจ” เรื่องกรรมนี้มีความละเอียดลึกึึ้ง เพราะยังได้แบ่งตามทางที่กระท าได้ 3 ทาง คือ 1) 
กายกรรม ได้แก่ การกระท าทางกาย 2) วจีกรรม ได้แก่ กระท าทางพูดจา และ 3) มโนกรรม คือกรรมที่เกิดจาก
ความคิด นอกจากการแบ่งกรรมตามวิธีของการกระท าแล้ว แต่แบ่งตามประเภทหรือผลของกรรมได้แก่ กรรมดี 
(กุศลกรรม) และกรรมชั่ว (อกุศลกรรม) เมื่อมีการกระท าก็จะท าให้เกิด ผล ที่เรียก “วิบากกรรม” หรือบางคนเรียก
สั้นๆ ว่า วิบาก เช่นเดียวกับการหว่านเมล็ดพืชย่อมได้ผลตามพืชที่หว่านเป็นกระบวนการต่อเนื่อง เป็นเหตุและผล 
ึึ่งไม่ใช่เกิดจากพระผู้เป็นเจ้า หรือพระพรหมเป็นผู้ก าหนด อย่างที่นิยมเรียกว่า พรหมลิขิต แต่ศาสนาพุทธ ถือว่า 
ตนลิขิต หรือ เราลิขิต หรืออาจเรียกว่า กรรมลิขิต เหตุที่ท าให้คนไม่ค่อยกลัวในการท ากรรมชั่ว ก็เพราะผลของกรรม



วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที ่8 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน)      11 
 

อันนั้น บางอันไม่ได้เกิดทันทีที่กระท า หรืออาจเห็นผลไม่ทันในชาตินี้ หรือบางทีผลของกรรมเกิดขึ้น เจ้าตัวไม่รู้
หรือไม่สามารถเอาไปเกี่ยวเนื่องกับกรรมที่ท าไป ึึ่งการท ากรรมและเกิดวิบากน้ี ตรงกับหลักทางวิทยาศาสตร์ที่เรารู้
ในปัจจุบัน คือ Action คือ การกระท าใดๆ ท าให้เกิด Reaction คือ ปฏิกิริยาตอบโต้ในรูปแบบต่างๆ เพียงแต่ทาง
พุทธศาสนาลึกึึ้ง มากกว่าทางวิทยาศาสตร์เท่านั้น  
 กรรมนี้เป็นสิ่งเฉพาะตน ทางพุทธศาสนาถือว่า จะท าแทนกันหรือรับกรรมแทนกันไม่ได้ ถ้าท าบาปจะให้
พระถ่ายบาปให้ก็ไม่ได้ แต่ในทางพุทธศาสนาให้มีการอโหสิกรรมกันได้ ระหว่างผู้ท ากรรมไว้ต่อกันเท่านั้น แต่จะต้อง
เป็นการตกลงกันทั้งสองฝ่าย เราได้รับการสอนให้สวดมนต์ และแผ่เมตตาแก่สัตว์โลก และเจ้ากรรมนายเวรทั้งหลาย 
ขออโหสิกรรมให้แก่ผู้ท ากรรมต่อเรา และขอให้ผู้ที่เราก่อกรรมไว้ได้อโหสิกรรมต่อเรา ึึ่งจะเป็นการตัดบ่วงกรรม คือ
ให้ผลของกรรมยุติลง มิฉะนั้นกรรมนั้นจะหมุนเวียนกันต่อไปไม่รู้จบ แต่ยังมีกรรมบางชนิด ที่จะยกโทษหรือ
อโหสิกรรมกันไม่ได้ที่เรียกว่า “อนันตริยกรรม” ึึ่งเป็นกรรมที่รุนแรงที่สุดได้แก่ การฆ่าบิดามารดา ฆ่าพระอรหันต์ 
ท าร้ายต่อพระพุทธองค์จนห้อพระโลหิต และยุแยงสงฆ์ให้แตกกัน ึึ่งในยุคปัจจุบันและอนาคตจะต้องระวั งข้อ
สุดท้ายนี้ให้มากที่สุด เพราะมีความโน้มเอียงให้เกิดได้เสมอ ไม่ว่าจะเกิดจากเจตนาหรือความรู้เท่าไม่ถึงการณ์ก็ตาม 
 “ท ากรรมดีไม่ได้ผลดี” เพราะตนเองได้พยายามท าดีแล้ว แต่กลับเป็นทุกข์ไม่ได้รับความสุขหรือได้สิ่งที่
ต้องการ คนบางคนพูดว่า ท าดีได้ดีมีที่ไหน ที่เป็นเช่นนี้ เพราะไม่เข้าใจสัจธรรมของการเวียนว่ายตายเกิดว่า ชีวิตของ
เราในปัจจุบันนี้ เป็นเพียงจุดเล็กๆ จุดเดียว ในระยะทางอันยาวไกล กรรมดีกรรมช่ัวที่ท าไว้ แต่ละชาติแต่ละภพ มี
การสะสมเก็บไว้ เพื่อเกิดผลในภายหน้าไม่มีที่สิ้นสุด และจะไม่มีการหักกลบลบหนี้กัน ระหว่างกรรมดีและกรรมช่ัวที่
ท า ดังนั้น สิ่งที่ตัวท าดีไว้ยังไม่ออกผลแต่กรรมช่ัวนี้ท ามาก่อนที่ได้มาแสดงผลแล้ว จึงท าให้ ท าดีได้ช่ัว จึงเกิดค าพูด
ที่ว่า ท าช่ัวได้ดีมีถมไป ึึ่งเป็นสิ่งที่เรารู้เห็นกันอยู่ ท้ังนี้ไม่ใช่เพราะท าช่ัวแล้วได้ดี แต่เป็นเพราะกรรมดีเก่ายังให้ผลอยู่ 
แต่จะไม่เป็นเช่นนี้ตลอดไป กรรมมีความยุติธรรมเสมอ เพียงแต่จะต้องรอเวลาและดูผลรวม ทางศาสนาสอนไว้ว่า 
)อภิ .วิ .53/048/430-9(  การท าดีแล้วจะได้ดีตอบนั้น จะต้องพร้อมด้วยสมบัติ 4 ประการ คือ สมบัติ หมายถึง ข้อดี 
ความเพียบพร้อม ความสมบูรณ์แห่งองค์ประกอบต่างๆ ึึ่งอ านวยแก่การให้ผลของกรรมดี และไม่เปิดช่องให้กรรม
ช่ัวแสดงผล หรือส่วนประกอบอ านวยช่วยเสริมกรรมดี ประกอบด้วย 1) คติสมบัติ หมายถึง สมบัติแห่งคติ หรือถึง
พร้อมด้วยคติ 2) อุปธิสมบัติ หมายถึง สมบัติแห่งร่างกาย ถึงพร้อมด้วยรูปกาย 3) กายสมบัติ หมายถึง สมบัติแห่ง
กาล ถึงพร้อมด้วยกาล และ 4) ปโยคสมบัติ หมายถึง สมบัติแห่งการประกอบ ถึงพร้อมด้วยการประกอบความเพียร 
ดังนั้น ผู้ที่รู้สึกว่าตนเองท าดีไม่ได้ดี ก็พึงพิจารณาว่า ตนเองมีสมบัติทั้ง 4 นี้พร้อมแล้วหรือไม่ แต่ในทางกลับกัน วิบัติ 
4 หมายถึงข้อเสีย,  จุดอ่อน,  ความบกพร่องแห่งองค์ประกอบต่างๆ ึึ่งไม่อ านวยแก่การให้ผลดีของกรรมดี แต่เปิด
ช่องให้กรรมช่ัวแสดงผล หรือส่วนประกอบบกพร่อง เปิดช่องให้กรรมช่ัว ประกอบด้วย 1) คติวิบัติ หมายถึง วิบัติ
แห่งคติ,  คติเสีย 2) อุปธิวิบัติ หมายถึง วิบัติแห่งร่างกาย,  รูปกายเสีย  )3) กาลวิบัติ หมายถึง วิบัติแห่งกาล กาลเสีย 
และ)4) ปโยควิบัติ หมายถึง วิบัติแห่งการประกอบกิจการเสีย วิบัติ 4 นี้ เป็นสิ่งที่จะต้องน ามาประกอบการพิจารณา
ในเรื่องการให้ผลของกรรม เพราะการปรากฏของวิบากกรรม นอกจากอาศัยเหตุหรือกรรมแล้ว ยังต้องอาศัยฐานคือ 
คติ อุปธิ กาละ และปโยคะ เป็นปัจจัยประกอบด้วย โดยเฉพาะกาลสมบัติ เรื่องของกรรมเป็นเรื่องใหญ่แต่
ละเอียดอ่อน หลักธรรม 84,000 พระธรรมขันธ์นั้น ส่วนใหญ่เป็นเรื่องเกี่ยวกับกรรม เพราะเป็นสิ่งที่เกี่ยวกับคนส่วน
ใหญ่ กรรมแรกท่ีท าให้คนตายแล้วเกิดเรียกว่า “ชนกกรรม” ึึ่งเป็นตัวจ าแนกให้เกิดในภพภูมิต่างๆ กัน และถ้าเกิด
เป็นคน ชนกกรรมจะเป็นตัวน าให้คนเกิดแตกต่างกัน ส าหรับกรรมที่จะมีผลต่อชีวิตข้างหน้านั้น แยกได้สุดแต่ชนิด
ของกรรม คือ “ครุกรรม” หรือกรรมหนัก มีอ านาจเหนือกรรมใดๆ ทั้งสิ้นมีทั้งฝ่ายช่ัวอย่างหนัก ฝ่ายดี เช่น การท า
กุศลบารมี การท าฌาน ึึ่งจะน าไปเกิดสูงแน่นอน ส่วนกรรมฝ่ายช่ัวอย่างหนัก ได้แก่ การท าร้ายอรหันต์ การฆ่าพ่อ
แม่ และสังฆเภท หรือยุแยงสงฆ์ให้แตกกัน มีแต่ตกนรกอย่างเดียว รองลงมาคือ “อาสันนกรรม” หรือกรรมที่ท าใกล้
ตายจะมีผลต่อการเกิดในชาติหน้า ทุกศาสนาจึงให้นึกถึงคุณพระคุณเจ้า ฟังพระสวดมนต์ในเวลาจะสิ้นใจ เป็นต้น 
 แต่ทั้งนี้ก็สุดแต่จิตขณะดับ ยึดกับสิ่งนี้อยู่หรือไม่ ถ้าอยู่ได้ก็ได้ไปดี ต่อจากนั้นคือ “อาจิณณกรรม” คือ 
กรรมที่กระท าสม่ าเสมอ ถึงแม้มีน้ าหนักมาก แต่มีอิทธิพลต่ ากว่า ในการสร้างภพใหม่ ึึ่งมีทั้งกรรมดีและกรรมช่ัว 
เช่น คนฆ่าสัตว์ตัดชีวิตอยู่ทุกวัน แล้วเวลาอาสัณณกรรม จะให้นึกถึงพระคงเป็นไปได้ยาก คงจะต้องนึกถึงสิ่งที่ท า



12    วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 8 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน)   

 
เสมอ และกรรมที่มีผลน้อยที่สุด คือ “กตัตตากรรม” คือ กรรมเล็กน้อย ดังนั้นในเวลาที่คนจะสิ้นลม จึงมี
ความส าคัญ ต้องท าจิตให้กุศลเข้ามาหา นึกถึงแต่สิ่งดีๆ ที่เป็นกุศล เพื่อให้เป็นชนกกรรมน าไปสร้างภพสร้างชาติที่ดี
ต่อไป เคยมีผู้สงสัยว่า แก้กรรมได้หรือไม่ เพราะมีคนไปท าพิธีแก้กรรมกัน ค าตอบคงจะมีทั้งได้และไม่ได้ ที่ไม่ได้ คือ
อนันตริยกรรมดังกล่าวแล้วอย่างหนึ่ง และคู่กรรมเขาไม่อโหสิกรรมให้อีกอย่างหนึ่ง แก้อย่างไรก็ไม่ได้ อย่ างไรก็ดี 
เนื่องจากเราไม่รู้ว่า เคยท าบาปท ากรรมอะไรบ้าง ดังนั้น ตั้งใจแต่ท ากรรมดี และเวลาท าบุญกุศลครั้งใด ก็ได้ตั้งจิตแผ่
กุศลนั้น ให้เจ้ากรรมนายเวรทั้งหลายและสัตว์ทั้งหลาย โดยไม่มีประมาณให้เขา ส่วนเขาจะอโหสิกรรมให้ หรือไม่ก็
เป็นเรื่องของวิบากที่เราต้องรับอยู่แล้ว 
 สัจธรรมที่เกี่ยวกับชีวิตคน “กิเลส” (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2538) เป็นสิ่งที่ส าคัญที่สุดข้อหนึ่ง คน
ทั่วไปพูดถึงค าว่ากิเลสเสมอ แต่มักจะเข้าใจไม่ถ่องแท้ ถึงความหมายของ “กิเลส” ส่วนใหญ่เข้าใจว่า เป็นสิ่งไม่ดี ค า
ว่ากิเลสทางพุทธศาสนา มีความกว้างขวางลึกึึ้ง และถือว่า มีความส าคัญใหญ่หลวงต่อการด ารงชีวิตของคน จึงควร
ท าความเข้าใจให้ดี ได้มีผู้จ าแนกกิเลสออกได้ถึง 1,500 อย่าง และตามกิเลสวัตถุ 18 คือ 1) โลภะ 2) โทสะ 5) โมหะ 
4) มานะ 3) ทิฏฐิ 6) วิจิกิจฉา 7) ถีนะ 0) อุทธัจจะ 9) อหิริกะ และ 18) อโนตตัปปะ แต่เมื่อรวบรวมเข้าเป็นกลุ่ม
แล้วย่อได้เพียง 3 อย่าง คือ 1) โลภะ 2) โทษะ 5) โมหะ 4) มานะ และ 3) ทิฏฐิ แต่ที่คนทั่วๆ ไปพูดถึงเพียง 5 ข้อ
แรก คือ โลภ โกรธ และหลง 
 ในทางศาสนา “กิเลส” หมายถึง เครื่องเศร้าหมอง อันประกอบด้วย ตัณหา อุปาทาน และ อวิชา ึึ่งเป็น
หัวข้อส าคัญ ในหลักธรรมที่ส าคัญ คือ ปฏิจจสมุปบาท อันประกอบด้วย ธรรม 12 ประการ คือ “อวิชชา สังขาร 
วิญญาณ นามรูป สฬายตนะ ผัสสะ เวทนา ตัณหา อุปาทาน ภพ ชาติ ชรามรณะ” ส่วนกิเลส ตัณหา อุปาทาน สาม
อย่างนี้เป็นอกุศลธรรม ึึ่งพระพุทธองค์ทรงตรัสรู้เกี่ยวกับเหตุ และหนทางที่จะพ้นทุกข์ อันเป็นเรื่องใหญ่ คือตัณหา 
เป็นค าที่ฟังดูไม่ดี และเอียงไปทางด้านเกี่ยวกับทางเพศ เช่น ตัณหากลับ หรือมากตัณหา แต่ความหมายทางศาสนา
กว้างขวางกว่านี้มาก หมายถึง ความทะยานอยากได้ในสิ่งที่เกินกว่าธรรมชาติ  
 ในสังคมปัจจุบัน มีปัจจัยส่งเสริมให้คนมีตัณหามากขึ้น กว่าเมื่อหลายสิบปีก่อน ึึ่งคนส่วนใหญ่ ยังอยู่
ใกล้ชิดกับธรรมชาติ และไม่มีข่าวสารทางโลกเข้ามาโน้มน ามากนัก ไม่มีโทรทัศน์ ไม่มีอินเตอร์เน็ต ไม่มีสื่อดิจิทัล เป็น
ต้น ดังนั้นความทะยานอยากได้สิ่งต่างๆ จึงมีไม่มาก แต่ในปัจจุบันไม่ว่าจะอยู่ในมุมไหนของประเทศ โทรทัศน์ 
คอมพิวเตอร์ วิทยุ หนังสือพิมพ์ โทรศัพท์มือถือ สื่อสังคมออนไลน์ เป็นต้น ต่างก็ติดตามไปถึง เรียกว่า อยู่ในโลกของ
ข่าวสารข้อมูลไร้พรมแดน คนอยู่ชนบทดูโทรทัศน์ เห็นนางเอกบ้านสวยในละครก็อยากมี เบื่อบ้านหลังคามุงแฝกหรือ
มุงสังกะสี เห็นพระเอกมีรถยนต์หรูหราก็อยากได้ ทั้งๆ ที่เงินจะึื้อจักรยานยนต์ก็ยังไม่มี คนในเมืองก็อยากได้สิ่งที่
ตนเองยังไม่มี ดังน้ันความเจริญของโลก เป็นเหตุกระตุ้นให้คนเกิดตัณหามากขึ้น สอดคล้องกับ (ธงชัย ประดับชนานุ
รัตน,์ พระธรรมยากอบ, 1:14) กล่าวว่า “แต่ความอยากนี้ก็มีความอิ่มเป็นขอบเขต แต่คนเรามักไม่หยุดอยู่แค่ความ
อิ่ม เรามักจะมีความอยากเกินขอบเขต คือเกินความจ าเป็นส าหรับชีวิต เมื่อความอยากทะยานขึ้นเหนือขอบเขตของ
ความจ าเป็นเช่นนี้ ความอยากนั้นจึงกลายเป็นความโลภไป และเมื่อความอยากกลายเป็นความโลภไปแล้ว ความ
อยากน้ันก็มักจะชักน า ล่อลวง ให้บุคคลกระท าผิด แต่ว่าทุกคนก็ถูกล่อลวง เมื่อตัณหาของตัวชักน าตนให้กระท าผิด 
แล้วตัณหา ก็กระท าตามความผิดไม่ได้อยู่ที่ตัณหา ความผิดอยู่ที่การกระท าตามตัณหาที่เกินขอบเขตนั้นต่างหาก” 
 ตัณหานี้ แต่ละคนมีไม่เท่าเทียมกัน และเกิดขึ้นตามช่วงต่างๆ ของชีวิต ได้แก่ ตัณหาที่มีมาตั้งแต่เกิด ติดมา
กับปฏิสนธิวิญญาณ รู้จักหิว อยากดื่ม อยากกิน สิ่งที่ชอบ เมื่อคนเจริญเติบโตขึ้นได้รู้เห็นกับสิ่งเร้าต่างๆ ได้แก่ รูป 
รส กลิ่น เสียง ท าให้เกิดตัณหามากขึ้น แต่ละคนมีมากน้อยไม่เท่ากัน ถ้าผู้ใดยังคุมตัณหาให้อยู่ในความพอดี ก็จะไม่
เป็นปัญหา ไม่เป็นทุกข์ แต่ถ้าระงับไม่ได้ก็จะท าให้เกิดความผิดต่างๆ โดยเฉพาะอย่างยิ่งการผิดศีลข้อต่างๆ ท าให้เกิด
การปฏิบัติในทางมิชอบท้ัง กาย วาจา และใจ ถึงแม้ตัณหาเป็นธรรมชาติฝ่ายอกุศล แต่เมื่อมองอีกมุมหนึ่ง ตัณหาก็มี
ส่วนดี และเป็นธรรมชาติของมนุษย์ทุกคนที่จะต้องมี จะตัดออกไปไม่ได้ (นอกจากอริยบุคคล) จึงไม่ใช่สิ่งเลวร้าย
เสมอไป เพราะตัณหาที่อยากท าดีก็มีมาก และเป็นสิ่งที่ท าให้เกิดความเจริญ ก้าวหน้าของตนเองและสังคม แม้แต่
ผู้รักษาศีล ท าบุญ ท าทาน ภาวนา ก็เพื่อหวังผลในชาติหน้า หรือหวังนิพพาน ึึ่งนับเป็นตัณหาอย่างหนึ่ง 
ความส าคัญของการด ารงตนของมนุษย์ก็คือ การคุมระดับตัณหาให้อยู่ในความพอดี ตัณหามีตัวเร้าอยู่ 6 ประการ คือ 



วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที ่8 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน)      13 
 

ความอยากเกี่ยวกับ รูป (รูปตัณหา) รส (รสตัณหา) กลิ่น (คันธตัณหา) เสียง (สัททตัณหา) สัมผัส (โผฏฐัพพตัณหา) 
และความอยากเสพอารมณ์ (ธัมมตัณหา) จึงเรียกตัณหา 6 และแต่ละอย่างสามารถแยกออกไปอีก 5 อาการ คือ  
1) กามตัณหา คือ ความทะยานอยากได้ของตัณหา 2) ภวตัณหา คือ ความทะยานอยากเป็น อยากมี หรืออยากให้
อยู่ และ 5) วิภวตัณหา คือ ความทะยานอยากไม่ให้เป็น ไม่ให้อยู่ หรือให้พ้นไป ของสิ่งที่สมควรจะเป็น ในความเป็น
จริงลักษณะของตัณหาทั้ง 5 ประการนี้ ไม่ได้เกิดตามล าพัง แต่เกิดต่อเนื่องกัน  
 “ท าไมพุทธศาสนาไม่เน้นเรื่องความสุขที่ทุกคนต้องการ” ความสุขเป็นสิ่งที่ปรารถนาของมวลมนุษย์ ทุก
คนอยากมีอยากได้ อยากยึดรักษาไว้ให้นานท่ีสุด หรือตลอดกาล ศาสนาต่างๆ จึงเน้นถึงเรื่องความสุข บางศาสนามี
พิธีกรรม ที่ชักน าให้เกิดความสุข เช่น การร้องเพลงในโบสถ์ มีการสวดอ้อนวอนขอสิ่งที่ต้องการ การฉลองวาระ
ส าคัญต่างๆ ด้วยพิธีท่ีมีความสุข เช่น การให้ของขวัญแก่กัน เด็กๆ จะตั้งตารอวาระส าคัญทางศาสนา นับเป็นการชัก
จูงให้มีศรัทธาต่อศาสนาอย่างยิ่ง แต่เหตุใดในพุทธศาสนาไม่เน้นเรื่องความสุข  แม้ในวาระส าคัญทางศาสนาต่างๆ ก็
มุ่งในด้านให้เกิดความสงบมากกว่า เช่น การเวียนเทียน เข้าโบสถ์สวดมนต์ เพราะพุทธศาสนาถือว่า  “สุขเสมอด้วย
ความสงบไม่มี” บางคนไม่เข้าใจ ความสงบ ที่พระพุทธองค์หมายถึง คือ ความเงียบ ไม่วุ่นวาย ไปจนถึงนิพพาน ึึ่ง
บางคนพบเข้ากลับมีทุกข์ เพราะอยากสนุกสนาน ความสงบ ที่พระองค์ หมายถึงในด้านธรรมะ ไม่ใช่ทางโลก 
หมายถึงสงบจากจิตที่เป็นสมาธิ  ไม่สอดส่ายไปข้างนอก ไม่โลภ ไม่โกรธ ไม่หลง ไม่ติดกิเลส ความสุขท่ีเกิดจากสมาธิ 
จะเหนือกว่าความสุขทางโลก เพราะทนทานต่อการเปลี่ยนแปลงของภาวะแวดล้อม พุทธศาสนามิได้ปฏิเสธความสุข 
เพียงแค่ช้ีให้เห็นว่า ความสุขไม่จีรัง แนะน าไม่ให้คนติดยึดกับความสุข ึึ่งมีความไม่แน่นอน ไม่ยั่งยืน เป็นอนิจจัง ไม่
ช้าเมื่อความสุขหายไป ก็จะเกิดความทุกข์ความผิดหวัง ท าให้คนอาจท าอะไรไม่ถูกต้อง บางคนถึงกับฆ่าตัวตาย แต่
ถ้าคนใดมองทุกข์เป็นหลัก เมื่อพบความสุข ก็จะนึกรู้อยู่ว่าไม่ยั่งยืน เมื่อเกิดปัญหาหมดความสุข จะสามารถทนรับ
ความทุกข์ได้ดีกว่าผู้ที่ยึดความสุขเป็นสรณะ  
 พุทธศาสนาได้อธิบายถึง กลไกการเกิดความสุขว่า เกิดจากสิ่งเร้าจากภายนอก มากระทบ ตา หู จมูก ลิ้น 
กาย โดยมีใจเป็นตัวรับ โดยมีการปรุงแต่งที่เรียกว่า สังขาร ออกมาเป็นความทุกข์ ความสุข หรืออารมณ์เฉยๆ (ไม่
ทุกข์ไม่สุข) จะเห็นได้ว่าสิ่งเร้าอย่างเดียวกัน อาจท าให้เกิดผลต่างกัน เช่น การฟังเพลงๆ หนึ่ง ในบางอารมณ์จะฟังว่า
เพราะ เกิดความสุข แต่ในบางอารมณ์เพลงเดียวกันนี้กลับรู้สึกว่า หนวกหูร าคาญเกิดความทุกข์ ถ้าเราพิจารณาให้ดี
จะเห็นว่า สุขและทุกข์อยู่ติดกันจนแยกไม่ออก ทางธรรมระบุว่า ถ้าไม่วางสุขก็ไม่พ้นทุกข์ ถ้าวางสุขทุกข์ไม่ต้องวางก็
หายเอง สุขอาจเปลี่ยนเป็นทุกข์ได้ในพริบตา แต่จากทุกข์เป็นสุขเกิดช้ามาก ถ้าเปรียบสุขเป็นสีขาว ทุกข์เป็นสีด า 
เอาสีด าขาวผสมลงไป ตามสัดส่วนของประสบการณ์ของชีวิตจริง ผลคงออกมาเป็นด ามาก หรือด าน้อยเท่านั้นไม่มี
ขาวเหลืออยู่ ศาสนาจึงเรียก สุขทุกข์ และไม่สุขไม่ทุกข์นี้ว่า “เวทนา” ได้แก่ สุขเวทนา ทุกข์เวทนา และอทุกข์สุข
เวทนา ึึ่งค าว่า เวทนาตามตัวแปลว่า ความโง่ ความน่าสงสาร ความไม่รู้แจ้ง (อวิชชา) ึึ่งเป็นปัจจัยต่อเนื่องให้เกิด
ตัณหา และอุปาทาน พระพุทธศาสนาจึงไม่ได้เน้นเรื่องความสุข ด้วยเหตุดังข้างต้นนี้ ไม่สอนให้คนติดอยู่กับความสุข 
ึึ่งไม่ยั่งยืน เพราะขึ้นอยู่กับการปรุงแต่ง อย่าดิ้นรนแสวงหาสุข จนเป็นทุกข์ อย่ายึดถือไว้จนเป็นทุกข์ ถ้าปรับใจ
ตนเองได้อย่างน้ี คงจะอยู่ในโลกนี้ โดยมีสุขพอประมาณและมีทุกข์แต่พอควร 
 นอกจากความสุขทางโลกที่เรียกว่า โลกียสุข ของคนทั่วไปแล้ว ทางพุทธศาสนาจะเน้นถึงความสุขที่เกิด
จากการปฏิบัติภาวนา เพราะเป็นความสุขที่เป็นประโยชน์ และยั่งยืนกว่า ไม่ได้มีการปรุงแต่งด้วยสังขาร ไม่ได้เป็น
เวทนา คือ ความสุขท่ีเกิดจากการปฏิบัติสมาธิ  เมื่อเป็นอัปปนาสมาธิ จิตเข้าสู่ปฐมฌาน (ขั้นที่ 1) จะเกิดความรู้สึก
วิตกวิจาร ปีติ-สุขท่ีเกิดจากสมาธิ ึึ่งเมื่อถึงทุติยฌาน (ขั้น 2) วิตกวิจารดับไป แต่ยังมีปิติสุขอยู่ เมื่อเข้าตติยฌาน (ขั้น 
5) ปิติจึงดับ เหลือแต่สุข เมื่อถึงจตุตถฌาน (ขั้น 4) สุขจึงดับ เหลือแต่เอกัคคตา และอุเบกขา ดังนั้นผู้ที่แสวงหา
ความสุขท่ีแท้จริง พึงได้จากการปฏิบัติสมาธิเท่านั้น นักปฏิบัติจ านวนไม่น้อย ติดอยู่กับสุขนี้ ึึ่งยังถือเป็นสุขทางโลก 
(โลกียสุข) อยู่ ถึงแม้ว่าสูงกว่าความสุขทางโลกท่ัวๆ จนถึงจุดสูงสุดที่ว่า ความสุขเสมอด้วยความสงบไม่มี ึึ่งหมายถึง 
สุขจากนิพพาน พระพุทธองค์ ได้เทศนาสอนให้ พระอานนท์ ตามความดังนี้ “บุคคลผู้ปรารถนาความสุขในภพนี้ 
และภพหน้าแล้ว จงรักษาใจให้ได้รับความสุข ส่วนตัวตน ร่างกายภายนอกไม่ส าคัญ เมื่อตายแล้วก็ทิ้งอยู่เหนือ
แผ่นดิน หาประโยชน์มิได้ ส่วนใจนั้น ติดตามตนไปในอนาคตเบื้องหน้า” (วศิน อินทสระ, 2545) 



14    วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 8 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน)   

 
  “ท าไมพุทธศาสนาเน้นเรื่องทุกข์” เรื่องของทุกข์ คือองค์ประธานของพุทธศาสนา สิ่งท่ีพระพุทธองค์ตรัสรู้ 
และน ามาสั่งสอน คือให้ปวงมนุษย์ปฏิบัติ เพื่อการพ้นทุกข์ ตัวอย่างเช่นในวิชาชีพแพทย์ จะเห็นได้จริงในสัจธรรม
เรื่องทุกข์ได้ดีกว่าคนอ่ืน เพราะท างานเกี่ยวกับผู้ที่มีทุกข์ท้ังสิ้นในรูปแบบต่างๆ กัน ความรุนแรงต่างกัน มีเหตุหรือจุด
เร้าต่างกัน ผลของทุกข์ต่างกัน แต่ก็เป็นทุกข์ทั้งสิ้น แต่ทุกข์ในความหมายของศาสนา เป็นทุกข์ที่ลึกึึ้ง ตาม
หลักปฏิจจสมุปบาท ท่านพุทธทาสภิกขุเปรียบเทียบเหมือนชาวนา ท างานตากแดดแล้วร้อนก็เป็นทุกข์ธรรมดา แต่
ถ้าร้อนแล้วคิดน้อยใจว่าเป็นชาวนา เป็นเวรเป็นกรรมอย่างน้ี จึงเป็นทุกข์ตามปฏิจจสมุปบาท ึึ่งพุทธทาสภิกขุ กล่าว
ไว้ใน (โรงมหรสพทางวิญญาณ)  ตามตัวอย่างที่ว่า “ในการเป็นอยู่ ทุกวันๆ ของคนเรา มีปฏิจจสมุปบาท อย่างไร 
เด็กเล็กๆ คนหนึ่ง ร้องไห้จ้า ขึ้นมา เพราะ ตุ๊กตาตกแตก พอเขาเห็น ตุ๊กตาตกแตกนี้  เรียกว่า ตากับรูป กระทบกัน 
เกิด จักษุวิญญาณ ขึ้นมา รู้ว่า ตุ๊กตาตกแตก ตามธรรมดา เด็กคนนี้ ประกอบด้วย อวิชชา เพราะว่า เขาไม่เคยรู้
ธรรมะ ไม่รู้อะไรเลย เมื่อตุ๊กตาตกแตก นั้น ใจของเขา ประกอบอยู่ด้วย อวิชชา อวิชชาจึงปรุงแต่ง ให้เกิด สังขาร คือ 
อ านาจชนิดหนึ่ง ที่จะท าให้ เกิดความคิด ความนึกอันหนึ่ง ที่จะเป็นวิญญาณ สิ่งที่เรียกว่า วิญญาณ ก็เห็นตุ๊กตา ตก
แตก แล้วรู้ว่า ตุ๊กตาตกแตก อันนี้ เป็น วิญญาณทางตา เพราะอาศัย ตาเห็น ตุ๊กตาตกแตก แล้วมีอวิชชา อยู่ใน
ขณะนั้น คือ ไม่มีสติ เพราะว่า ไม่มีความรู้ เรื่องธรรมะเลย จึงเรียกว่า ไม่มีสติ และมีอวิชชาอยู่ ฉะนั้น จึงเกิดอ านาจ 
ปรุงแต่งวิญญาณ ท่ีจะเห็นรูปนี้ ไปในทาง ที่จะ เป็นทุกข์ ความประจวบของ ตากับรูป คือ ตุ๊กตา กับวิญญาณ ที่รู้นี้
รวมกัน เรียกว่า ผัสสะ เดี๋ยวนี้ ผัสสะทางตา ได้เกิดขึ้นแก่เด็กคนนี้แล้ว จากผัสสะอันนี้ ถ้าจะพูดให้ละเอียดก็ว่า ได้
เกิด นามรูป คือ ร่างกาย และ ใจของเด็กคนน้ี ข้ึนมา ชนิดที่ พร้อมส าหรับ ท่ีจะเป็นทุกข์” (พุทธทาสภิกขุ, 2541) 
 นับแต่คนเกิดมาเรียกว่า ชาติ คือ การเกิดของขันธ์ 3 ได้แก่ รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ เมื่อมีชาติ
ที่แน่นอนเที่ยงแท้ คือ มีชราและมรณะ ตามภาษาชาวบ้านว่า เกิด-แก่-เจ็บ-ตาย ทั้งหมดนี้เป็นทุกข์ทั้งสิ้น ที่ต้องเกิด
แก่ทุกคน โดยไม่มีข้อหลีกเลี่ยง ได้แก่ การเสื่อมโทรมของขันธ์ 3 จนถึงแตกดับสิ้นสุดไป ชาติภพหนึ่งแล้วเริ่มต้นใหม่
ไม่รู้จบ ตามที่ท่านอธิบายละเอียดไว้ว่า “เกิด เป็นทุกข์ แก่ เป็นทุกข์ ตาย เป็นทุกข์ ไม่สบาย คับแค้นกายใจ เป็น
ทุกข์ ประจวบกับสิ่งท่ีไม่รักไม่ต้องการ เป็นทุกข์ พลัดพรากจากสิ่งที่รัก เป็นทุกข์ ความไม่สมหวัง เป็นทุกข์” 
 สัจธรรมที่พระพุทธองค์ ได้สอนไว้ท่ีส าคัญก็คือ ไตรลักษณ์ ได้แก่ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ึึ่งหมายความว่า 
ทุกสิ่งไม่เที่ยง ทุกสิ่งเป็นทุกข์ และทุกสิ่งไม่เป็นตัวตน ไม่เป็นของใคร ก็จะเห็นได้ว่าทุกข์ เป็นองค์ส าคัญในสัจธรรมนี้ 
ึึ่งเป็นความจริงตลอดกาล ึึ่งค าตอบนี้ คงชัดเจนพอที่เราจะเข้าใจได้ว่า เป็นเพราะเราไปยึดว่า เราเป็นเรา ึึ่งเป็น
ของยาก ท่ีเราจะเลิกยึดสิ่งนี้ได้ นอกจากจะเข้าใจ    สัจธรรมของอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา และพยายามปฏิบัติต่อเนื่อง 
จนกว่าสามารถหลุดพ้นได้ ตามความมุ่งหมายของพระพุทธองค์ ที่พยายามช้ีทางให้เรา  ขอให้สังเกตว่า หลักของ
อริยสัจ 4 กับหลักการทางวิทยาศาสตร์นั้นจะน ามาพูดคู่กันในเชิงว่า การใช้หลักเหตุผลเหมือนกันมากกว่า เพื่อหา
ค าตอบอย่างใดอย่างหนึ่งทางวิทยาศาสตร์ เกี่ยวกับปรากฏการณ์ใดๆ ก็ตาม คือ ต้องหาว่าอะไรเป็นเหตุ แก้ไขได้
อย่างไร และวิธีแก้ไขท าอย่างไร เห็นได้ว่า หลักธรรมของพุทธศาสนาเป็นวิทยาศาสตร์  ด้วยเหตุนี้พระพุทธองค์จึงได้
ทรงสอนเรื่อง อริยสัจ 4 คือ ทุกข์ สมุทัย (เหตุแห่งทุกข)์ นิโรธ (ความดับทุกข์) และมรรค (คือทางที่จะพ้นทุกข์) 
 “อริยสัจ 4 ส าคัญอย่างไร” อริยสัจ 4 เป็นแก่นของศาสนาพุทธ ที่ท าให้แตกต่างจากศาสนาอื่น ถ้ากล่าว 
โดยย่อมีเพียง 4 ค า คือ “ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค” ึึ่งเป็น 4 ค า ท่ีลึกึึ้งครอบคลุมค าสอนของพระพุทธองค์ เกือบ
ทั้งหมดที่เกี่ยวกับชีวิตเป็นข้อสรุปมาจาก ปฏิจจสมุปบาท ึึ่งเข้าใจยาก พระพุทธองค์มีวิธีสอนธรรมะได้หลายแบบ 
จึงได้สรุปง่ายๆ เพียง 4 ค า แต่ละค ามีความขยายออกไปอีกมาก และบางครั้งพระองค์ท่าน ก็สอนเรื่องไตรลักษณ์ 
คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ึึ่งก็เป็นหลักส าคัญของชีวิต ที่มีตัวทุกข์เป็นตัวร่วม 1) “ทุกข์” เป็นองค์ประธานของ
ศาสนาพุทธ ึึ่งบรรยายถึง ชีวิตของคน ึึ่งประกอบด้วย ขันธ์ 3 (คือ รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ) ึึ่งขันธ์ 3 
นี้เต็มไปด้วยความทุกข์ เกิดเป็นทุกข์ แก่เป็นทุกข์ เจ็บป่วยเป็นทุกข์ ตายเป็นทุกข์ ไม่สบายใจ โศกเศร้าเป็นทุกข์ พบ
สิ่งที่ไม่พอใจเป็นทุกข์ พลัดพรากจากสิ่งท่ีรักเป็นทุกข์ ไม่สมหวังเป็นทุกข์ จึงเห็นได้ว่าทุกข์ เป็นองค์ประธานของขันธ์ 
3 หรือชีวิตคน 2) “ทุกขสมุทัย” หรือเหตุแห่งทุกข์ ึึ่งตัวส าคัญได้แก่ ตัณหา ที่มีกามตัณหา ภวตัณหา วิภวตัณหา 
นอกจากน้ี ยังมีข้อท่ีเป็นเหตุแห่งทุกข์อีกมากมาย ได้แก่ อกุศลมูล  อกุศลกรรมบท 18 นิวรณ์ 3 มลทิน 9 อุปกิเลส 
18 ทุจริต 5 ทั้งสิ้นนี้ เป็นเหตุแห่งทุกข์ทั้งสิ้น 3) นิโรธ หมายถึง ความพ้นทุกข์ คือการต้องตัดตัณหา อุปาทาน 



วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที ่8 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน)      15 
 

อวิชชา และ4) มรรค คือ วิถีทางปฏิบัติให้พ้นทุกข์ หมายถึง ไม่กลับเวียนว่ายตายเกิดอีก คือนิพพาน ึึ่งมีอยู่ทาง
เดียวคือ มรรคมีองค์ 0 ไม่มีทางอื่นมากกว่าน้ี ได้แก่ 1) ความเห็นชอบ (สัมมาทิฎฐิ) 2) ด าริชอบ (สัมมาสังกัปปะ) 5) 
วาจาชอบ (สัมมาวาจา) 4) ปฏิบัติชอบ (สัมมากัมมันตะ) 3) เลี้ยงชีวิตชอบ (สัมมาอาชีวะ) 6) เพียรชอบ 
(สัมมาวายามะ) 7) ระลึกชอบ (สัมมาสติ) และ 0) ตั้งมั่นชอบ (สัมมาสมาธิ) เพราะย่อลงได้เพียง 5 ค าคือ ศีล (ข้อ 5-
3) สมาธิ (ข้อ 6-0) ปัญญา (ข้อ 1-2) แต่ความเป็นจริงยากเย็นมาก ที่จะปฏิบัติทุกข้ออย่างสม่ าเสมอ จนสามารถพ้น
ทุกข์ได้ พุทธองค์เอาความเห็นชอบ ด าริชอบ ึึ่งตรงกับปัญญาไว้ต้น เพราะเป็นความส าคัญที่สุด ที่จะท าให้คนมุ่งจะ
ปฏิบัติตามมรรคอื่นๆ เพื่อให้ทุกข์ จะต้องมี 2 ข้อนี้ก่อน ความจริงทั้ง 0 ข้อ มีความต่อเนื่องกันเป็นวงกลมไม่เป็น
เส้นตรง คือ ต้องมีปัญญาทางโลกก่อน จึงจะคิดถือศีล หรือปฏิบัติสมาธิ และเมื่อปฏิบัติแล้วถึงขั้น ตัวปัญญา จึงจะ
เกิดเป็นปัญญาทางธรรม 
  “ปฏิจจสมุปบาทคืออะไร” ผู้ที่เป็นชาวพุทธหลายคน อาจไม่เคยได้ยินค านี้ หรือเคยได้ยินแล้วเคยอ่าน
แล้ว แต่ก็ไม่เข้าใจ เนื่องจากปฏิจจสมุปบาท นี้คือ แก่นแท้ที่สุดของสิ่งที่พระพุทธเจ้าทรงตรัสรู้ ด้วยพระองค์เอง ึึ่ง
ต้องทรงใช้เวลานานถึง 6 ปี ปฏิบัติด้วยวิธีต่างๆ ด้วยพระองค์เอง รวมทั้งการทรมานพระวรกาย กว่าที่จะทรงเข้าใจ
ธรรมชาติของชีวิตทั้งหมด จนถึงทางแห่งการพ้นทุกข์ ไม่ต้องเวียนว่ายตายเกิด ทนทุกข์ทรมานอีกต่อไป จึงเรียกได้ว่า 
เป็นพระพุทธเจ้า เพราะได้ทรงตรัสรู้แจ้งด้วยพระองค์เอง เรื่องอริยสัจ 4 เป็นการสรุปใจความของปฏิจจสมุปบาท 
เพราะความจริงปฏิจจสมุปบาทก็คือค าอธิบายในเรื่องของชีวิต หรือธรรมชาติของชีวิตนั่นเอง ว่าทุกอย่างเป็นปัจจัย
ึึ่งกันและกัน เมื่อมีสิ่งหนึ่งจึงเกิดอีกสิ่งหนึ่ง เมื่อสิ่งหนึ่งเป็นเหตุก็ย่อมเกิดผล มีลักษณะเกิดดับเกิดดับ อยู่ตลอดเวลา
ตามหลักอนิจจัง ตามที่พระพุทธองค์ตรัสว่า (ขุ.อิติ. 25/258-9) “เมื่อสิ่งเหล่านี้มี สิ่งเหล่านั้นจึงมี เพราะสิ่งเหล่านี้
เกิด สิ่งเหล่านั้นจึงเกิด เมื่อสิ่งเหล่านี้ไม่มี สิ่งเหล่านั้นจึงไม่มี เพราะสิ่งเหล่านี้ดับ สิ่งเหล่านั้นจึงดับ” สรุป ความทุกข์
หรือปัญหาที่เกิดขึ้นกับมนุษย์ตามหลักปฏิจจสมุปบาท เกิดจากการกระท าเหตุ หรือปัจจัยที่ไม่เหมาะสม เช่น ความ
ไม่ดี ความประมาท ความเกียจคร้าน เป็นต้น  ผลก็เป็นความทุกข์  เช่น ความเดือดร้อน ความไม่เจริญก้าวหน้า 
ความวิบัติ เป็นต้น 
 การแก้ไขสภาวะทางจิตใจของคนเราได้อย่างไร ? ถ้าคนยุคใหม่การใช้ชีวิต ท่ีไม่รู้จักอดทนรอคอย หากการ
ใช้ชีวิตท่ามกลางสื่อดิจิตอล จะส่งผลต่ออารมณ์ พฤติกรรม และสมองของคนยุคใหม่ได้  เช่น  1) ขาดการควบคุม
อารมณ์ เพราะเมื่ออยากได้อะไรแล้วไม่ได้ในทันดี คนยุคใหม่จะอาละวาด ก้าวร้าว โวยวาย แสดงพฤติกรรมที่ไม่
เหมาะสม และมีปัญหาในการควบคุมอารมณ์ 2) ขี้หงุดหงิด เมื่อต้องรออะไรนานๆ หรืออาจไม่นานนัก แต่รู้สึกว่า
นาน เพราะไม่เคยต้องรอ ก็มักเกิดอาการกระวนกระวาย หงุดหงิดร าคาญใจ 3) ขาดความอดทน หนักไม่เอา เบาไม่สู้ 
ฯลฯ ึึ่งจะส่งผลต่อการเรียนและการท างานในอนาคต มีการเปลี่ยนงานบ่อย หรือท างานท่ีได้รับมอบหมายไม่ส าเร็จ 
4) ขาดสมาธิ เพราะไม่สามารถจดจ่ออยู่กับการท างาน หรือท าอะไรนานๆ จึงท างานไม่ส าเร็จ เบื่อหน่ายง่าย เพราะ
ขาดความตั้งใจท า อาจท าให้ถูกมองว่าไม่มีความรับผิดชอบได้ 
 ความอดทนเริ่มต้นที่บ้าน คุณพ่อคุณแม่สามารถฝึกเรื่องความอดทนให้ลูกยุคใหม่ต่อการใช้ชีวิต ผ่าน
กิจวัตรประจ าวันต่างๆ อย่างสม่ าเสมอ เช่น 1) ฝึกลูกยุคใหม่การใช้ชีวิต ท างานบ้าน 2) ก าหนดข้อแลกเปลี่ยนลูก
อยากได้อะไร อย่ารีบให้ในทันที แต่คุณพ่อคุณแม่ ต้องก าหนดข้อแลกเปลี่ยนกับลูกก่อน 3) เข้าใจพัฒนาการของลูก 
คุณพ่อคุณแม่เองต้องฝึกลูกตามวัย โดยต้องมีความเข้าใจเข้าใจพัฒนาการของลูก (Development) 4) เป็น
แบบอย่างท่ีดีให้กับลูก หากอยู่ในสถานการณ์ที่ต้องรอคอย ไม่ว่าจะในบ้านหรือนอกบ้าน  
 “8 วิธีให้อภัยและท าชีวิตให้เป็นสุข” โกรธ ค าเดียวสั้นๆ แต่ส่งผลร้ายให้บุคคลที่แสดงอาการได้อย่าง
มหันต์ เพราะในขณะที่มีอารมณ์โกรธ ผู้นั้นจะมีความรู้สึกวิตกกังวล และว้าวุ่นใจร่วมด้วย ข้อส าคัญ ผู้ที่อยู่ในอารมณ์
โกรธแค้นนานๆ และต่อเนื่อง อาจเป็นปัจจัยน าไปสู่การเป็นโรคแผลในกระเพาะอาหาร อาการปวดศีรษะอย่าง
รุนแรง ความดันโลหิตสูง และโรคหัวใจ เป็นต้น นอกจากนี้ ความโกรธยังส่งผลเสียต่อบุคลิกภาพ และความสัมพันธ์
กับผู้อื่น ดังนั้น การเรียนรู้ที่จะให้อภัยและขจัดความโกรธ น่าจะเป็นหนทางที่ดีต่อสุขภาพกายใจ และปฏิสัมพันธ์กับ
คนรอบข้าง ดังค ากล่าวของ มหาตมะ คานธี (ธรรมลีลา, ASTV ผู้จัดการออนไลน)์ ว่า “ผู้ที่อ่อนแอไม่สามารถให้อภัย
ใครได้ เพราะการให้อภัยได้นั้นนับเป็นความเข้มแข็งที่แท้จริงและเมื่อหยุดโกรธได้ ชีวิตคุณก็จะเป็นสุข” 



16    วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 8 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน)   

 
  (ธรรมลีลา, ASTV ผู้จัดการออนไลน์) 1) ปล่อยวางความโกรธ มีค ากล่าวว่า “ความโกรธ คือ ยาพิษที่คุณ
กลืนลงคอตัวเอง เพื่อหวังฆ่าคนอื่น” 2) มีความรักและปรารถนาดีต่อผู้อื่น 3) อย่าคิดแก้แค้น อย่ามัวเสียเวลาคิดแก้
แค้น คนท่ีคิดร้ายต่อคุณ ดังค าพูดของ อัลเบิร์ต ไอน์สไตน์ นักฟิสิกส์และนักปรัชญาชื่อก้องโลก ที่กล่าวไว้ว่า “คุณไม่
สามารถแก้ไขปัญหาได้ เมื่อคุณหมกมุ่นอยู่กับความคิดและความรู้สึกด้านลบ” 4) สวดมนต์แผ่เมตตา 5) แสวงหา
ความสุขภายใน (6) อุปสรรคคือบททดสอบชีวิต มีค าสอนในพุทธศาสนากล่าวไว้ว่า อุปสรรคความทุกข์ยาก 
บางอย่างที่คุณก าลังประสบอยู่นั้น เกิดแต่กรรมเก่า ยิ่งล าบากทุกข์มากเท่าไหร่ นั่นคือคุณก าลังชดใช้กรรมเก่าให้
หมดไป (7) มีทัศนะมุมมองที่ดี ดังค าโบราณที่ว่า “ช่ัวเจ็ดที ดีเจ็ดหน” นั่นคือ ไม่มีใครสุขตลอด หรือทุกข์ได้ตลอดไป 
และ(8) เรียนรู้จากบทเรียน ควรพัฒนาจิตใจให้เป็นดั่ง “ผู้เรียนรู้ มิใช่เหยื่อ” หมายถึง การน าประสบการณ์ของ
ตนเองหรือผู้อื่นมาปรับใช้ เพื่อป้องกัน มิให้ตนเองตกอยู่ในสถานการณ์เลวร้าย  
 
บทสรุป 
 สุขภาพจิต หมายถึงสภาวะทางจิตใจ อารมณ์ และความคิด ที่เกี่ยวข้องกับความสามารถในการปรับตัวให้
เข้ากับสังคม และสิ่งแวดล้อมรอบข้างเพื่อให้ด ารงชีวิตเป็นปกติสุข  สุขภาพจิตที่ดี จึงเป็นสภาวะที่บุคคลสามารถ
ควบคุมสภาวะทางจิตใจ อารมณ์ และความคิดให้ปรับตัวเข้ากับสังคม และสิ่งแวดล้อม พร้อมด าเนินชีวิตตาม
บทบาทหน้าท่ี ของตนในสังคมได้อย่างมีความสุข 
 ลักษณะผู้มีสุขภาพจิตที่ดี 1) มีสติปัญญา และมีความสามารถใช้ปัญญาในการแก้ปัญหา และอุปสรรคใน
ชีวิต 2) มีอารมณ์มั่นคง สามารถควบคุมอารมณ์ได้ดีเมื่อเผชิญกับสถานการณ์ และปัญหาที่เป็นอุปสรรค 3) มีความ
สดชื่น เบิกบาน แจ่มใส ไม่เครียด ไม่มีความวิตกกังวลใจจนเกินไป 4) มีความตั้งใจ และมุ่งมั่นในสิ่งท่ีคาดหวังหรือสิ่ง
ที่ท าในปัจจุบัน 5) มีความเช่ือมั่นในตัวเอง และมั่นใจในสิ่งที่ตนเองกระท าภายใต้ความมีเหตุผล 6) มีความเป็นตัว
ของตัวเอง ไม่อ่อนไหวต่อปัจจัยภายนอก 7) กล้าเผชิญกับปัญหา และสามารถแก้ไขปัญหาได้อย่างรวดเร็วและ
ถูกต้อง 8) รู้จักให้อภัย และเข้าใจผู้อื่น 9) รู้จักตัวเองในจุดเด่น จุดด้อย และพร้อมที่จะปรับตัวเข้ากับสถานการณ์
หรือสังคมได้ และ 10) รู้จักแสดงความยินดีหรือชมเชยผู้อื่นอย่างจริงใจ 
 คนเราทุกคนล้วน ปรารถนาความสงบสุขในชีวิต จึงพากันแสวงหาสิ่งที่จะเป็นที่พึ่งให้แก่ตนเอง ที่พึ่งที่
ระลึก ที่จะน าความสุขมาให้นั้น ไม่ได้อยู่นอกตัวเลย มีอยู่ในตัวของเรา คือ พระรัตนตรัย ึึ่งเป็นท่ีพึ่งที่ระลึกอันสูงสุด 
ปราศจากมลทิน คือกิเลสอาสวะทั้งหลาย เมื่อเข้าถึงพระรัตนตรัยแล้ว จะรู้เรื่องราวของชีวิตได้ เพราะใจบริสุทธิ์
ปราศจากนิวรณธรรม เราคงจะต้องเดินสายกลางในการด ารงชีวิตรู้เท่าทันตัวตัณหาอุปาทาน ก็พอจะแก้ไขให้ได้ดีต่อ
ตัวเรามากที่สุด เริ่มต้นด้วยการฝึกใจของเราให้หยุดนิ่งอย่างสมบูรณ์ ที่ศูนย์กลางกายฐานที่ 7 ฐานกาย (คือการใช้
ความรู้สึกสัมผัสไม่ใช่การใช้ความคิด) หยุดในหยุด ปล่อยจิตให้ด าเนินเข้าไปสู่เส้นทางสายกลางไปเรื่อยๆ จนกระทั่ง
ใจใสบริสุทธ์ิเข้าถึงธรรมกาย ก็จะสามารถรู้เห็นสิ่งต่างๆ ไปตามความเป็นจริง ความอดทน คือการรักษาสภาวะของ
ใจให้เป็นปกติ ไม่ว่าจะกระทบกับสิ่งที่พึงปรารถนา หรือไม่พึงปรารถนาก็ตาม งานทุกช้ินในโลกที่ส าเร็จขึ้นได้ 
จ าเป็นต้องอาศัยขันติความอดทนเป็นพื้นฐาน พระพุทธองค์ตรัส ยกย่องขันติธรรมว่า ยกเว้นปัญญาแล้ว ขันติเป็น
คุณธรรมอย่างยิ่ง 
 
เอกสำรอ้ำงอิง 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2543). โรคทางทันตกรรมในพุทธศาสนาดัดแปลงพันธุกรรม . (พิมพ์ครั้งที่ 4). 

กรุงเทพฯ: พิมพ์สวย. 
พุทธทาสภิกข.ุ (2341). ปฏิจจสมุปบาทจากพระโอษฐ์. (พิมพ์ครั้งท่ี 4). สุราษฎร์ธานี: มูลนิธิธรรมทาน. 
มรดกที่ขอฝากไว้. (2341). กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 
ผู้จัดการ (ออนไลน์). (2555). ASTV, Dhamma. Class 12, ฉบับท่ี 157 พฤษภาคม 2333 จาก https://mgronline 

.com 
วศิน อินทสระ. (2545). พุทธวิธีในการสอน. กรุงเทพฯ: เรือนธรรม. 


