
34     วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที ่8 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม) 

 
 

วิเคราะห์พระเจ้าทรงเครื่อง ในล้านนาตามแนวพุทธศิลป์   
AN ANALYSIS ON THE CROWNED BUDDHA STATUE IN LANNA  

BASED ON THE BUDDHIST ARTS 
 

พระนิติพัฒน์  อุชจุาโร (บวรโรจน์ศิริ) 1 
Phra Nithiphat Ujucaro (Borwornrojsiri) 

E-mail: iborw@icloud.com 
พระอธวิัฒน์ รตนวณฺโณ 2 

Phra Athiwat Ratanawanno  
พระครูธีรสุตพจน์ 2  

Phrakrutheerasutapujana 
ธีรพงษ์  จาตุมา 2 

 Theerapong  Jatuma   
พิสิฏฐ์ โคตรสุโพธิ ์3 

Phisit Kotsupho 

 
บทคัดย่อ 
 วิทยานิพนธ์นี้ มีวัตถุประสงค์ คือ 1) เพื่อศึกษารูปแบบพุทธศิลป์ในพระพุทธศาสนา 2) เพื่อศึกษาแนวความคิด ความเชื่อ 
และการสร้างพระเจ้าทรงเครื่องในล้านนา 3) วิเคราะห์พระเจ้าทรงเครื่องในล้านนาตามแนวพุทธศิลป์ ใช้วิธีการศึกษาเชิงคุณภาพ โดย
เก็บรวบรวมข้อมูลจาก พระไตรปิฎก อรรถกถา และต านานที่เกี่ยวข้องกับการสร้างพระเจ้าทรงเครื่องในล้านนา และสัมภาษณ์ 
ผู้ทรงคุณวุฒิด้านศิลปะ นักวิชาการประวัติศาสตร์พุทธศิลป์ และปราชญ์ล้านนา 
 ผลการวิจัยพบว่า 1) รูปแบบพุทธศิลป์ในพระพุทธศาสนา คือสิ่งที่สร้างขึ้นเพื่อส่งเสริมและเผยแผ่พระพุทธศาสนา และโน้ม
น้าวให้พุทธศาสนิกชน มีความเลื่อมใสศรัทธาต่อพระพุทธศาสนา 2) ในด้านความคิดความเชื่อ และการสร้างพระเจ้าทรงเครื่องใน
ล้านนา จากคติของชมพูปติสูตร หรือเหตุการณ์ตอนที่พระพุทธเจ้า เดินทางไปโปรดแก่พญาชมพูบดี ที่มีความคิดเป็นมิจฉาทิฐิ ว่าตนเป็น
ผู้ยิ่งใหญ่ที่สุด ไม่มีผู้ใดเทียบได้ โดยพระพุทธเจ้าได้แสดงธรรมโปรดพญาชมพูบดีโดยการใช้อภินิหาร พญาชมพูบดี ก็ได้ลดทิฐิมานะ หัน
มานับถือพระพุทธศาสนา พบในคัมภีร์อรรถกถาภาษาบาลี และหนังสือรัตนพิมพ์วงศ์ และหนังสือจามเทวีวงศ์  3) ในด้านพระเจ้า
ทรงเครื่องในล้านนาตามแนวพุทธศิลป์นั้น มีการสร้างอย่างประณีต มีความละเอียดอ่อนของลายที่เป็นเครื่องทรง บ่งบอกถึงความ
ศรัทธาของเจ้าภาพที่มีต่อพระพุทธศาสนา และช่างที่มีความรู้ความสามารถในงานประติมากรรม อย่างสูง การออกแบบลายเครื่องทรง
ของพระเจ้าทรงเครื่องเป็นเอกลักษณ์ของดินแดนล้านนา และมีค่าสูงยิ่งในทางของพุทธศิลปกรรม  
 ค าส าคัญ: พระเจ้าทรงเครื่อง, ล้านนา, พุทธศิลป์ 
 
Abstract 
 This thesis aims:  1)  to study the style of Buddhist arts in Buddhism, 2) to study the concepts, beliefs, 
and the creation of the Crowned Buddha statue  in Lanna and 3) to analyze the Crowned Buddha Statue in Lanna 
Based on the Buddhist Arts. Its methodology is a qualitative research by collecting data from Tipitakas, the 
commentaries, and the legends related to the creation of the Crowned Buddha Statue in Lanna and interviewing 
the arts expertise, the Scholars of the Buddhist arts history and the Lanna intelligents. 
 The findings are that: 1) The style of Buddhist arts in Buddhism Is what having been created as the media 
for promote and propagate Buddhism with aiming to convince people   to have faith in Buddhism. 2) On the belief 
and creation of the Crowned Buddha Statue in Lanna, it was found that; this belief was handed down from the 
legend of Jambupatisutta, or the event took place when the Buddha went to tame Jambupati King, who has hold 
the wrong view that  he is the greatest. None can be compared to him. The Buddha preached the  Dhamma to 
him by using the supernatural power. The Jambupati King has given up the wrong view and took a refuge in 

                                                           
1 นักศึกษาหลักสูตรปริญญาพุทธศาสตร์มหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย วทิยาเขตเชียงใหม ่
2 อาจารย์ประจ าหลกัสูตรสาขาวิชาพุทธศิลปกรรม มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั วิทยาเขตเชียงใหม ่
3  อาจารย์ประจ าหลักสูตรสาขาวิชาปรชัญา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั วิทยาเขตเชียงใหม่ 
 



วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที ่8 ฉบบัที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม)     35 
 

Buddhism. The tale was appeared in the Pali commentary and in the Lanna manuscripts such as 
Rattanabimbavamsa and Cãmadevivamsa. 3) on the Crowned Buddha Statue in Lanna according to the Buddhist 
arts, it was found that; The creation was finely constructed with the delicate pattern of the that having Indicated 
the faith of the donors towards Buddhism. It also indicates the sculptor with the excellent knowledge of sculptural 
works. The design of the Crowned Buddha's accessories is regarded as the unique identity of Lanna, and the great 
value in the Buddhist art works. 
 Keywords: The Crowned Buddha, Lanna, Buddhist Arts 
 
บทน า 
 พระพุทธศาสนามีการสร้าง "อุเทสิกเจดีย์" คือสิ่งที่สร้างขึ้นโดยเจตนาอุทิศแก่พระพุทธเจ้าหรือแทนองค์
พระพุทธเจ้า เช่น เจดีย์ บัลลังก์ รอยพระพุทธบาท พระพุทธรูป พระพิมพ์ (ส านักโบราณคดี กรมศิลปากร, 2550, น. 
264)  ในสมัยแรก  มีหลักฐานตามสถานที่ โบราณที่ เกี่ยวกับพุทธศาสนานั้นจะมี เสาจารึก  (เสาอโศก)  
(เชษฐ ์ติงสัญชลี, 2560, น. 46) ธรรมจักร กวางหมอบ ดอกบัว ซึ่งต่อมามีการน าศิลปะการสร้างรูปปั้นข้ึน  จึงมีการ
สร้างรูปเคารพเป็นพระพุทธเจ้าเกิดขึ้น เพื่อเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจ เป็นความเช่ือที่ท าให้เกิดความศรัทธาต่อ
พุทธศาสนิกชนท้ังหลายในประเทศต่างๆ ที่มีผู้คนนับถือพระพุทธศาสนาแม้แต่ในประเทศไทย แต่ละพื้นท่ีนั้นมีความ
เช่ือของตนเอง ที่เรียกว่า “วัฒนธรรม”  ที่มีความศรัทธาต่อพระพุทธรูป  มีการบูชาด้วยการถวายเครื่องหอมต่างๆ 
ใช้เทียน ประทีป ธูป ดอกไม้ ในการบูชาคุณของ พระรัตนตรัย  มีการถวายผ้าห่มพระพุทธรูปเมื่อถึงฤดูหนาว มีการ
ถวายหลัวหิงไฟพระเจ้า (ประเพณีการถวายฟืนแก่พระพุทธรูป  และก่อไฟ)  (อรุณรัตน์ วิเชียรเขียว, 2558, น. 147) 
การถวายข้าวพระพุทธ (ประเพณีการถวายอาหารแก่ พระประธานในงานท าบุญต่างๆ)  คติความเช่ือเหล่านี้มีปรากฏ
ในพระพุทธศาสนามหายานสกุลวัชรยาน ว่ามีการแบ่งพระพุทธเจ้าออกเป็น 3 ระดับ คือ สูงสุดคืออาทิพุทธเจ้า 
รองลงมาคือพระธยานิพุทธเจ้า สุดท้ายคือพระมนุษิพุทธเจ้า (รุ่งโรจน์ ธรรมรุ่งเรือง, 2560, น. 74)  ความเช่ือว่า
พระธยานิพุทธเจ้าซึ่งยังทรงประทับอยู่บนดินแดนที่เรียกว่า “พุทธเกษตร  โดยความเช่ือเหล่านี้ก็ปรากฏในสมัย
ล้านนา จะเห็นว่าในแต่ละพื้นท่ีก็มีความเชื่อ ความศรัทธาแตกต่างกันออกไป การสร้างพระพุทธรูปก็เช่นกัน ในศิลปะ
แต่ละยุค แต่ละพื้นที่ ก็มีความแตกต่างกันอย่างเห็นได้ชัดเจน และมีการใส่เรื่องราวความเป็นมาในขณะนั้น การใส่
ความเช่ือลงไปในพุทธศิลป์ของการสร้างพระพุทธรูปเพื่อเป็นการบูชา  ความศรัทธาที่มีต่อศาสนาพุทธ พระพุทธรูป
จ านวนไม่น้อยที่ถือได้ว่าเป็นช้ันสูงที่สร้างขึ้นด้วยความศรัทธาอันสูงส่ง  ควรแก่การเคารพบูชา ก่อให้เกิดความรู้สึก
ระลึกถึงพระพุทธ พระธรรม และพระสงฆ์ การสร้างพระพุทธรูปของไทยนั้นช่างไทยมิได้ยึดรูปพระองค์จริงของ
พระพุทธเจ้า หากแต่สร้างขึ้นตามอุดมคติของศิลปินผู้ซาบซึ้งในหลักธรรม โดยเนรมิตขึ้นมาตามมโนภาพของตน
ประสานกับพุทธลักษณะ พุทธปรัชญาเพื่อให้พระพุทธรูปนั้นเป็นสื่อท่ีน้อมร าลึกถึงพระพุทธองค์ พระธรรมค าสั่งสอน
และพระสงฆ์สาวกผู้สืบพระศาสนารวมกันเป็นไตรสรณคมน์ พระพุทธรูปจึงเป็นรูปอุดมคติของพุทธศาสนา มิได้เป็น
รูปเหมือนของพระศาสดาเหมือนรูปของศาสดาในศาสนาอื่น (จีรพันธ์ สมประสงค์, 2524, น. 142)  
 

 ถึงแม้ว่าการสร้างพระพุทธรูปจะไม่มีปรากฎในพระไตรปิฎก แต่ยังมีเรื่องลักษณะ มหาบุรุษ 32 ประการ 
และอนุพยัญชนะ 80 ประการที่มีปรากฏอยู่ในพระไตรปิฎกและคติความเชื่อจากแหลง่ต่างๆ ที่มีการศึกษาตามคัมภรี์
โบราณ งานวิจัย เอกสาร บทความต่าง ๆ ซึ่งรวบรวมมาได้ดังนี้  
 

 พระพุทธรูปสวมเครื่องทรงกษัตริย์หรือพระจักรพรรดิ ซึ่งนิยมเรียกกันทั่วไปว่า“พระเจ้าทรงเครื่อง” เคย
ปรากฏแพร่หลายที่อินเดีย รวมถึงบ้านเมืองต่างๆ ที่คาดว่าคติความเช่ือเกี่ยวกับการพระเจ้าทรงเครื่องคงผันแปรไป
ตามยุคสมัยและท้องที่ต่างๆ  โดยสามารถประมวลคติการท าพระเจ้าทรงเครื่องไว้ (หลวงบริบาลบุรีภัณฑ์, 2531, น. 
245-246) คือ ราชวงศ์ปาละของอินเดีย ซึ่งนับถือพุทธศาสนามหายานเป็นหลัก สร้างขึ้นเพื่อแสดงถึงพระอาทิพุทธ
เจ้าพุทธะ ในอาณาจักรเขมรโบราณ สร้างขึ้นเพื่อสื่อถึงการยกกษัตริย์ให้เทียบเท่าพระพุทธเจ้ากล่าวคือตามคติเทวรา
ชาของศาสนาพราหมณ์ มีการยกกษัตริย์ไว้เทียบเท่าเทพเจ้า ต่อมาเมื่อพุทธศาสนามหายานได้เข้ามาเป็นความเชื่อ
หลักก็ได้เปลี่ยนคตินี้เป็น “พุทธราชา” แทนความเชื่อเดิม พระเจ้าทรงเครื่องจึงเป็นสัญลักษณ์ถึงการรวมกันเป็นหน่ึง
เดียวของกษัตริย์กับพระพุทธเจ้า พระจักรพรรดิราช  ตามคติความเชื่อที่ว่าหากเจ้าชายสิทธัตถะ ไม่เสด็จออกผนวชก็
จะได้เป็นพระจักรพรรดิราช ซึ่งสถานภาพของพระพุทธเจ้าก่อนทรงผนวชซึ่งเคยทรงเป็น “เจ้าชาย” มาก่อน พระศรี
อริยเมตไตรย  (พระอนาคตพุทธเจ้า) ซึ่งยังทรงสถานะเป็นพระโพธิสัตว์ประทับอยู่บนสวรรค์ช้ันดุสิต และมัก



36     วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที ่8 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม) 

 
ทรงเครื่องทรงอย่างเทวดาหรือกษัตริย์ พระพุทธเจ้าเนรมิตกายเป็นพระจักรพรรดิราช เพื่อทรมานพระเจ้าชมพูบดี 
ซึ่งเป็นพระราชาผู้ยิ่งใหญ่ แต่ไม่ตั้งมั่นอยู่ในศีลธรรม ประสงค์แต่จะรุกรานอาณาจักรอื่น  (รุ่งโรจน์ ธรรมรุ่งเรือง, 
2560, น. 156) 
 

 ในส่วนของคติของพระเจ้าทรงเครื่องในล้านนาสมัยอดีตนั้น ได้มีคัมภีร์หลายเรื่องกล่าวถึงอานิสงส์การ
สร้างพระพุทธรูปเพื่อให้เป็นที่สักการบูชา เป็นการสร้างบุญกุศลที่ยิ่งใหญ่ ดังนั้นไม่ว่าชาวพุทธ หรือว่ากษัตริย์  
ราชวงศ์  ขุนนาง  หรือสามัญชนจึงนิยมสร้างพระพุทธรูปตามก าลังศรัทธาของตน การจะสร้างพระพุทธรูปที่ส าคัญ
ส่วนใหญ่นิยมสร้างโดยกษัตริย์ หรือชนช้ันสูง โดยมีพระสงฆ์เป็นผู้แต่งประวัติการสร้างหรือต านานของพระพุทธรูป
นั้นๆ ไว้ด้วย (อรุณรัตน์ วิเชียรเขียว, 2558, น. 6) 
 

 สังเกตว่าพระพุทธรูปที่ส าคัญหรือพระประธานในวัดนั้น ไม่พบวัดที่เป็นพระเจ้าทรงเครื่อง หรือเป็นพระ
ประธาน มีแต่เป็นพระรองที่อยู่ข้างๆ  เท่านั้น หรือคัมภีร์ต่างๆ ก็ไม่มีการกล่าวถึงพระเจ้าทรงเครื่องว่ามีต านานพระ
เจ้าทรงเครื่องอย่างเด่นชัด มีเพียงแนวคิด ความเช่ือของพระโพธิสัตว์ตามคติมหายาน ซึ่งต้องย้อนไปดูเมื่อครั้งต้น
ของคติการสร้างพระเจ้าทรงเครื่องของล้านนา  เพื่อเป็นความรู้เบื้องต้นในการเกิดคติการสร้างพระเจ้าทรงเครื่ อง  
ก่อนท่ีจะวิเคราะห์ในสมัยปัจจุบันท่ีมีความงามตามแนวพุทธศิลป์ของล้านนาต่อไป 
 
วัตถุประสงค์การวิจัย 
 1. เพื่อศึกษารูปแบบพุทธศิลป์ในพระพุทธศาสนา 
 2. เพื่อศึกษาแนวคิด ความเช่ือ และการสรา้งพระเจ้าทรงเครื่องในล้านนา 
 3. เพื่อวิเคราะห์พระเจ้าทรงเครื่องในล้านนาตามแนวพุทธศิลป ์
 
วิธีการด าเนินการวิจัย 
 1. ขอบเขตด้านเนื้อหา 
 การศึกษาวิจัยเรื่อง วิเคราะห์พระเจ้าทรงเครื่องในล้านนาตามแนวพุทธศิลป์ ในครั้งนี้ผู้วิจัยได้ก าหนด
ขอบเขตเนื้อหาที่จะท าการศึกษาวิจัยไว้ดังน้ี 
 1) ศึกษาถึงรูปแบบของพุทธศิลป์ในพระพุทธศาสนา  โดยอาศัยข้อมูลจากคัมภีร์พระไตรปิฎก  
หนังสือ  วารสาร  บทความ  และเอกสารงานวิจัยท่ีเกี่ยวข้อง 
 2) ศึกษาพุทธศิลป์พระเจ้าทรงเครื่องในล้านนา 
 3) วิเคราะห์งานในพุทธศิลป์พระเจ้าทรงเครื่องล้านนา 
 

 2. ขอบเขตด้านเอกสาร 
 การวิจัยครั้งนี ้ได้ท าการวิเคราะห์พระเจ้าทรงเครื่องในล้านนาตามแนวพุทธศิลป์ ผู้วิจัยใช้ระเบียบการวิจัย
เชิงเอกสาร (Documentary Research) และการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) กับผู้ให้ข้อมูลส าคัญ (Key 
Informant) ซึ่งในการศึกษาเชิงเอกสาร (Documentary Research) นั้นใช้เอกสารหลักฐาน ดังนี้ 
 1) เอกสารช้ันปฐมภูมิ คือ คัมภีร์พระไตรปิฎก ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 2)  เอกสารช้ันทุติยภูมิ  คือ หนังสือ วารสาร บทความ และเอกสารงานวิจัยท่ีเกี่ยวข้อง 
 

 3. ขอบเขตด้านพ้ืนท่ีและประชากร 
 การเลือกพื้นที่เพื่อเก็บข้อมูลวิจัยในครั้งนี้ ผู้วิจัยใช้วิธีการเรื่อง วิเคราะห์พระเจ้าทรงเครื่องในล้านนาตาม
แนวพุทธศิลป์  เก็บข้อมูลด้วยการสัมภาษณ์เชิงลึก โดยการลงพื้นที่ในเขตพื้นที่บริเวณภายในพื้นที่ที่มีการ
ประดิษฐานพระเจ้าทรงเครื่อง และประชากรที่ใช้ด้านวิจัยจ านวน 7 ท่าน คือ 
 1) นักวิชาการด้านศิลปะ 2 ท่าน 
 2) ผู้เชี่ยวชาญด้านประติมากรรม 3 ท่าน 
 3) นักวิชาการด้านพระพุทธศาสนา 2 ท่าน 
      
 
 



วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที ่8 ฉบบัที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม)     37 
 

ผลการวิจัย 
 จากการศึกษางานวิจัย พระเจ้าทรงเครื่อง  ในล้านนาตามแนวพุทธศิลป์นั้น ทางคติการสร้าง 
พระเจ้าทรงเครื่องในล้านนาจะใช้คติชมพูบดี ในคัมภีร์ชมพูบดีสูตรฉบับล้านนา ซึ่งมีอัตตาลักษณ์โดดเด่นเฉพาะตัว 
เครื่องทรงของพระเจ้าทรงเครื่องดูพอดีกับองค์พระ เครื่องทรงไม่มากจนเกินไปจึงเกิดความสมดุลตามสุนทรียศาสตร์ 
สวยงามและลงตัว ผู้วิจัยจึงได้ศึกษาแนวความคิด รูปแบบตามแนวพุทธศิลป์ในล้านนาจึงได้ผลการวิจัยดังนี้ 
  

 1. แนวความคิดเรื่องรูปแบบพุทธศิลป์ในพระพุทธศาสนา  
 รูปแบบของพุทธศิลป์ในพระพุทธศาสนา ตั้งแต่สมัยพุทธกาลศิลปะกับศาสนานั้นเป็นของคู่กัน เพราะเมื่อมี
ศาสนาก็มีความศรัทธาของศาสนิกชน มีความต้องการที่จะบูชาศาสนาของตนด้วยความสวยงามศิลปะจึงเป็นสิ่งที่รับ
ใช้ความศรัทธาของศาสนิกชน และศาสนามาตั้งแต่แรก เป็นสัญลักษณ์ (Symbol) เพื่อใช้แทนศาสนาหรือศาสดา 
เป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจของบุคคลที่นับถือพระพุทธศาสนา  
 โดยเฉพาะอย่างยิ่งการน าพระธรรมค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้า พุทธปรัชญา สอดคล้องกับทัศนคติในการ
สื่อสารหลักธรรมค าสั่งสอน แสดงออกให้เห็นเป็นรูปธรรมผ่านทางศิลปกรรม จะเป็นสื่อวิเศษให้มนุษย์เข้าใจแก่นของ
ความเป็นจริงได้อย่างซาบซึ้ง นอกจากความงดงามด้านศิลปกรรมที่มนุษย์สร้างขึ้น แล้ว พุทธศิลป์ยังสื่อถึงความดี
งามของทัศนียภาพช่างถ่ายทอดมาจินตนาการ และ สื่อสารโดยสกุลช่างต่างๆ ออกมาเป็นงานพุทธศิลป์ คือ พุทธ
จิตรกรรม พุทธสถาปัตยกรรม และ พุทธประติมากรรม 
 พุทธศิลป์เป็นศิลปะส าหรับชาวพุทธโดยเฉพาะกับผู้ตื่นรู้ และผู้ที่อยากรู้ ผู้แสวงหาสัจธรรมเพื่อความรู้ 
ความเข้าใจในหลักธรรมชาติของชีวิต โดยตีความจากทัศนสัญลักษณ์ที่แฝงไว้ในงานพุทธศิลป์สู่ค าสอนตามแนวพุทธ
ศาสนา พุทธปรัชญา จึงเกิดการสร้างงานพุทธประติมากรรม คือ การสร้างพระพุทธรูปในล้านนาซึ่งมีจุดมุ่งหมาย
แสดงถึงลักษณะพระพุทธเจ้าเพียงพระองค์เดียว แต่ต้องท าให้มีความงดงาม เพราะพระพุทธรูปเป็นศูนย์รวมจิตใจ
ของศาสนิกชน และ เป็นที่เคารพบูชา ดังนั้นในการสร้างพระพุทธรูปในล้านนาจึงพิถีพิถันในการเลือกใช้วัตถุที่
ทรงคุณค่า และมีความแข็งแรงคงทน เช่น ทองค า หยก หินแกรนิต หินอ่อน หรือ โลหะมีค่าต่าง ๆ  
 แนวความคิดเรื่องรูปแบบพุทธศิลป์ในพระพุทธศาสนาจึงเป็นเรื่องที่แยกกันไม่ออก เพราะพุทธศิลป์ เป็น
พระพุทธศาสนาตลอดมาไม่ว่าจะไปอยู่ในดินแดนใดหรือผ่านมากี่ยุคสมัย  
 

 2. แนวความคิดความเชื่อ และการสร้างพระพุทธรูปพระเจ้าทรงเครื่องในล้านนา 
 จากการศึกษาแนวความเช่ือในการสร้างพระเจ้าทรงเครื่องในล้านนาพบว่า มีคติการสร้างจากเรื่อง 
พญาชมพูบดี ได้ค้นคว้าใน อรรถกถาภาษาบาลี หนังสือรัตนพิมพ์วงศ์ หนังสือจามเทวีวงศ์ เอกสารหมวด สุตต
สังคหะ และชมพูบดีฉบับล้านนา พระเจ้าทรงเครื่องในล้านนานั้นมีปรากฏในยุคสมัยหริภุญไชย และรับอิทธิพลจาก
ศิลปะปาละของอินเดีย อิทธิพลจากศิลปะเชียงแสน และอิทธิพลจากอยุธยา มีลักษณะเป็นพระเจ้าทรงเครื่องส าริด 
พระเจ้าทรงเครื่องทองเหลือง พระเจ้าทรงเครื่องปูนปั้น และพระเจ้าทรงเครื่องไม้ 
 นอกจากนี้พระเจ้าทรงเครื่องล้านนา ได้รับอิทธิพลความเชื่อหลากหลายที่สืบต่อกันมาเป็นระยะเวลานาน
ของภาคเหนือ ตามความเช่ือที่ว่าพระองค์ทรงเนรมิตพระวรกายเป็น พระราชาธิราชเพื่อปราบพญาชมภูบดีตาม
ต านานชมภูบดี 
 พระเจ้าทรงเครื่องในล้านนานั้น สร้างขึ้นด้วยวัสดุหลายประเภทด้วยกัน เช่น ส าริด  ทองค า ทองเหลือง 
ปูนปั้น และดินเผา ซึ่งมีหลายขนาดขึ้นอยู่กับความต้องการของผู้สร้าง พระเจ้าทรงเครื่องในล้านนา จึงถูกจ าแนก
ลักษณะทางศิลปกรรมได้เป็น 3 กลุ่ม ดังน้ี คือ  
 1) กลุ่มพระเจ้าทรงเครื่องที่ได้รับอิทธิพลศิลปะปาละของอินเดีย ที่เห็นได้ชัดคือ มงกุฎที่อาจ
เปรียบเทียบกับพระเจ้าทรงเครื่องศิลปะปาละได้โดยตรง และมีอิทธิพลของศิลปะสุโขทัยผสมอยู่บางส่วนซึ่งคงจัดอยู่
ในกลุ่มของพระพุทธรูปเชียงแสนสิงห์สอง หรือพระพุทธรูปเชียงแสนรุ่นหลัง พระเจ้าทรงเครื่องในกลุ่มนี้ได้แก่พระ
หริภุญชัยโพธิสัตว์ จากวัดพระธาตุหริภุญชัยจังหวัดล าพูนเป็นพระพุทธรูปทรงสัมฤทธิ์ แสดงปางมารวิชัยครองจีวรมี
ชายสังฆาฏิสั้นตามแบบพระเชียงแสนสิงห์หนึ่ง แต่พระรัศมีเป็นรูปเปลวเพลิงตามอิทธิพลศิลปะสุโขทัยรวม
เครื่องประดับแสดงอิทธิพลศิลปะปาละของอินเดีย คือมงกุฎทรงเทริดแบบปาละที่มีชายผ้าห้อยลงมาเหนือพระอังสะ
ทั้งสองข้าง  



38     วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที ่8 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม) 

 
 2) พระเจ้าทรงเครื่องรับอิทธิพลจากพระเจ้าทรงเครื่องเชียงแสน มีลักษณะเครื่องทรงแตกต่างไปจาก
กลุ่มที่ 1 ซึ่งเป็นอิทธิพลศิลปะปาละอย่างชัดเจนพระเจ้าทรงเครื่องกลุ่มนี้เริ่มจากพระเจ้าทรงเครื่องที่มีจารึกอักษร
ล้านช้าง เป็นพระพุทธรูปส าริดปางมารวิชัยครองจีวรมีชายสังฆาฏิยาวพาดมาถึงกลางพระองค์ทับอยู่บน
เครื่องประดับอีกช้ันหนึ่งอันประกอบด้วยสร้อยสังวาลพาดจากพระอุระขวาขึ้นไปยังพระอังสาซ้ายต้องทางขวาที่ไม่มี
จีวรคลุมเผยให้เห็นชัดพาหุรัดและทองกรทางที่ข้อพระกร และช่วงบนของพระกรนอกจากน้ีทรงสวมมุงกุฏ 
 3) พระเจ้าทรงเครื่องสกุลช่างพะเยา เป็นพระพุทธรูปศิลา องค์สมบูรณ์ปางมารวิชัย และทรงเครื่อง
ใกล้เคียงกับพระพุทธรูปส าริดในล้านนา โดยเฉพาะพระเจ้าทรงเครื่องประเภทที่ 2 คือมงกุฎเป็นสี่เหลี่ยมยอดแหลม
มีลายลูกประค าประดับขอบซึ่งเป็นลายเดียวกับเครื่องทรงอื่นๆ ทั้งสังวาลพาหุรัด และ ทองกร จะมีความคล้ายคลึง
กับเจ้าทรงเครื่องประเภทท่ี 2 แต่มีลักษณะความเป็นสกุลช่างท้องถิ่นเด่นชัด 
 

 การสร้างพระเจ้าทรงเครื่องล้านนาจะมีความส าคัญตั้งแต่วัสดุที่ใช้สร้าง ช่างที่มาสร้าง แม้กระทั่งการท า
พิธีกรรมต่างๆ เช่น เมื่อจะสร้างพระเจ้าทรงเครื่อง หรือแม้พระพุทธรูปธรรมดา ช่างเลือกใช้ดินที่เป็นสีเฉพาะ ท าเป็น
อิฐ น าไปตากโดยไม่มีการเผา การใส่คาถายันตต์่างๆ ในก้อนอิฐตอนก่อเป็นองค์พระต่างๆ เหล่านี้ช่างจะต้องมีการนุ่ง
ขาวห่มขาว ถือศีล การใส่หัวใจ เครื่องในพระเจ้า  จนกระทั่งการสวดเบิก สมโภช ไขตาพระเจ้า ในขั้นตอนสุดท้าย  
จะเห็นว่าการสร้างพระพุทธรูปในดินแดนล้านนามีความละเอียดซับซ้อนทั้งในพิธีกรรม และกรรมวิธีในการปฏิบัติที่
แฝงไปด้วยความศรัทธาที่มีต่อพระพุทธศาสนาอย่างเต็มเปี่ยม 
ล้านนาเป็นดินแดนท่ีรุ่งเรืองยิ่งใหญ่มีกษัตริย์หลายพระองค์ จึงมีคติการสร้างพระพุทธรูปพระเจ้าทรงเครื่องแทนองค์
กษัตริย์ ในการขึ้นครองราชย์ เป็นสัญลักษณ์ว่ากษัตริย์พระองค์นั้นจะปกครองแผ่นดินโดยมีธรรมเป็นเครื่องปกครอง
เมืองให้มีความสุข นอกจากนี้ยังพบการสร้างของเจ้าภาพที่เป็นคหบดี ที่ตั้งใจถวายทรัพย์สมบัติเพื่อฝากไว้กับ
พระพุทธศาสนา ไปภายภาคหน้า  
 เครื่องทรงและเครื่องประดับ ในพระเจ้าทรงเครื่องล้านนา ทรงเครื่องพระมหากษัตริย์มักทรงใช้ในพระราช
พิธีส าคัญ เช่น พระราชพิธีบรมราชาภิเษก ซึ่งเครื่องต้นหรือเครื่องทรงนี้เป็นหนึ่งในบรรดาเครื่องราชูปโภคที่ก าหนด
ไว้ เครื่องทรงส าคัญประกอบด้วยมงกุฎ กรองศอ สังวาล ทองกร รองพระบาท 
 จากหลักฐานประเพณีเกี่ยวกับพระพุทธรูปท่ีปรากฏในจารึกในช่วงพระเจ้าติโลกราชนั้น ท าให้เห็นค่านิยม 
และวัฒนธรรมประเพณีที่เกี่ยวข้องกับการสร้างพระพุทธรูป หรือรูปพระเจ้าของล้านนาในยุคนั้นเป็นอย่างดีคือ ทั้ง
กษัตริย์ ขุนนาง พระสงฆ์ และประชาชนล้านนาล้วนมีความศรทัธาในพระพุทธศาสนา และเชื่อในอานิสงส์ผลบุญของ
การสร้างพระพุทธรูปว่าจะช่วยให้ไปสู่นิพพานในภพต่อไป การสร้างพระพุทธรูปจึงมีการผสมผสานระหว่างเรื่องของ
ฤกษ์ยาม พิธีกรรม วิธีการหล่อ และการตกแต่ง อันสะท้อนให้เห็นถึงความสัมพันธ์ระหว่างผู้คน ธรรมชาติ และสิ่ง
นอกเหนือธรรมชาติ การอุทิศสร้างพระพุทธรูปนับเป็น 1 ในอานิสงส์ส าคัญ 6 ประการ คือ อานิสงส์ของการสร้าง
ถวายทาน อานิสงส์ของการบวช อานิสงส์ของการรักษาศีล อานิสงส์ของการท าศพ (คณะอนุกรรมการด้านการ
ศาสนางานสมโภชเชียงใหม่ 700 ปี, 2540, น. 60-61) ตามแต่ผลบุญของแต่ละคน ในล้านนามีวิธีการสร้าง
พระพุทธรูปที่นิยมกันอยู่ ซึ่งมีบทบาทต่อสังคมล้านนามากท่ีสุด คือการสร้างพระพุทธรูปโดยการก่ออิฐ และการหล่อ
ส าริดซึ่งล้วนมีพิธีกรรมที่ต่างกันออกไป 
 

 3. พระเจ้าทรงเครื่องในล้านนาตามแนวพุทธศิลป์ 
 พระพุทธรูปพระเจ้าทรงเครื่องในล้านนามีความเป็นพุทธศิลป์ที่สมดุลระหว่างความงามกับความสงบ
ถ่ายทอดถึงความรู้สึกสงบต่อผู้พบเห็นเกิดเป็นความศรัทธาต่อพระพุทธศาสนา เนื่องจากความละเอียดความเอาใจใส่
กับพิธีกรรมและการออกแบบลวดลายต่างๆ การตกแต่งพระพุทธรูปพระเจ้าทรงเครื่องล้านนา มีความอ่อนช้อย 
งดงามแต่แฝงไปด้วยความสง่างามและและบ่งบอกถึงความศรัทธาอันเต็มเปี่ยมของ ผู้สร้างและผู้เป็นประธาน
เจ้าภาพ ท าให้สิ่งที่แสดงออกมาอย่างที่เป็นอยู่ ที่เหลืออยู่คือสิ่งที่บ่งบอกถึงศรัทธาอันแรงกล้างของผู้คนสมัยก่อนที่
สร้างถวายแด่พระพุทธศาสนา แต่เนื่องจากพระพุทธรูปพระเจ้าทรงเครื่องในล้านนานั้น นิยมสร้างเฉพาะองค์เล็กๆ 
การดูแลรักษาให้ผ่านกาลเวลาจึงเป็นไปได้ยาก และความงดงามขององค์พระพุทธรูปพระเจ้าทรงเครื่องล้านนา
อาจจะเป็นความต้องการของผู้ที่ต้องการครอบครองเป็นอย่างมาก 
 
 



วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที ่8 ฉบบัที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม)     39 
 

อภิปรายผลการวิจัย 
จากการศึกษาพระเจ้าทรงเครื่องพุทธศิลป์ในล้านนา ชาวล้านนายังปฏิบัติต่อพระพุทธรูปเหมือนกับเป็น

องค์พระพุทธเจ้าพระองค์จริง จึงท าให้เกิดประเพณีวัฒนธรรมต่างๆ พระเจ้าทรงเครื่องในล้านนาจึงเป็นพุทธศิลป์
แบบล้านนามีความอ่อนช้อยงดงาม และคติความเช่ือของแต่ละท้องถิ่น ด้วยเหตุนั้นพุทธศิลป์ในการสร้างพระเจ้า
ทรงเครื่องนั้นได้มีสกุลช่างต่างๆ ในล้านาที่มีความแตกต่างกันตามรูปแบบของศิลปกรรม มีการสร้างเครื่องทรงที่มี
ความแตกต่าง และเป็นอัตลักษณ์ของล้านนา ผู้วิจัยได้น าผลการอภิปรายไว้ดังน้ี 

คติการสร้างพระเจ้าทรงเครื่องนั้นซึ่งถือเป็น “รูปสมมติ” ตามอุดมคติแบบล้านนาประเพณี เพราะถึง
อย่างไรพระพุทธรูปสร้างขึ้นด้วยแนวความคิดเชิงอุดมคติ ย่อมไม่มีความละม้ายคล้ายกับผู้สร้างหรือผู้อุทิศ ซึ่ง
สอดคล้องกับแนวคิดของสุรชัย จงจิตรงาม ความเช่ือในการสร้างพระเจ้าทรงเครื่องในล้านนา (สุรชัย จงจิตรงาม, 
2562)  จึงเกิดจากแนวความเช่ือที่ว่าการเป็นเจ้าผู้ปกครองแผ่นดินเป็นใหญ่ คือพระราชามหากษัตริย์ หรือเทวดา
เทพ จึงสร้างพระเจ้าทรงเครื่องที่มีเครื่องทรงอันงดงามยิ่งกว่าพระมหากษัตริย์ จึงมีอานิสงส์ดังนี้ ซึ่งสอดคล้องกับ
แนวคิดของ สุวิน มักได้ ดังนี้ (สุวิน มักได้, 2562) 

1. เป็นการสร้างบุญสร้างประโยชน์ท่ีบริสุทธ์ิ 
2. เพื่ออานิสงส์ของการสร้างพระทรงเครื่องเป็นสัญลักษณ์แห่ง เจ้าผู้ปกครองล้านนาอันน ามาแห่งราชศักดิ์

ความมั่งมีศรีสุขท่ีจะเกิดแก่ผู้สร้าง หรือมีไว้บูชา 
3. เพื่ออานิสงส์นี้จะส่งที่ผลให้เกิดขึ้น ทั้งสามโลกคือ โลกมนุษย์โลกสวรรค์ และโรคนิพพานเพื่อปรารถนา

ที่จะเกิดเป็นพระอรหันต์ 
พระเจ้าทรงเครื่อง จึงเป็นเสมือนตัวแทนของความศักดิ์สิทธิ์ ความศรัทธา เหมือนกับที่ประชาชนมีความ

จงรักภักดีต่อพระราชาเป็นศูนย์รวมทางจิตใจที่เป็นรูปเคารพเป็นตัวแทนของศาสนาที่ท าให้คนรู้สึกว่ามีที่พึ่งมีที่ยึด
เหนี่ยวจิตใจ แนวความคิดและความเช่ือในการสร้างพระพุทธรูปทรงเครื่องมี 3 ประการดังนี้ (พระอธิวัฒน์ รตนวณฺ
โณ, 2562) 

1. พระเจ้าทรงเครื่องสร้างตามแนวคิดพระจักรพรรดิราชแทนว่าพระพุทธเจ้าเป็นจักรพรรติทางโลก และ
จักรพรรดิทางธรรม จึงสามารถสร้างเป็นพระเจ้าทรงเครื่องทรงเครื่องกษัตริย์ 

2. พระเจ้าทรงเครื่องแนวคิดชมพูบดีสูตร ซึ่งได้กล่าวถึงพระพุทธเจ้าเนรมิตพระองค์ทรงเครื่องกษัตริย์เพื่อ
ปราบพญาชมพูบดีให้ลดทิฐิมานะลง 

3. พระเจ้าทรงเครื่องในแนวคิดพระอนาคตพุทธเจ้า ตามความเช่ือพระพุทธเจ้าในกัปนี้มี 5 พระองค์ โดย
ลงมาตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า 4 พระองค์ ส่วนอีกพระองค์ที่จะลงมาตรัสรู้ยังโลกในภายหน้ามีพระนามว่าพระศรีอาริย
เมตไตรย 

พระเจ้าทรงเครื่องพุทธศิลป์ในล้านนา ผู้วิจัยได้ศึกษาลงพื้นที่ จึงได้พระเจ้าทรงเครื่อง ไม้ ส าริด ปูนปั้น 
ดังนี ้

พระเจ้าทรงเครื่องไม้ ที่พบส่วนใหญ่เป็นจังหวัดน่าน มีวัดมหาโพธิ์ วัดชนะไพรี วัดทุ่งผึ้ง วัดบุญยืน วัดพระ
ธาตุแช่แห้ง วัดพระธาตุช้างค้ า วัดพระเกิด วัดสถารศ วัดดู่ใต้ เป็นพระเจ้าทรงเครื่องไม้โบราณทรงเครื่องกษัตริย์ 
ประกอบไปด้วยมงกฎทรงสูง คลุมด้วยฉัตรหรือหมวก กรรเจียกจร กุณฑล กรองศอ ทับทรวง พาหุรัด ทองพระกร 
ทองพระบาท ชายไหว ชายเครงที่ประดับตกแต่งด้วยลวดลายต่างๆ ด้วยรักสมุกปั้นเป็นตัวกนก เป็นเทคนิคที่นิยม
มากในล้านนา พระศอเป็นริ้วปล้องแบบลื้อ พระพักตร์รีเรียว พระโขนงโก่ง พระเนตรเหลือบต่ า พระนาสิกแบน พระ
โอษฐ์เล็กยาวหยักต่อด้วยริ้วระหว่างพระนาสิก และพระโอษฐ์สามเส้น 

 

พระพุทธรูปส าริด ปิดทองทรงเครื่องในล้านนา พระเจ้าทรงเครื่องปางมารวิชัย ของหลวงพระราชทาน มา
เมื่อ วันที่ 17 ธันวาคม 2469  สถานที่เก็บรักษา ห้องศิลปะล้านนา อาคารประพาสพิพิธภัณฑ์  พิพิธภัณฑสถาน
แห่งชาติ พระนคร 

พระเจ้าทรงเครื่อง ปางมารวิชัย  ศิลปะล้านนา พุทธศตวรรษที่ 21 (พิริยะ ไกรฤกษ์ , 2551 น.344) 
(ประมาณ 500 ปีมาแล้ว) สร้างขึ้นตามคติเรื่องชมพูบดีสูตร หรือพระพุทธเจ้าทรงทรมานพญาชมพูบดี โดยทรง
บันดาลพระเวฬุวันวิหารประดุจเมืองสวรรค์ และเนรมิตพระองค์ทรงเครื่องพระจักรพรรดิราช แสดงบุญญานุภาพ
เหนือพญามหากษัตริย์ทั้งปวง เพื่อคลายทิฐิมานะแห่งพญามหาชมพูกษัตริย์ผู้ทรงอานุภาพ พระโพธิสัตว์ศรีอาริย



40     วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที ่8 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม) 

 
เมตไตรย พระอนาคตพุทธเจ้า คือพระพุทธเจ้าพระองค์ที่ 5 ในภัทรกัป ที่จะมาบังเกิดเมื่อสิ้นสุดยุคของพระพุทธเจ้า
โคตม 

National Museum Bangkok : พิ พิ ธ ภั ณ ฑ ส ถ า น แ ห่ ง ช า ติ  พ ร ะ น ค ร  พ ร ะ ท ร ง เ ค รื่ อ ง 
พระมหาจักรพรรดิ แบบศิลปะ/อายุสมัย ล้านนา พุทธศตวรรษที่ 21 – 2 ชนิด สัมฤทธิ์ ขนาด ตักกว้าง 32.5
เซนติ เ มตร  สู งพร้ อมฐาน  59  เ ซนติ เ มตร  พระ เจ้ าทร ง เครื่ อ งพระมหาจัก รพรรดิ  ศิ ลปะล้ านนา  
สวมอุณหิส ทรงกุณฑล สร้อยพระศอ สังวาล รัดพระองค์ พาหุรัด ทองกร สร้างขึ้นตามคติเรื่องชมพูบดีสูตร หรือ
พระพุทธเจ้าทรงทรมานพญาชมพูบดี โดยทรงบันดาลพระเวฬุวันวิหารประดุจเมืองสวรรค์ และเนรมิตพระองค์
ทรงเครื่องพระจักรพรรดิราช แสดงบุญญานุภาพเหนือพญามหากษัตรยิ์ทั้งปวง เพื่อคลายทิฐิมานะของพญามหาชมพู
กษัตริย์ผู้ทรง 

พระหริภุญชัยโพธิสัตว์ จากวัดพระธาตุหริภุญชัย จังหวัดล าพูน ต้นพุทธศตวรรษท่ี 20 เป็นเนื้อสัมฤทธิ์ สูง 
82 เซนติเมตร ศาลาลัณณรศภาค วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม กรุงเทพมหานคร (พิริยะ ไกรฤกษ์, 2551, น. 344) 
พระพุทธปฏิมาแบบที่ 1 ทรงเครื่องวีวรห่มดอง ชายจีวรพาดอยู่เหนือพระถัน ทรงสวมอุณหิสห้ายอด มีแถบผ้าไขว้
กันเป็นเง่ือนกระตุก ทิ้งชายเหนือพระกรรณทั้งสองข้าง ทรงกุณฑล กรองศอ และพาหุรัด เป็นพระหริภุญชัยโพธิสัตว์ 
เดิมประดิษฐานอยู่ที่วัดพระธาตุหริภุญชัย จังหวัดล าพูน (ด ารงราชานุภาพ, 2515, น. 49) ปัจจุบันประดิษฐานอยู่ที่
วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม กรุงเทพมหานคร พระพุทธปฏิมาองค์นี้มีพุทธสัญลักษณ์ที่ถอดแบบมาจากพระพุทธ
ปฏิมาอินเดีย เช่น อุณหิสวางอยู่เหนือเม็ดพระศกแถวแรก พระเนตรเหลือบลงแต่ปลายตวัดขึ้นไปที่ปลายพระขนง 
นอกจากน้ันแล้วชายแถบผ้าเหนือพระกรรณ  

 

พระหริภุญชัยบรมโพธ์ิสัตว์ กลางพุทธศตวรรษที่ 21 เป็นเนื้อสัมฤทธิ์ หน้าตักกว้าง 66 เซนติเมตร สูง 1.16 
เมตร ระเบียงพระอุโบสถวัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม กรุงเทพมหานครพระพุทธปฏิมาประทับขัดสมาธิเพชร ปาง
มารวิชัย ทรงเครื่อง ซึ่งพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวมีพระราชหัตถเลขาถึงสมเด็จพระมหาสมณเจ้า 
กรมพญาวชิรญาณวโรรส “พระทรงเครื่องล าพูน เป็นพระที่มีองค์เดียวไม่มีสองงามเลศิลน้” พระพุทธรูปองค์นี้ น่าจะ
จ าลองมาจากองค์ที่กล่าวถึงเบื้องต้น เพราะเพิ่มไรพระศกขึ้นใต้เม็ดพระศกแถวแรก นอกจากนั้นแล้ว ยังครองจีวร
ทับสร้อยพระศอซ้าย ส่วนพาหุรัด เกยูร และ ทองพระกรด้านซ้ายสวมทับบนจีวรอีกต่อหนึ่ง พระพุทธรูปองค์นี้
อาจจะสร้างขี้นในรัชสมัยของพญาแก้ว ในช่วงกลางพุทธศตวรรษที่ 21 (พิริยะ ไกรฤกษ์, 2551, น. 344)   

พระเจ้าปูนปั้นทรงเครื่องในล้านนา พระเจ้าปูนปั้นทรงเครื่องในล้านนา ท่ีพบให้ในปัจจุบันส่วนใหญ่จะ
สร้างขึ้นใหม่ โดยรับอิทธิพลจากรัตนโกสินทร์ มีการผสมผสานเข้าด้วยกันจึงเกิดพระเจ้าทรงเครื่องในยุคปัจจุบันนี ้

พระเจ้าปูนปั้นทรงเครื่องในล้านนา ที่พบอยู่ในวิหารหลวงวัดสวนดอก ไม่พบหลักฐานแน่ชัดว่าสร้างขึ้นใน
สมัยใด จึงมีการสันนษิฐานว่าอาจถูกสร้างขึ้นในสมัยยุคแรกๆ ในการสร้างวัด 

 
ข้อเสนอแนะ 

1) ควรมีการการเผยแพร่ ข้อมูลเกี่ยวกับการสร้างพระพุทธรูปทรงเครื่อง ในยุคสมัยต่างๆ ในประเทศไทย
ให้เป็นท่ีรู้จักของประชาชนท่ัวไป  

2) ควรจัดท าเป็นเอกสารข้อมูลต่างๆ เพื่อประชาสัมพันธ์ ความรู้ในเรื่องคติพระพุทธรูปพระเจ้าทรงเครื่อง
ล้านนา  และส่งเสริมเป็นสถานท่ีท่องเที่ยวต่างๆ 

3) ควรส่งเสริมอนุรักษ์ และพัฒนาความรู้ และวิธีการสร้างพระพุทธรูปพระเจ้าทรงเครื่องล้านนาเพื่อการ
อนุรักษ์และการพัฒนาให้คงไว้สืบไป 
 
เอกสารอ้างอิง 
คณะอนุกรรมการด้านการศาสนางานสมโภชเชียงใหม่ 700 ปี. (2540). มรดกศาสนาในเชียงใหม่. เชียงใหม่: 

คณะอนุกรรมการจัดท าจดหมายเหตุสมโภชเชียงใหม่ 700 ปี. 
จีรพันธ์ สมประสงค์. (2524). ศิลปะประจ าชาติ ศป. 231. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร์. 
เชษฐ์ ติงสัญชลี. (2560). ประวัติศาสตร์ศิลปะอินเดียและเอเชียตะวันออกเฉียงใต้. นนทบุรี: มิวเซียมเพร. 
พิริยะ ไกรฤกษ์. (2551). พระพุทธปฏิมาอัตลักษณ์พุทธศิลป์ไทย. กรุงเทพฯ: อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิชช่ิง. 



วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที ่8 ฉบบัที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม)     41 
 

รุ่งโรจน์ ธรรมรุ่งเรือง. (2560). รู้เรื่องพระพุทธรูป. นนทบุรี: มิวเซียมเพรส.  
สัมภาษณ์ สุรชัย จงจิตรงาม,  อาจารย์ประจ าสาขาวิชาศิลปะไทย ภาควิชาศิลปะไทย คณะวิจิตรศิลป์ 

มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 27 มกราคม 2562 
สัมภาษณ์ สุรชัย จงจิตรงาม.  อาจารย์ประจ าสาขาวิชาศิลปะไทย ภาควิชาศิลปะไทย คณะวิจิตรศิลป์ 

มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 27 มกราคม 2562 
สัมภาษณ์ สุวิน มักได้. อาจารย์พิเศษ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่ 25 มกราคม 

2562.  
ส านักโบราณคดี  กรมศิลปากร. (2550). ศัพทานุกรมโบราณคดี. กรุงเทพฯ: ส านักโบราณคดีกรมศิลปากร. 
หลวงบริบาลบุรีภัณฑ์. (2531). เรื่องโบราณคดี  พิมพ์ในงานพระราชทานเพลิงศพหลวงบริบาลบุรีภัณฑ์ (ป่วน อินทุ

วงศ์). กรุงเทพฯ: ส านักราชเลขาธิการ. 
อรุณรัตน์ วิเชียรเขียว. (2558). พระพุทธรูปตามคติชาวล้านนา. กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 
 


