
Research Articles 
Received: 2020-04-16 Revised: 2020-05-16  Accepted: 2020-05-27 

 

พระกริ่ง 
Phra Kring 

  
พระครูปลัดสุรวุฒิ แสงมะโน 1 

Phrakhrupalad Surawut Saengmano 
E-mail: Surawutsung@gmail.com 

พระปลดัวสันต์ เกษงาม 2 
Phrapalad Wasan Teerawaro 

บัญชา ธรรมบตุร 3 
Bancha Thammabut 
แสงอาทิตย์ ไทยมติร 4 

Saengatit Thaimit 
 

บทคัดย่อ 
บทความเรื่องนี้มีวัตถุประสงค์ดังนี้ 1) เพื่อศึกษาความหมายและประวัติความเป็นมาของพระกริ่ง 2) เพื่อ

ศึกษาพุทธลักษณะของพระกริ่ง 3) เพื่อศึกษาอานุภาพของพระกริ่ง ผลการศึกษาพบว่า พระกริ่งหมายถึง ค าที่ใช้
เรียกพระเครื่องที่ท าด้วยโลหะ ภายในกลวง บรรจุก้อนโลหะซึ่งเขียนอักขระไว้ เขย่าแล้วมีเสียงดัง โดยมีจุดเริ่มต้น
การสร้างพระกริ่งขึ้นที่ทิเบตเป็นแห่งแรก และได้เผยแผค่วามเชื่อเหลา่นั้นเข้าสูป่ระเทศจีน ตั้งแต่สมัยราชวงศ์สุย ราว 
พ.ศ. 1158 เข้าสู่ประเทศไทยช่วงพุทธศตวรรษท่ี 18 สมัยกษัตริย์ชัยวรมันท่ี 7 ซึ่งได้พบพระกริ่งที่อโรคยศาลา ซึ่งอยู่
ในภาคตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทย พุทธลักษณะของพระกริ่งในประเทศที่นับถือพระพุทธศาสนา เช่น 
ทิเบต จีน กัมพูชา และไทย ได้อาศัยต้นแบบศิลปะแบบปาละของอินเดีย แต่ผู้สร้างในแต่ละประเทศได้ดัดแปลงให้
แตกต่างกันไปตามศิลปกรรมในประเทศของตน  พระกริ่งนั้นเป็นพระที่หาได้ยาก เป็นที่นิยมอย่างมากในประเทศ
ไทย  และมีอานุภาพด้านป้องกันอันตราย ด้านการรักษาโรค และอานุภาพด้านจิตใจ  

ค ำส ำคัญ: พระกริ่ง  
 
Abstract 

This article has the following objectives. 1) To study the meaning and history of Phra Kring. 2) To 
study the Buddha characteristics of Phra Kring. 3) To study the majestic power of Phra Kring. The results 
shown that Phra Kring means the name of metal amulet, hollow inside and contains with chunk metals 
which wrote the special charactor and had a noise when shaking. The begining of creation was in Tibet and 
propagate those belief to China since the Sui Dynasty around 1158 B.E. and entered Thailand during the 18th 
century Buddhism in the reign of King Jayavaraman VII and which was found Phra Kring at the Arokaya Sala 
Which was in the northeastern of Thailand. The characteristics of Phra Kring in buddhist countries such as 
Tibet, China, Cambodia and Thailand and relied on the Pala art model of India. But creators in each country 
have adapted in the different parts of their country. Phra Kring is a rare amulet and very popular in Thailand 
with power to prevent dangers, to treat of diseases and have a  majestic power to the mind. 

Keywords: Phra Kring  

                                                           
1 อาจารย์ประจ าหลักสตูรสาขาวิชาพุทธศาสนาและปรัชญา มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลยั วิทยาเขตอีสาน 
2 อาจารย์ประจ าหลักสตูรสาขาวิชาการสอนสังคมศึกษา มหาวิทยาลยัมหามกฏุราชวิทยาลยั วิทยาเขตอีสาน 
3 อาจารย์ประจ าหลักสตูรสาขาวิชาการสอนภาษาไทย มหาวิทยาลยัมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตอสีาน 
4 อาจารย์ประจ าหลักสตูรสาขาวิชาการสอนภาษาอังกฤษ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตอีสาน 



68 วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 9 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2563) 
  

 

บทน ำ 
ประเทศไทยเป็นเมืองพุทธ คนไทยส่วนใหญ่นับถือพุทธศาสนานิกายเถรวาท และมีบางส่วนที่นับถือพุทธ

ศาสนานิกายมหายานด้วย โดยพระพุทธศาสนาทั้งสองนิกายนี้ ได้ผสมกลมกลืนอยู่ในสังคมวัฒนธรรมประเพณีของ
ไทยมาแต่โบราณ และนอกจากการเคารพกราบไหว้พระพุทธรูปซึ่งเป็นสัญญลักษณ์แทนองค์สมเด็จพระสัมมาสัม
พุทธเจ้าแล้ว ก็ยังนิยมพกพระเครื่อง (ย่อมาจากค าว่าพระเครื่องราง) คือพระพุทธรูปองค์เล็กๆ ติดตัวไว้ตลอดเวลา
โดยเช่ือว่า อ านาจพุทธคุณในพระเครื่องนั้นจะช่วยป้องกันภัยอันตรายต่าง ๆ ได้ ซึ่งนอกจากจะถือว่าเป็นของส าคัญมี
คุณค่าต่อจิตใจแล้ว พระเครื่องบางองค์ บางรุ่นปัจจุบันหาได้ยากเพราะมีการสร้างขึ้นมาน้อยมาก เช่นพระกริ่ง เป็น
ต้น และเช่ือกันว่าใครมีไว้บูชาย่อมมีแต่สิริมงคล เพราะมีพุทธคุณสูงในด้านแคล้วคลาด อยู่ยงคงกระพัน เมตตามหา
นิยม เกิดความสุขความเจริญ และยังใช้ท าน้ าพุทธมนต์เพื่อรักษาโรคได้ด้วย จึงมีการเช่าบูชาในราคาที่สูงมาก  

พระกริ่งเป็นพระเครื่องท่ีมีผู้รู้จักและเป็นที่นิยมแพร่หลายกันมาก ซึ่งเป็นรูปเคารพแทนองค์พระไภษัชยคุรุ
พุทธเจ้าในพุทธศาสนานิกายมหายาน ท่ีพุทธศาสนิกชนให้ความศรัทธาเลื่อมใสในฐานะที่เป็นพระพุทธเจ้าผู้เป็นครู
แพทย์ ครูแห่งยา หรือหมอยา และเนื่องจากพุทธศาสนานิกายมหายานนั้นนับถือพระพุทธเจ้าและพระโพธิสัตว์หลาย
พระองค์ พระไภษัชยคุรุพุทธะ จึงได้รับการยอมรับนับถือว่าเป็นพระพุทธเจ้าที่ส าคัญมากพระองค์หนึ่ง ในพระสูตร
ของมหายานช่ือ ไภษัชยคุรุไวฑูรยประภาตถาคตสูตร ได้กล่าวถึงพระพุทธเจ้าช่ือไภษัชยคุรุ โดยค าว่าไภษัชแปลว่า
หมอยา ไวฑูรยประภา แปลว่า มีพระกายสีฟ้าเข้มดุจไพฑูรย์ ทางทิเบตบอกว่าเป็นสีลาปิสลาสุลี ซึ่งเป็นหินธรรมชาติ
สีฟ้าเข้ม  ถ้ามีแร่ทองค าผ่านก็จะปรากฏเส้นสีทองงดงาม ถ้าเห็นปฏิมาพระพุทธเจ้าที่มีพระวรกายสีฟ้า หรือสีฟ้าเข้ม 
ก็รู้ได้โดยทันทีว่าคือรูปแทนองค์ของพระไภษัชยคุรุพุทธเจ้านั่นเอง นอกจากน้ี พุทธลักษณะของพระกริ่ง ยังแตกต่าง
จากพระเครื่ององค์อื่น ๆ ทั่วไป คือเป็นรูปหล่อลอยองค์ สีค่อนข้างด า เมื่อเขย่าแล้วจะมีเสียงดังอยู่ภายในองค์พระ    
เสียงที่ได้ยินนั้นคือลูกกริ่งซึ่งเขียนเป็นอักขระที่มีความหมายแทนองค์พระพุทธเจ้า ท าให้ผู้มีพระกริ่งไว้บูชานั้น รู้สึก
ถึงความพิเศษที่แตกต่างออกไปว่า นอกจากจะมีรูปแบบท่ีไม่เหมือนพระเครื่องโดยทั่วไปแล้ว ก็ยังเป็นพระเครื่องที่มี
พระพุทธเจ้าอยู่ภายในด้วย  ซึ่งนอกจากจะมีไว้เคารพบูชาเพื่อป้องกันสรรพภยันตรายต่าง ๆ เช่น พระกริ่งที่สร้างขึ้น
ในสมัยอยุธยา และติดไว้ท่ีพระมาลาเบี่ยงของสมเด็จพระนเรศวรมหาราช  ก็ยังเช่ือว่าสามารถใช้ท าน้ ามนต์เพื่อรักษา
โรคภัยต่าง ๆ ให้ทุเลาและหายไปได้ด้วย ดังที่สมเด็จพระสังฆราช (แพ ติสฺสเทว) ซึ่งในขณะนั้น ด ารงสมณศักดิ์เป็น
พระศรีสมโพธ์ิ ได้น าพระกริ่งมาแช่น้ าเพื่อท าน้ าพระพุทธมนต์ให้กับสมเด็จพระวันรัต (แดง) พระอุปัชฌาย์ของท่านที่
อาพาธเป็นอหิวาตกโรค แล้วอธิษฐานให้หายจากโรค ตามรับสั่งของสมเด็จกรมพระวชิรญาณวโรรส เมื่อสมเด็จพระ
วันรัตได้ฉันน้ าพระพุทธมนต์แล้วก็ท าให้อาการของโรคนั้นทุเลาลงจนหายเป็นปกติ พระกริ่งที่มีช่ือเสียงเป็นที่นิยม
ของประเทศไทย ได้แก่ พระกริ่งปวเรศ วัดบวรนิเวศวิหาร พระกริ่งชัยวัฒน์ ของสมเด็จพระสังฆราช (แพ) วัดสุทัศน์
เทพวราราม เป็นต้น 
  
ควำมหมำยของพระกริ่ง   

ในพจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2525 ได้ให้ความหมายของค าว่า "กริ่ง" ไว้ว่า "ใช้เรียกพระ
เครื่องที่ท าด้วยโลหะ ข้างในกลวง มีก้อนโลหะลงอักขระไว้แทนองค์พระพุทธเจ้า เขย่าดังกริ๊ก ๆ ว่า พระกริ่ง , ทาง
เหนือเรียกว่า มะหิ่ง." ซึ่งถ้าหากเขย่าดู ก็จะยินเสียงดังออกมาจากภายในองค์พระนั้นจริง ส่วนค าว่า "กริ่ง" นี้   
สมเด็จพระสังฆราช (แพ ติสฺสเทว) พระสงฆ์ผู้มีความรู้และความเช่ียวชาญในการสร้างพระกริ่งของประเทศไทย  
ได้รับสั่งว่า ค าว่า "กริ่ง" มาจากค าถามที่ว่า "กึง กุสโล" (กิง กุสะโล) กล่าวคือเมื่อพระโยคาวจรบ าเพ็ญสมณธรรม มี
จิตผ่านกุศลธรรมทั้งปวงเป็นล าดับไปแล้ว ถึงขั้นสุดท้าย จิตเสวยอุเบกขาเวทนา ปุญญาภิสังขาร (สภาพที่ปรุงแต่ง
กรรมฝ่ายดี ได้แก่ กุศลเจตนา) เปลี่ยนเป็น อเนญชา (สภาพที่ปรุงแต่งภพอันมั่นคง ไม่หวั่นไหว ได้แก่ ภาวะจิตที่
มั่นคงแน่วแน่ด้วยสมาธิแห่งจตุตถฌาน คือ ฌานที่ 4) เป็นเหตุให้พระโยคาวจรเอะใจขึ้นว่า "กึง กุสโล" นี้เป็นกุศล
อะไร เพราะเป็นธรรมที่เกิดขึ้น แปลกประหลาด ไม่เหมือนกับกุศลอื่นที่ผ่านมา ดังนั้น ค าว่า "กึง กุสโล" จึงเป็นช่ือ
ของ อเนญชา คือ "นิพพุติ" แปลว่า "ดับสนิท" ซึ่งก็หมายถึงพระนิพพานนั่นเอง" นี่เป็นค าบอกเล่าของท่าน
ศาสตราจารย์แสง มนวิฑูร ได้กล่าวไว้ (จ านงค์ ทองประเสริฐ, 2546)  
 
 



วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 9 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2563) 69 
  

 

ประวัติควำมเป็นมำของพระกริ่ง 
พระกริ่งเป็นพระพุทธรูปขนาดเล็ก รูปแบบขององค์พระโดยทั่วไปคือเป็นพระพุทธรูปประทับบนฐานบัว

คว่ าบัวหงายที่มีกลีบบัวเฉพาะเพียงด้านหน้า พระหัตถ์ขวาแสดงปางมารวิชัย พระหัตถ์ซ้ายวางบนพระเพลา บนฝ่า
พระหัตถ์มีหม้อยาหรือผลไม้ที่เป็นยาวางไว้ ซึ่งพุทธลักษณะมีความใกล้เคียงกับพระไภษัชยคุรุฯ จนท าให้นักวิชาการ
สรุปว่าพระกริ่งทุกองค์คือพระไภษัชยคุรุพุทธเจ้า  

พระไภษัชยคุรุฯในทิเบตนั้นมีพระนามว่า “มันลา” (Manla) แปลว่าโอสถวิเศษ (เสฐียร พันธรังษี, 2512, 
น. 88)  แสดงให้เห็นความเช่ือในการนับถือพระไภษัชยคุรุฯในฐานะพระพุทธเจ้าผู้เป็นแพทย์ คือเช่ือว่าอ านาจ
พุทธคุณของพระองค์สามารถช่วยเหลือและรักษาเหล่าสรรพสัตว์ให้หายจากโรคร้ายต่างๆได้ โดยอ้างถึงปณิธาน 12 
ข้อของพระไภษัชยคุรุฯ ก่อนท่ีจะตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า  ซึ่งหน่ึงในปณิธานน้ันคือ ทรงตั้งใจที่จะช่วยเหลือผู้ที่เจ็บไข้
ได้ป่วย  ซึ่งท่านได้อธิษฐานไว้ว่า ในโลกธาตุของท่านนั้น ขอให้ปราศจากโรคภัยไข้เจ็บ  ใครที่เจ็บไข้เมื่อนึกถึงท่าน  
สวดมนต์ถึงท่านก็จะได้รับการเยียวยาบ าบัดรักษาให้หายจากโรคภัยไข้เจ็บต่างๆได้อย่างอัศจรรย์ (ธัมมนันทาภิกษุณี, 
2549, น. 8 ) ดังนั้น ถ้าผู้ใดเจ็บป่วยร่างกายตรงไหนก็ให้เอามือไปลูบพระไภษัชยคุรุฯที่ตรงนั้น แต่วิธีนี้ได้ท าให้องค์
พระช ารุดและสึกกร่อนจากการลูบของผู้ที่มารับการรักษา จึงมีการคิดสร้างพระไภษัชยคุรุฯขนาดเล็กท่ีเรียกว่า“พระ
กริ่ง” ขึ้นโดยใช้แช่ลงในน้ า เพื่อให้น้ านั้นเป็นน้ าศักดิ์สิทธ์ิ และให้ผู้ที่ไม่สบายได้อธิษฐานจิต แล้วดื่มน้ าแทนการลูบที่
องค์พระ ก็จะท าให้ผู้เจ็บป่วยหายจากความไม่สบายต่าง ๆได้เช่นกัน และเพื่อให้พระไภษัชยคุรุฯขนาดเล็กท่ีสร้างขึ้น
ถึงพร้อมด้วยพุทธภาวะอันสมบูรณ์ จึงได้สร้างผลโลหะขึ้นแล้วประจุลงไว้ภายในองค์พระนั้นด้วย (พินัย ศักดิ์เสนีย์, 
2511, น. 7)    

จากข้อมูลที่กล่าวไว้ในต านานเกี่ยวกับการเผยแผพุ่ทธศาสนาของประเทศทิเบตว่า ท่านคุรุปัทมสมภพ และ
คณาจารย์ชาวอินเดียได้น าพระพุทธศาสนามหายานนิกายตันตระและความเชื่อเกี่ยวกับพระไภษัชยคุรุฯ เข้าไปเผย
แผ่ในทิเบตราวปี พ.ศ. 1290  อย่างไรก็ตาม ยังไม่เคยพบรูปเคารพพระไภษัชยคุรุฯในประเทศอินเดีย ดังนั้นจึงยังไม่
พบหลักฐานประติมากรรมพระกริ่งด้วยเช่นกัน มีแต่คัมภีร์ที่กล่าวอ้างถึงการสร้างพระพุทธรูปของทิเบตนั้นว่าได้ใช้
รูปแบบทางศิลปกรรมของพระไภษัชยคุรุฯ จากประเทศอินเดียเป็นต้นแบบ เนื่องจากมีการพบหลักฐานทาง
ศิลปกรรมซึ่งท าเป็นประติมากรรมลอยตัว องค์พระพุทธรูปประทับขัดสมาธิเพชร บนฐานบัวคว่ าบัวหงาย พระหัตถ์
ขวาแสดงปางมารวิชัย พระหัตถ์ซ้ายวางบนพระเพลา มีวัตถุทรงกลมวางบนฝ่าพระหัตถ์ ซึ่ งลักษณะดังกล่าวตรงกับ
พุทธลักษณะของพระกริ่ง และแสดงถึงอิทธิพลของศิลปะแบบปาละของอินเดีย  แต่จากการที่เราไม่พบรูปเคารพใน
ประเทศนี้ก็ท าให้ไม่สามารถกล่าวได้อย่างชัดเจนว่า มีการสร้างพระกริ่งขึ้นในประเทศอินเดียมาก่อน  ดังนั้น เท่าที่
พบหลักฐานทางศิลปกรรมในปัจจุบันนี้คงกล่าวได้ว่า จุดเริ่มต้นการสร้างพระกริ่งนั้นเกิดขึ้นท่ีประเทศทิเบตเป็นแห่ง
แรก และจากข้อมูลทั้งด้านเอกสารและงานศิลปกรรม ก็เป็นเครื่องยืนยันว่าในประเทศทิเบตนี้ มีความเช่ือเกี่ยวกับ
พระกริ่งเกิดขึ้นก่อนแน่นอน และเกิดขึ้นหลังจากที่ท่านคุรุปัทมสมภพได้น าความเช่ือเกี่ยวกับพระไภษัชยคุรุฯเข้าไป
เผยแผ่ในทิเบตแล้วในปี พ.ศ. 1290 ดังนั้นการสร้างพระกริ่งจึงน่าจะเกิดขึ้นราวปลายพุทธศตวรรษที่ 13 - 14  คือ
หลังจากท่ีความเชื่อเกี่ยวกับพระไภษัชยคุรุฯ ได้เข้าสู่ประเทศทิเบตและเป็นที่ยอมรับแล้วนั่นเอง  

จากนั้นก็ได้เผยแผ่ความเชื่อเหล่านั้นเข้าสู่ประเทศจีน  ตั้งแต่สมัยราชวงศ์สุย ราว พ.ศ. 1158 และได้รับยก
ย่องสูงสุดในสมัยราชวงศ์ถัง พ.ศ. 1160-1450  (มาลินี คัมภีรญาณนนท์, 2542, น. 2) และในช่วงเวลานี้เองได้เกิด
แนวคิดการสร้างพระกริ่งขึ้นเป็นครั้งแรก โดยส่วนหนึ่งอาจได้รับอิทธิพลมาจากประเทศทิเบต เนื่องจากในประเทศ
จีนก็มีความเชื่อในเรื่องอ านาจพุทธคุณของพระไภษัชยคุรุฯว่าสามารถช่วยรักษาคนเจ็บป่วยได้ และเกิดแนวคิดสร้าง
พระกริ่งขึ้น เพื่อใช้ในการท าพิธีกรรมเช่นเดียวกับในประเทศทิเบตเช่นกัน 

ต่อมาพุทธศาสนามหายานได้เข้าสู่ประเทศกัมพูชาราวพุทธศตวรรษที่ 15 แต่ในเวลานั้นพุทธศาสนา
มหายานนับถือพระโพธิสัตว์อวโลกิเตศวรเป็นพระผู้ดูแลและปกป้องมนุษย์ให้พ้นจากภัยพิบัติ ความเช่ือในการบูชา
พระไภษัชยคุรุฯ จึงยังไม่เป็นที่ศรัทธาและได้รับการนับถือ แต่หลักฐานการพบพระกริ่งที่เรียกว่าพระกริ่งบาเก็งอยู่
บนยอดเขาพนมบาเก็ง ที่สร้างขึ้นช่วงกลางพุทธศตวรรษที่ 15 (สุภัทรดิศ ดิศกุล , 2539, น. 36) ไม่มีหลักฐานที่
ชัดเจนที่ระบุได้ว่าเป็นพระกริ่งที่สร้างขึ้นในประเทศนี้ และพุทธลักษณะของพระกริ่งที่พบนี้ คล้ายกับพระกริ่งใหญ่
ของจีน นักวิชาการหลายท่านเช่นสมเด็จกรมพระยาด ารงราชานุภาพจึงสันนิษฐานว่า พระกริ่งที่พบบนเขาพนมบา
เก็งน้ันอาจเป็นของที่น าเข้ามาจากเมืองจีน (กรมพระยาด ารงราชานุภาพ, 2537, น. 81) 



70 วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 9 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2563) 
  

 
ราวพุทธศตวรรษที่ 17 กษัตริย์เขมรพระนามว่าพระเจ้าปทุมสุริย์วงศ์

  
(หม่อมเจ้าสุภัทรดิศ ดิศกุล ทรง

พระราชทานความเห็นว่าพระเจ้าปทุมสุริย์วงศ์ น่าจะหมายถึงกษัตริย์สุริยวรมันที่ 2 ของอาณาจักรขอม) ได้โปรดให้
สร้างพระกริ่งขึ้นบ้าง โดยอาศัยรูปแบบพระกริ่งจีนเป็นตน้แบบ พระกริ่งที่สร้างขึ้นนี้ถูกเรียกว่าพระกริง่พระปทุม เมื่อ
พระกริ่งพระปทุมได้รับศรัทธาจากชาวกัมพูชาแล้ว  และในสมัยกษัตริย์ชัยวรมันที่ 7 ราวพุทธศตวรรษที่ 18 เราได้
พบจารึกหลายหลักที่มีการกล่าวถึงการบูชาพระไภษัชยคุรุฯ เช่นจารึกปราสาทตาพรหม จารึกปราสาทตาเมือนโต๊ด 
และในช่วงเวลาดังกล่าวได้มีการสร้างพระกริ่ง ซึ่งอาจเป็นพระกริ่งแบบแรกที่ช่างเขมรสร้างขึ้นตามแนวคิดของช่าง
เขมรที่มีลักษณะเฉพาะตามความเช่ือในศาสนาพราหมณ์ ที่เรียกว่า “พระกริ่งตั๊กแตน” (พินัย ศักดิ์เสนีย์, 2511,น. 
14)  

ความเช่ือในการบูชาพระไภษัชยคุรุฯ เข้าสู่ประเทศไทยช่วงพุทธศตวรรษที่ 18 สมัยกษัตริย์ชัยวรมันที่ 7 
ของอาณาจักรขอม ปรากฎหลักฐานที่โรคยศาลาซึ่งโปรดให้สร้างขึ้นในอาณาจักรของพระองค์ ซึ่งพบอยู่ในดินแดน
ภาคตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทย

    
เกี่ยวกับการบูชาพระไภษัชยคุรุฯ ก่อนท าพิธีการรักษาผู้ที่เจ็บป่วยตาม

ข้อมูลที่ได้จากจารึก เช่น จารึกด่านประค า จารึกปราสาทตาเมือนโต๊ด แสดงให้เห็นถึงความเช่ือในการบูชาพระ
ไภษัชยคุรุฯ และการมีอยู่จริง จึงกล่าวได้ว่าการบูชาพระไภษัชยคุรุฯ ในฐานะพระพุทธเจ้าแพทย์ผู้ปกปักรักษามนุษย์
ให้หายจากโรคต่าง ๆ รวมทั้งป้องกันภัยอันตราย คงเป็นความเช่ือที่เข้าสู่ประเทศไทยในราวพุทธศตวรรษที่ 18 จาก
อิทธิพลของกษัตริย์ชัยวรมันท่ี 7 และก่อนหน้าน้ันในประเทศไทยคงไม่เคยมีความเชื่อในการบูชาพระไภษัชยคุรุฯ มา
ก่อน เพราะยังไม่เคยพบจารึกท่ีใดท่ีกล่าวถึงพระกริ่งในเมืองไทยในสมัยนั้น

 

 ตามประวัติการสร้างพระกริ่งในสมัยรัตนโกสินทร์กล่าวว่า ได้ใช้ต าราการสร้างพระกริ่ งที่ได้รับสืบทอดมา
จากพระพนรัต เจ้าอาวาสวัดป่าแก้ว ที่มีชีวิตอยู่ในสมัยอยุธยามาเป็นต้นแบบ (มอนต์ จันทนากร , 2527, น. 6) ซึ่ง
พระพนรัตได้ต าราการสร้างพระกริ่งมาจากต าราการสร้างพระกริ่งปทุมฯของขอม อย่างไรก็ตามไม่มีข้อมูลที่สามารถ
ยืนยันได้ว่าในสมัยอยุธยามีการสร้างพระกริ่งขึ้น และไม่พบหลักฐานท่ีชัดเจนว่ามีต าราดังกล่าวอยู่จริง  
 จนกระทั่ง พ.ศ. 2425 สมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรมพระยาปวเรศวริยาลงกรณ์ พระนามเดิมว่า พระองค์
เจ้าฤกษ์ เป็นพระราชโอรสในกรมพระราชวังบวรมหาเสนานุรักษ์ รัชกาลที่ 2 (ณัฐวุฒิ สุทธิสงคราม, 2525, น. 134) 
ได้สร้างพระกริ่งขึ้นเป็นครั้งแรกในประเทศไทย  ตามประวัติกล่าวว่าพระองค์ได้ใช้ต าราการสร้างจากต าราการสร้าง
พระกริ่งพระปทุมฯ ที่พระองค์ได้รับสืบทอดต่อมาจากกรมพระปรมานุชิตชิโนรส ดังนั้นพุทธลักษณะของพระกริ่งที่
สร้างขึ้นเป็นครั้งแรกในประเทศไทย ตามต าราส่วนใหญ่กล่าวว่ามีพุทธลักษณะใกล้เคียงกับพุทธลักษณะของพระกริ่ง
พระปทุมฯ  แต่มีการดัดแปลงให้มีลักษณะเฉพาะแสดงรูปแบบศิลปกรรมไทยมากขึ้น และหลังจากที่พระมหาสมณ
เจ้ากรมพระยาปวเรศวริยาลงกรณ์ได้สร้างพระกริ่งขึ้น ก็มีการสร้างพระกริ่งขึ้นในประเทศไทยอย่างต่อเนื่องจนถึง
ปัจจุบันนี้

  

 
พุทธลักษณะของพระกริ่ง 

พุทธลักษณะที่ส าคัญของพระกริ่ง มีต้นแบบเป็นศิลปกรรมอินเดียแบบปาละที่เจริญอยู่ในเวลาที่ท่านคุรุ
ปัทมสมภพน าพุทธศาสนามหายานนิกายตันตระเข้าไปเผยแผ่ในทิเบต ลักษณะจึงเป็นพระพุทธรูปแบบมหายาน อัน
เป็นสัญลักษณ์แทนพระไภษัชยคุรุพุทธเจ้า ประทับนั่งบนดอกบัว ซึ่งถือว่าเป็นครรภธาตุที่เป็นสัญลักษณ์ของ 
โพธิจิตแห่งคัมภีร์มหาไวโรจนสูตร พระหัตถ์ซ้ายถือเครื่องพุทธบริโภค เช่นหม้อน้ า หรือพุทธอุปโภคเช่น วัชระ เป็น
สัญลักษณ์ของปัญญาอันกล้าแข็งของพระธยานิพุทธะ ผู้ตัดซึ่งอวิชชาและกิเลสสิน้แล้ว และในองค์พระประจุผลโลหะ
แต่ละผลโลหะนั้นเป็นสัญลักษณ์หมายถึงพระพุทธเจ้าแต่ละพระองค์  ท าให้พระกริ่งที่สร้างขึ้นนั้นสมบูรณ์ด้วยพุทธ
ภาวะ มีกฤตยาคุณ อาถรรพณ์ ทั้งพระเดชและพระคุณ ตามคัมภีร์มนตรยานเรียกว่า จตุรอาถรรพณ์  
(พินัย ศักดิ์เสนีย์, 2511, น. 41-42) เมื่อท่านคุรุปัทมสมภพน าพุทธศาสนามหายานแบบตันตระเข้ามาในทิเบตเวลา
นั้นได้สร้างพระพุทธรูปขึ้นโดยน ารูปเคารพของพระไภษัชยคุรุฯมาเป็นต้นแบบ การสร้างพระพุทธรูปเหล่านั้นในครั้ง
แรกจึงมีตั้งแต่ขนาดเล็กจนถึงขนาดใหญ่  และในเวลาต่อมาจึงได้ท าจ าลองให้มีขนาดเล็กลงแล้วใช้แช่ ในน้ าเพื่อท า
น้ ามนต์ให้ผู้เจ็บป่วยดื่มน้ ามนต์เพื่อรักษาอาการไม่สบายต่าง ๆ บนความเช่ือในอ านาจพุทธคุณนั้น 

 
  



วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 9 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2563) 71 
  

 

พุทธลักษณะของพระกริ่งในประเทศพุทธต่ำงๆ 
พุทธลักษณะของพระกริ่งที่สร้างขึ้นในประเทศที่นับถือพระพุทธศาสนาได้แก่ ทิเบต จีน กัมพูชา และไทย  

แม้จะอาศัยต้นแบบศิลปะแบบปาละของอินเดีย แต่ผู้สร้างในแต่ละประเทศก็ได้ดัดแปลงให้แตกต่างกันไปตาม
ศิลปกรรมของประเทศตน ซึ่งสามารถแบ่งตามพุทธลักษณะใหญ่ ๆ ได้ดังนี้คือ  
 
พระกริ่งทิเบตและจีน 
 พุทธลักษณะที่ส าคัญของพระกริ่งทิเบตมีลักษณะเป็นพระพุทธรูปแบบมหายาน ประทับนั่งขัดสมาธิเพชร
บนฐานบัวคว่ าบัวหงาย 7 คู่ พระหัตถ์ขวาแสดงปางมารวิชัย พระหัตถ์ซ้ายถือวัชระ พระศอคล้องลูกประค า 
ทรงเครื่องทรงอย่างนักบวชครองจีวรห่มเฉียงเปิดพระอังสาขวา ไม่สวมเครื่องประดับ พระพักตร์ค่อนข้างกลม เม็ด
พระศกขมวดเป็นก้นหอยขนาดเล็ก เป็นประติมากรรมลอยตัวมีเนื้อสัมฤทธ์ิทอง (สีเหลือง) และสัมฤทธ์ิเงิน (เนื้อขาว) 
บางท่านเรียก สัมฤทธ์ิขาว ซึ่งเป็นเนื้อสัมฤทธ์ิที่พบน้อย ภายในบรรจุเม็ดโลหะทรงกลมเพื่อให้เวลาเขย่าแล้วเกิดเสยีง
ดังกริ๊ง กริ๊ง โดยเม็ดโลหะนี้ลงอักขระเป็นสัญลักษณ์ของพระพุทธเจ้าแต่ละพระองค์ ส่วนพระกริ่งของจีนนั้น พุทธ
ลักษณะโดยทั่วไปก็คล้ายกับพระกริ่งทิเบต  แต่ก็ได้แสดงพุทธศิลป์แบบจีนไว้ด้วยเช่นกัน เช่น การแสดงปางในพระ
หัตถ์ขวาก็จะแสดงปางประทานพรหรือประทานอภัย ซึ่งเป็นปางของพระไภษัชยคุรุฯที่เป็นที่นิยมของจีน รวมถึงวัตถุ
ที่วางบนพระหัตถ์ซ้ายจะเปลี่ยนเป็นหม้อยาเพราะพระไภษัชยคุรุฯของจีนจะถือหม้อยา หรือลักษณะของพระเนตรที่
ท าเป็นเส้นตรงปลายเฉียงขึ้น เหมือนกับลักษณะพระเนตรของพระพุทธรูปจีนทั่วไป (ผาสุข อินทราวุธ , 2543,  
น. 192) นอกจากนั้นการท าตุ่มไข่ปลาที่ขอบชายจีวรก็เป็นพุทธศิลป์แบบจีน ซึ่งไม่เคยพบในการสร้างพระกริ่งทิเบต 
ดังจะเห็นได้จากพระกริ่งใหญ่จีน เป็นต้น ส่วนพระกริ่งบาเก็งของจีนนั้นได้คงรูปลักษณ์แบบศิลปะทิเบตมากกว่า
ศิลปะจีน และพระกริ่งหนองแส จะมีพุทธลักษณะที่ส าคัญที่ต่างจากพระกริ่งแบบอ่ืนคือ พระกริ่งหนองแสนี้หล่อตัน 
ไม่มีเม็ดโลหะขนาดเล็กอยู่ในองค์พระ  เนื่องจากต้องการแสดงให้เห็นว่าพระกริ่งหนองแสนี้สร้างขึ้นในพุทธศาสนา
ฝ่ายมหายาน มากกว่าพุทธศาสนาแบบตันตระซึ่งเห็นได้จากการท าพระเกศาในลักษณะรัดเกล้าเป็นมวย  
 
พระกริ่งกัมพูชำ 

พระเจ้าปทุมสุริยวงศ์กษัตริย์ขอมเป็นกษัตริย์ที่ศรัทธาในอ านาจพุทธคุณของพระกริ่งจึงโปรดให้สร้างพระ
กริ่งขึ้น ท าให้พระกริ่งที่สร้างขึ้นนี้ถูกเรียกว่า"พระกริ่งปทุมหรือพระกริ่งพระปทุม" มีอายุประมาณ 1,000 ปี  พุทธ
ลักษณะที่ส าคัญของพระกริ่งปทุมนี้ คือมีขนาดใหญ่สุด องค์พระประทับขัดสมาธิเพชรบนฐานบัวคว่ าบัวหงาย 7 คู่ 
ทางด้านหน้า ด้านหลังของฐานพระเป็นฐานเรียบไม่มีกลีบบัวหรือเครื่องหมายอื่นๆ พระพักตร์เรียวยาวคล้ายรูปไข่ 
พระเนตรนูนเด่นมองลงต่ าอย่างส ารวม พระศอคล้องลูกประค า พระองค์เพรียวบาง พระหัตถ์ขวาแสดงปางมารวิชัย 
พระหัตถ์ซ้ายถือวัชระ พระศกขมวดเป็นก้นหอยขนาดเล็ก ครองจีวรห่มเฉียงเปิดพระอังสาขวา ทรงเครื่องทรงอย่าง
นักบวช องค์พระบรรจุเม็ดโลหะหรือลูกกริ่งไว้ด้านใน ส่วน “พระกริ่งอุบาเก็ง” แตกต่างจากพระกริ่งบาเก็งของจีน 
(ซึ่งมีลักษณะของพระกริ่งธิเบตมากกว่าจีน) และพระกริ่งปทุม ตรงที่พระกริ่งอุบาเก็ง จะมีพระพักตร์และพระเนตร
ท าเป็นแบบจีน คือพระพักตร์ค่อนข้างกลมและพระเนตรเป็นเส้นตรงปลายเฉียงขึ้น พระหัตถ์ขวาแสดงปางมารวิชัย 
พระหัตถ์ซ้ายถือวัชระหรือหม้อน้ ามนต์ ประทับบนฐานบัวที่มีลายกลีบบัวอยู่ด้านหน้า 7 คู่ และฐานด้านหลังแอ่น
เป็นร่องลึกมากกว่า  ส่วนพระกริ่งหน้าตั๊กแตนนั้นเรียกตามลักษณะพระพักตร์ซึ่งคล้ายตั๊กแตน กล่าวกันว่าพระกริ่ง
ประเภทน้ีสร้างขึ้นโดยช่างพื้นเมืองชาวเขมรตามความเช่ือในศาสนาพราหมณ์ ตอนพระนารายณ์ปราบอสูรตรีบุร า มี
การสลักสัญลักษณ์รูปโอมไว้ใต้ฐานพระ ส่วนพุทธลักษณะที่แตกต่างออกไปอีกคือ ท าเป็นประติมากรรมนั่งขัดสมาธิ
เพชรบนฐานท่ีมีตุ่มกลมๆคล้ายฐานบัวทางด้านหน้า ส่วนด้านหลังของฐานพระท าเป็นกลีบบัวรูปสามเหลี่ยมซ้อนกัน 
2 ช้ัน พระเศียรใหญ่ พระเกศาท าเป็นปมขนาดใหญ่ พระศอสั้นมีลูกประค าขนาดใหญ่คล้องไว้ พระเนตรโปน  
พระนาสิกใหญ่ พระหัตถ์ทั้งสองข้างประสานกันไว้เหนือพระเพลาจรดพวงลูกประค า พระหัตถ์ขวาถือดอกบัว จาก
พุทธลักษณะนี้ พบว่าไม่มีการรักษาพุทธลักษณะในการสร้างพระกริ่งที่มีมาตั้งแต่ในอดีตเลย รูปแบบทางศิลปกรรมที่
ปรากฏจะเห็นว่าไม่มีความละเอียดอ่อน และขาดความสวยงาม เช่นการท าพระเนตรที่โปน พระโอษฐ์กว้าง พระศอ
สั้น ท าให้ต่างไปจากที่เคยมีมาในประเทศจีนและประเทศทิเบต เช่นลักษณะของการวางพระหัตถ์ที่แสดงปางสมาธิ
แทนปางมารวิชัย หรือวัตถุที่อยู่ในพระหัตถ์ซ้ายที่มักเป็นวัชระก็เปลี่ยนเป็นถือดอกบัวในพระหัตถ์ขวา รวมถึง



72 วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 9 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2563) 
  

 
ลักษณะของฐานบัวที่เดิมมักท าเป็นฐานบัวคว่ าบัวหงาย 7 คู่ ก็เปลี่ยนเป็นบัวตูมกลมที่มีลักษณะเป็นตุ่ม หรือเป็น
ฐานเกลี้ยง เป็นต้น อย่างไรก็ตาม ในองค์พระยังคงใส่ลูกกริ่งคงไว้ตามลักษณะของพระกริ่งดั้งเดิมเช่นกัน  
พระกริ่งไทย 

กรมพระยาด ารงราชานุภาพได้กล่าวไว้ในหนังสือนิราศนครวัดว่า ในสมัยรัชกาลที่ 4 พระอมรโมลี แห่งวัด
บุปผารามได้เดินทางไปสง่พระมหาปรานราชาคณะธรรมยุตทิี่ประเทศกัมพูชา เมื่อท่านเดินทางกลับพระมหาปรานได้
มอบพระกริ่งกลับมาเพื่อใช้ป้องกันอันตรายขณะเดนิทาง และเมื่อท่านกลับถึงกรุงเทพฯ ท่านได้มอบพระกริ่งดังกล่าว
ให้พระยาอัพภันตริกามาตย์ (กรมพระยาด ารงราชานุภาพ, 2469, น. 80) พระกริ่งที่พบในช่วงต้นของกรุง
รัตนโกสินทร์นั้น นักวิชาการทั่วไปเชื่อว่าเป็นพระกริ่งที่น าเข้ามาจากประเทศกัมพูชา ซึ่งกรมพระยาด ารงราชานุภาพ 
ทรงเรียกพระกริ่งเหล่านั้นว่าพระกริ่งพระเจ้าปทุมวงศ์ ซึ่งสร้างขึ้นในสมัยพระเจ้าปทุมสุริยวงศ์ตาม แบบท่ีช่างจีนคิด
ขึ้นตามความเชื่อในฝ่ายมหายาน  

พุทธลักษณะของพระกริ่งที่พบในประเทศไทยช่วงแรก มักท าเป็นประติมากรรมลอยองค์ขนาดเล็ก ความ
สูงไม่เกิน 2 นิ้ว มี 2 ชนิดโดยองค์ขนาดใหญ่มีสีด า ส่วนองค์ที่มีสีเหลืองจะมีขนาดเล็กกว่า ประทับนั่งขัดสมาธิเพชร
บนฐานบัวท่ีท ากลีบบัวเฉพาะด้านหน้า 7 คู่ ฐานด้านหลังเรียบไม่มีลวดลาย พระพักตร์กลมเรียวแบบรูปไข่คล้ายพระ
พักตร์พระพุทธรูปแบบจีน พระเนตรมองลงต่ า พระเกศาขมวดเป็นก้นหอยขนาดเล็ก ครองจีวรห่มเฉียงเปิดพระ
อังสาขวาขอบชายจีวรมักท าเป็นตุ่มไข่ปลา พระหัตถ์ขวาแสดงปางมารวิชัย พระหัตถ์ซ้ายวางบนพระเพลาบนฝ่าพระ
หัตถ์มีหม้อน้ ามนต์ ภายในองค์พระมีเม็ดโลหะรูปกลมขนาดเล็กใส่ไว้ด้านใน เมื่อเขย่าองค์พระจะท าให้เกิดเสียงดัง
กริ๊ง กริ๊ง  

การสร้างพระกริ่งครั้งแรกขึ้นในสมัยรัตนโกสินทร์นั้น  สมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรมพระยาปวเรศวริยาลง
กรณ์ได้น าวิธีการสร้างและพุทธลั กษณะของพระกริ่ งปทุมมาเป็นต้นแบบในการสร้างพระกริ่ งรุ่นแรก  
(ณัฐวุฒิ สุทธิสงคราม, 2525, น. 126) ส่วนที่เรียกกันว่า กริ่งปวเรศ  และเช่ือกันว่าพระมหาสมณเจ้ากรมพระยาปว
เรศวริยาลงกรณ์ ทรงรับมาจากสมเด็จกรมพระปรมานุชิตชิโนรส โดยรับสืบทอดกันมาจากพระพนรัต เจ้าอาวาสวัด
ป่าแก้ว ซึ่งกล่าวกันว่าท่านได้รับสืบทอดกันมาจากประเทศกัมพูชาอีกต่อหนึ่ง แต่ไม่สามารถหาหลักฐานการมีอยู่ของ
ต าราดังกล่าวได้ อย่างไรก็ตาม ในเอกสารพระเครื่องวัดบวรได้กล่าวไว้ว่า พระกริ่งปวเรศนั้นใช้พระกริ่งจีนเป็น
ต้นแบบในการสร้าง และได้มีการดัดแปลงให้มีลักษณะเฉพาะ ให้แสดงรูปแบบศิลปกรรมไทยมากขึ้น เช่น การเพิ่ม
กลีบบัวอีก 1 คู่ บริเวณด้านหลังของฐานพระ หรือลักษณะของพระเนตรที่เหลือบมองลงต่ า พระกริ่งปวเรศที่สร้าง
ขึ้นในรุ่นแรกนี้มีไม่เกิน 30 องค์

 
เพื่อถวายแด่เจ้านายช้ันสูงโดยเฉพาะ หลังจากนั้นก็ไม่มีการสร้างพระกริ่งปวเรศขึ้นท่ี

วัดบวรนิเวศฯนี้อีกจนกระทั่ง พ.ศ.2528 
 
 หลักฐานส าคัญคือ ที่ฐานของพระกริ่งปวเรศทุกองค์จะมีจารึกอักษร "ปวร" 

ไว้ทุกองค์ และระบุเวลาที่สร้างไว้ว่าเป็นปี พ.ศ. 2425 (มูลนิธิวัดบวรนิเวศวิหาร, 2539, น. 1-4) 
พุทธลักษณะของพระกริ่งปวเรศที่สร้างรุ่นแรกนี้ สร้างเป็นองค์พระขนาดเล็กสูง 2 นิ้วสร้างด้วยเนื้อ  

นวโลหะ คือโลหะ 9 อย่าง จึงเรียกว่า "นวโลหะ" คือ ทองค า, เงิน, ทองแดง, สังกะสี, ปรอท, บริสุทธิ์, เหล็กละลาย
ตัว,จ้าวน้ าเงิน, และชิน  องค์พระมีสีเหลืองอ่อนเพรียวบางได้สัดส่วน แต่งกายอย่างนักบวชไม่สวมเครื่องประดับ 
พระศอไม่คล้องลูกประค า ครองจีวรห่มเฉียงเปิดอังสาขวา ขอบจีวรเรียบไม่มีตุ่มไข่ปลา พระหัตถ์ขวาแสดงปางมาร
วิชัย พระหัตถ์ซ้ายถือหม้อน้ ามนต์ พระพักตร์รูปไข่คล้ายพระพักตร์พระพุทธรูปสมัยอู่ทอง พระเนตรโปนมองลงต่ า 
พระเกศาขมวดเป็นก้นหอย ประทับขัดสมาธิเพชรบนฐานบัวคว่ าบัวหงาย 8 คู่ ซึ่งหมายถึงโลกุตรอภิญญา 8  ภายใน
องค์พระมีการใส่เม็ดโลหะหรือลูกกริ่งซึ่งจารึกนามอดีตพระพุทธเจ้าไว้ (พินัย ศักดิ์เสนีย์, 2511, น. 72-73) ซึ่งมักใช้
โลหะชนิดเดียวกับท่ีท าองค์พระ แต่บางท่านกล่าวว่าเดิมทีเดียวลูกกริ่งของพระกริ่งปวเรศนั้นท าด้วยเหล็กไหล ซึ่งถือ
กันว่าเป็นโลหะที่ก่อให้เกิดความอยู่ยงคงกระพัน ผู้อยู่ในวงการพระเครื่องเชื่อว่าพระกริ่งปวเรศมีการสร้างขึ้น 2 ครั้ง 
โดยครั้งแรกอุดฐานด้วยทองแดง ครั้งท่ีสองอุดฐานด้วยทองเหลือง แต่ไม่มีหลักฐานยืนยันแน่ชัดเกี่ยวกับเรื่องนี้    

ต่อมามีการสร้างพระกริ่งที่วัดบวรฯขึ้นอีกในปี พ.ศ. 2487 เรียกว่าพระกริ่งบัวรอบ โดยที่ฐานบัวมีกลีบบัว
สลับเล็กใหญ่ซ้อนกันสองชั้นอยู่รอบฐานทั้งด้านหน้าและด้านหลังท าให้พระกริ่งรุ่นนี้ได้ชื่อตามการเปลี่ยนแปลงพุทธ
ลักษณะนั้น ส่วนองค์พระจะมีสีน้ าตาลแก่ และที่ก้นฐานพระปิดด้วยทองแดงท าบุ๋มเป็นแอ่งคล้ายก้นกระทะ 
นอกจากนี้ ยังมีการสร้างพระกริ่งไพรีพินาศ ขึ้นอีกเมื่อปี 2469 ซึ่งพุทธลักษณะทั่วไปคล้ายกับพระกริ่งรุ่นเดิมๆ มี
ความคล้ายกันมาก จะต่างกันที่พระกริ่งไพรีพินาศนั้นสร้างด้วยทองค าผสมทองเหลือง และมีการพิมพ์อักษร "ไพรี
พินาศ" ไว้ท่ีด้านหลังของฐานพระทุกองค์ (พ. สุวรรณ, 2540, น. 19-22) พระกริ่งไพรีพินาศนี้มี 2 พิมพ์ แบ่งแยกโดย



วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 9 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2563) 73 
  

 
ฐานบัวคือ ฐานแบบบัวแหลม และฐานแบบบัวเหลี่ยม นอกจากนั้นยังได้น าเอาพุทธลักษณะของพระไพรีพินาศมา
ผสมเช่นพระหัตถ์ขวาที่แสดงปางประทานอภัย และการที่บนพระหัตถ์ซ้ายซึ่งวางไว้เหนือพระเพลาไม่มีหม้อน้ ามนต์
หรือวัชระ ซึ่งเป็นสัญลักษณ์ที่ส าคัญของพระกริ่งและพระไภษัชยคุรุฯ บนฝ่าพระหัตถ์ ซึ่งน่าจะเป็นแนวคิดที่ต้องการ
แสดงพุทธลักษณะที่ส าคัญของพระไพรีพินาศให้ปรากฏอย่างชัดเจนมากกว่าแสดงพุทธลักษณะของพระไภษัชยคุรุฯ 

 ต่อมาเจ้าคุณเฒ่า วัดมกุฏกษัตริยาราม ได้น าแบบของพระองค์ไปจัดสร้างขึ้นบ้าง แต่ไม่ทราบจ านวนที่
แน่นอน หลังจากสมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรมพระยาปวเรศฯ สิ้นพระชนม์ ต าราการสร้ างพระกริ่งตกทอดมายัง 
"สมเด็จพระพุฒาจารย์ (มา)" หรือ "ท่านเจ้ามา" วัดสามปลื้ม เมื่อครั้งมีสมณศักดิ์เป็น "พระมงคลทิพมุนี" ท่านเคย
ด าริว่าเมื่ออายุครบ 80 ปีจะสร้างพระกริ่งตามต ารับเดิมที่ได้รับตกทอดมา แต่ท่านก็มรณภาพลงเสียก่อน ต ารานี้จึง
ตกไปอยู่กับสมเด็จพระสังฆราช (แพ) วัดสุทัศน์ฯ พุทธลักษณะของพระกริ่งของวัดสุทัศน์ฯ ที่สร้างขึ้นโดยสมเด็จ
พระสังฆราช (แพ ติสฺสฺเทว) ซึ่งขณะนั้นมีสมณศักดิ์เป็นท่ีพระเทพโมลี แต่พระกริ่งเทพโมลีนี้อาจไม่ใช่พระกริ่งรุ่นแรก
ของวัดสุทัศน์ เพราะได้พบพระกริ่งอยู่ในบาตรเก่าเก็บไว้บนหลังคาศาลาการเปรียญใน พ.ศ. 2482 แต่ไม่สามารถ
ระบุผู้สร้างได้

 
พุทธลักษณะนั้นใกล้เคียงกับพระกริ่งปวเรศ  และยังคงลักษณะผสมผสานกันระหว่างพระกริ่งทิเบต 

จีน และกัมพูชาด้วย หลังจากนั้นก็มีการสร้างพระกริ่งต่อมาอีกหลายรุ่น  เช่น พระกริ่งสมเด็จพระสังฆราช (แพ)รุ่น
พรหมมุนี (สมณศักดิ์ในขณะนั้น) พระกริ่งปลัดจิ๋ว พระกริ่งเขมรน้อย ซึ่งส่วนใหญ่สร้างจากนวโลหะสีด า ซึ่งแตกต่าง
กันกับรุ่นแรกๆเพียงเล็กน้อยเท่านั้นในพุทธลักษณะหรือกลีบบัวที่ฐาน นอกจากนี้ยังมีการสร้างพระกริ่งรุ่นอุดผงอุด
เกศา ซึ่งส่วนผสมนั้น มีเกศาของสมเด็จพระสังฆราช(แพ) ผสมอยู่ด้วยนั่นเอง และน าไปเป็นทุนสร้างโรงเรียนวัดช้าง  
บางคนจึงเรียกพระกริ่งรุ่นนี้ว่า พระกริ่งวัดช้าง  ตามช่ือโรงเรียนนั่นเอง หรือพระกริ่งจักรพรรดิ์ (ที่เรียกเช่นนี้เพราะ
ฤกษ์ที่ใช้ในการสร้างพระกริ่งรุ่นนี้เป็นราชาฤกษ์) ที่สร้างขึ้นในปี พ.ศ. 2546 โดยพระวิสุทธาธิบดี เจ้าอาวาสในเวลา
นั้น ซึ่งยังคงรักษารูปแบบพุทธลักษณะเดิมๆไว้ (สมาคมส านักวัดสุทัศน์เทพวราราม, 2546, น. 95.)  

พระกริ่งรุ่นอื่นๆ เช่น พระกริ่งนเรศวร พระกริ่งนเรศวรวังจันทน์ และพระกริ่งนเรศวรพระองค์ด า ซึ่งสร้าง
ที่ โ รง เรี ยนพิษณุ โลกวิ ทยาคม พบว่า เป็นพระราชวั งจันทน์ ที่ เดิมสมเด็จพระนเรศวรเคยประทับอยู่   
(สมคิด ศรีสิงห์, 2543, น. 32) ก็ยังคงน าเอาต้นแบบพระกริ่งเทพโมลีของสมเด็จพระสังฆราช (แพ) มาเป็นต้นแบบ  
มีส่วนที่แตกต่างกันก็เป็นเพียงการแทรกศิลปกรรมล้านนาเข้าไปในพุทธลักษณะนั้นด้วยเท่านั้นเอง หรือพระกริ่ง
นเรศวรรุ่นยุทธหัตถีซึ่งมีศิลปสมัยอู่ทองเข้าไปผสมผสานอยู่ด้วย นอกจากน้ันบนฝ่าพระหัตถ์ซ้ายไม่ถือวัชระหรือหม้อ
น้ ามนต์ที่เป็นสัญลักษณ์ที่ส าคัญของพระกริ่งไว้ ซึ่งในปัจจุบันปริมาณพระกริ่งต่างๆ ที่สร้างขึ้นในเมืองไทยมักจะยึด
รูปแบบเดิมไว้มากกว่าพระกริ่งที่มีพุทธลักษณะที่แตกต่างออกไป ทั้งยังมีผู้สร้างเป็นจ านวนน้อย และไม่เป็นที่นิยม
เช่นพระกริ่งรุ่นก่อนๆ เช่นพระกริ่งปวเรศ วัดบวรนิเวศวิหาร และพระกริ่งชัยวัฒน์ ของสมเด็จพระสังฆราช (แพ) วัด
สุทัศน์  ซึ่งมีผู้นิยมหามาไว้บูชาแต่ก็หาได้ยากมาก ซึ่งนอกจากความเชื่อเรื่องที่ว่ามีพุทธคุณสูงแล้ว ก็ยังมีความศรัทธา
เชื่อมั่นในครูบาอาจารย์ผู้สร้างในสมัยก่อนอีกด้วย  

 
อำนุภำพของพระกริ่ง 

จากการศึกษาได้พบว่า ความเช่ือในพุทธคุณของพระกริ่งนี้ แม้จะมาจากพุทธศาสนาฝ่ายมหายานก็ตาม  
แต่ก็ท าให้เกิดความเลื่อมใสศรัทธาต่อชาวพุทธฝ่ายเถรวาทด้วยเช่นกัน เพราะมีความเช่ือมั่นในพระรัตนตรัยและ
เครื่องรางของขลังแต่เดิมอยู่แล้ว  ในคัมภีร์มหายานลลิตวิสตระ ซึ่งกล่าวถึงพระพุทธประวัติของฝ่ายมหายาน คล้าย
หนังสือปฐมสมโพธิ์ของไทย ที่นักปราชญ์ไทยรวบรวมจากคัมภีร์ต่างๆ ในพระไตรปิฎกมาแต่งเป็นคัมภีร์หนึ่ง โดย
คัมภีร์มหายานลลิตวิสตระของประเทศอินเดีย มีข้อความที่กล่าวสรรเสริญพระพุทธเจ้าแพทย์ผู้สามารถปัดเป่า
โรคภัยไข้เจ็บให้หายได้ ซึ่งหมายถึงพระไภษัชยคุรุฯที่เป็นต้นก าเนิดของพระกริ่งนี้ โดยกล่าวว่าพระพุทธเจ้าพระองค์
นี้ไม่เคยลงมาอุบัติในมนุษย์โลก  แต่แท้ท่ีจริงก็คือการแสดงภาคของพระพุทธเจ้าที่เรารู้จักคุ้นเคยในภาคของการเป็น
หมอผู้เยียวยา  ดังนั้น พระปรมาจารย์ฝ่ายเหนือผู้ถือคัมภีร์สันสกฤตจึงได้สร้างรูปแทนองค์ขึ้นโดยมีพุทธลักษณะที่
ส าคัญเช่น องค์พระประทับบนดอกบัว พระหัตถ์ซ้ายถือเครื่องพุทธบริโภค เช่นหม้อน้ า หรือพุทธอุปโภคเช่น วัชระ 
เป็นต้น และในองค์พระประจุผลโลหะไว้ภายใน

 
พระกริ่งที่สร้างขึ้นนั้นก็สมบูรณ์ด้วยพุทธภาวะ มีกฤตยาคุณ 

อาถรรพณ์ คือมีทั้งพระเดชและพระคุณตามคัมภีร์มนตรยานเรียกว่า จตุรอาถรรพณ์
 
ได้แก่ 



74 วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 9 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2563) 
  

 
1. ธรรมภาวะปูชา บูชาเพื่อความสงบสุขตามธรรมชาติ ให้รอดพ้นจากโรคภัย อุทกภัย อัคคีภัย และ ราช

ภัยทั้งปวง รวมทั้งภัยจากศัตรูส่วนตัวของผู้บูชานั้น  
2. ยศภาวะปูชา บูชาเพื่อความก้าวหน้า ให้เลื่อนยศต าแหน่งการงาน ให้เกิดผลในทาง การค้า ขอบุตรธิดา

เพิ่มความสุขสมบูรณ์ให้ยิ่ง ๆ ข้ึนกว่าเดิม  
3. มารภาวะปูชา การบูชาแบบนี้เป็นพิธีอาถรรพณ์ส าหรับปราบศัตรูที่เป็นภัยต่อศาสนา พระสูตรเช่นนี้ให้

กระท ากฤตยาคุณให้ตาย เป็นการช่วยมิให้ผู้นั้นประกอบความเลวยิ่งขึ้นไปอีกและจะกระท าได้ต่อเมื่อมีเหตุผล
สมบูรณ์ไม่เช่นนั้นแล้วผู้ท ากฤตยาคุณวิธีนี้จะเป็นบาปหนักอาจารย์จะไม่มอบให้ศิษย์คนใดง่ายๆ  

   4. เมตตาภาวะปูชา บูชาให้เกิดช่ือเสียงเกียรติคุณให้เป็นท่ีเคารพรักใคร่ของบุคคล เรียกว่าเมตตามหานิยม
นั่นเอง (พินัย ศักดิ์เสนีย์, 2511, น. 41-42)  
 
อำนุภำพของพระกริ่งด้ำนป้องกันอันตรำย 

การน าสัญลักษณ์ต่างๆของพระไภษัชยคุรุฯ มาเป็นตัวก าหนดรูปแบบองค์พระ เพื่อให้เกิดความสมบูรณ์
ด้วยพุทธภาวะ และการประจุผลโลหะไว้ภายในองค์พระเพื่อให้เกิดกฤตยาคุณและจตุรอาถรรพณ์ ก็แสดงว่าพระกริ่ง
ที่สร้างขึ้นนั้นผู้สร้างหวังให้มีอ านาจพุทธคุณด้านป้องกันภัยอันตรายต่างๆ ซึ่งจตุรอาถรรพณ์นี้ พบได้ในต านานการ
สร้างพระกริ่งของกัมพูชาสมัยพระเจ้าปทุมสุริยวงศ์ โดยยึดถือคัมภีร์มนตรยานและอาถรรพเวทของมหาไวโรจนาภิ
สัมโพธิวิกุรวิตาธิษฐาน หรือตามประวัติการสร้างพระกริ่งในสมัยรัตนโกสินทร์ที่กล่าวว่า ต าราการสร้างพระกริ่งที่
ได้รับสืบทอดมาจากพระพนรัต เจ้าอาวาสวัดป่าแก้ว ที่มีชีวิตอยู่ในสมัยอยุธยามาเป็นต้นแบบ ซึ่งต าราการสร้างพระ
กริ่งได้มาจากต าราการสร้างพระกริ่งปทุมฯของขอม โดยในต านานได้กล่าวไว้ว่าพระกริ่งที่สร้างขึ้นนั้นติดไว้ที่พระ
มาลาเบี่ยงของสมเด็จพระนเรศวรมหาราช แต่จากภาพพระมาลาเบี่ยงที่แสดงลักษณะพระพุทธรูปที่ประดับไว้บน
พระมาลาเบี่ยงดังกล่าวพบว่าเป็นพระพุทธรูปขนาดใหญ่ 1องค์  อยู่ตรงกลางแสดงปางประทานอภัย ด้านข้างเป็น
พระพุทธรูปปางสมาธิอยู่รอบจ านวน 16 องค์ โดยพระพุทธรูปดังกล่าวเป็นพระพุทธรูปสมัยลพบุรีอายุไม่เก่าไปกว่า 
พ.ศ. 1850 ซึ่งไม่ใช่พุทธลักษณะของพระกริ่งดังที่อ้างกันแต่อย่างใด (ภุชชงค์ จันทวิช, 2528, น. 43) ซึ่งถ้าพิจารณา
จากเหตุผลก็มีความเป็นไปได้ตามต านานที่กล่าวอ้างไว้ เพราะพระกริ่งมีขนาดเล็กกว่าพระพุทธรูปปกติ สามารถ
พกพาติดตัวไปได้ทุกท่ี ไม่เหมือนพระพุทธรูปขนาดใหญ่อื่นๆ     

ในช่วงต้นของกรุงรัตนโกสินทร์มีการกล่าวถึงเรื่องราวเกี่ยวกับพระกริ่งอยู่มาก ในสมัยรัชกาลที่ 4 พระอมร
โมลี วัดบุปผารามได้เดินทางไปส่งพระมหาปราน พระราชาคณะธรรมยุติที่ประเทศกัมพูชา เมื่อท่านเดินทางกลับ
พระมหาปรานได้มอบพระกริ่งกลับมาเพื่อใช้ป้องกันอันตรายขณะเดินทาง และเมื่อท่านกลับถึงกรุงเทพฯ ท่านได้
มอบพระกริ่งดังกล่าวให้พระยาอัพภันตริกามาตย์ จึงเช่ือว่าในช่วงแรกนั้น มีไว้เพื่อให้อ านาจพุทธคุณด้านแคล้วคลาด
และป้องกันอันตรายขณะเดินทางนั่นเอง แต่ต่อมาเมื่อมีการสร้างพระกริ่งปวเรศขึ้น ก็ได้รับการยอมรับว่ามีอ านาจ
พุทธคุณด้านบ าบัดโรคภัยไข้เจ็บนานาชนิด อยู่ยงคงกระพัน ป้องกันโจรผู้ร้าย แคล้วคลาด และเมตตามหานิยม  
ขณะเดียวกันเมื่อพระหัตถ์ซ้ายของพระกริ่งปวเรศถือหม้อน้ ามนต์ จึงท าให้มีอ านาจพุทธคุณในการท าน้ าพุทธมนต์
โดยการน าพระกริ่งแช่ในน้ า  เพื่อให้น้ านั้นเป็นน้ าพุทธมนต์ แม้ในพระราชพิธีเฉลิมพระชนม์พรรษาของพระ
จุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว ก็ใช้พระกริ่งปวเรศนี้ท าน้ าพุทธมนต์ที่ใช้ในพิธีสรงมุรธาภิเษกในรัชกาลนั้นด้วย 

ส่วนพระกริ่งไพรีพินาศนั้นตามประวัติของพระไพรีพินาศกล่าวว่ามีผู้น าพระพุทธรูปมาถวายพระจอมเกล้า
เจ้าอยู่หัวในช่วงเวลาใกล้เคียงกับหม่อมไกรสรถูกส าเร็จโทษ พระองค์จึงพระราชทานนามพระพุทธรูปองค์นั้นว่า 
"พระไพรีพินาศ" มีอ านาจพุทธคุณช่วยให้ศัตรูแพ้พ่ายดังนั้นอ านาจพุทธคุณของพระกริ่งไพรีพินาศ จึงเกิดจากการ
รวมความเช่ือระหว่างพระไภษัชยคุรุฯและพระไพรีพินาศไว้ด้วยกันคือ ป้องกันศัตรูซึ่งเป็นความเช่ือในอ านาจ
พุทธคุณของพระไพรีพินาศ รวมกับความเช่ือในอ านาจพุทธคุณของพระไภษัชยคุรุฯ ใน เรื่องการป้องกันสรรพ
ภยันตรายต่าง ๆ เกิดความสุขความเจริญ และเมตตามหานิยมด้วย  

 
อำนุภำพของพระกริ่งด้ำนกำรรักษำโรค 

ความเช่ือในการบูชาพระกริ่งหรือพระปฏิมาไภษัชยคุรุพุทธเจ้า ในพระสูตรของมหายาน โดยยึดถือตาม
พระนามว่า “มันลา” ในภาษาทิเบตที่แปลว่า “โอสถวิเศษ” แสดงให้เห็นความเช่ือในการนับถือพระไภษัชยคุรุฯใน



วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 9 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2563) 75 
  

 
ฐานะพระพุทธเจ้าแพทย์ ว่าจะสามารถช่วยเหลือและรักษาเหล่าสรรพสัตว์ให้หายจากโรคร้ายต่างๆได้ด้วยการลูบท่ี
องค์พระ ซึ่งท าให้องค์พระช ารุดเสียหาย จึงได้มีการคิดท าพระกริ่งขนาดเล็ก น าไปแช่ในน้ าและสวดมนต์ระลึกถึง
พุทธคุณ เพื่อท าเป็นน้ าพุทธมนต์เพื่อน าไปรักษาโรค  และก็ยังเป็นความเชื่อที่นับถือสืบต่อกันมาเช่นกัน  

ความเชื่อเรื่องพุทธคุณด้านการรักษาโรคภัยไข้เจ็บนั้น เป็นต านานหรือจุดเริ่มต้นของการสร้างพระกริ่งที่วัด
สุทัศน์ฯ กล่าวว่าเกิดจากการที่สมเด็จพระสังฆราช (แพ ติสฺสฺเทว) ขณะนั้นด ารงต าแหน่งเป็นพระศรีสมโพธิ์ ท่านได้
ทรงเห็นอ านาจพุทธคุณของพระกริ่งที่ช่วยให้พระวันรัต (แดง) พระอุปัชฌาย์ของพระองค์ ที่อาพาธเป็นอหิวาตกโรค
ให้หายจากอาการอาพาธ โดยสมเด็จพระวชิรญาณวโรรสได้รับสั่งให้น าพระกริ่งมาแช่น้ าเพื่อท าน้ าพุทธมนต์แล้ว
อธิษฐานขอให้หายจากโรค และเมื่อพระวันรัตได้ฉันน้ าพุทธมนต์แล้ว อาการก็ทุเลาลงจนหายเป็นปกติ อ านาจ
พุทธคุณของพระกริ่งจึงเป็นท่ีเชื่อถือในวงการพระเครื่อง โดยเช่ือกันว่าพระกริ่งทุกรุ่นที่สร้างโดยสมเด็จพระสังฆราช 
(แพ) นั้นนอกจากจะใช้ท าน้ าพุทธมนต์เพื่อรักษาโรคแล้ว  ยังมีอ านาจพุทธคุณด้านป้องกันภัยพิบัติ ดลบันดาลให้ผู้
บูชาประสบแต่ความสุขความเจริญและมีเมตตามหานิยม

 
ขณะเดียวกันเมื่อน าพุทธลักษณะของพระกริ่งรูปแบบของ

ประเทศอื่นมาผสมผสานด้วยแล้ว ความเช่ือในอ านาจพุทธคุณของพระกริ่งจึงเท่ากับได้รวมอ านาจพุทธคุณของพระ
กริ่งอื่นเข้ามาด้วย กล่าวคือผู้ท าการบูชาจะพบกับความส าเร็จสมหวังทุกประการ  ส่วนความเช่ือเดิมเรื่องช่วยขจัด
โรคภัยหรือช่วยรักษาอาการเจ็บป่วยของพระกริ่งนั้น ต่อมาก็พบว่าไม่ได้เป็นความเช่ือท่ีส าคัญของพระกริ่งที่สร้างใน
สมัยหลังเช่นพระกริ่งไพรีพินาศ อาจเนื่องจากความรู้ทางการแพทย์ในประเทศไทยได้พัฒนาขึ้น และไม่มีผู้ใดน าพระ
กริ่งไปแช่น้ าเพื่อท าน้ ามนต์ในการรักษาโรคอีก จึงเกิดความคิดในการน ารูปแบบอื่นมาผสมผสานเพื่อให้เกิดศรัทธาใน
อ านาจพุทธคุณที่มากขึ้น อีกทั้งผู้คนท่ัวไปและพระมหากษัตริย์ก็ให้ความศรัทธากับพระกริ่งในการใช้ท าน้ าพุทธมนต์
มากกว่าท่ีจะน าไปใช้เพื่อการรักษาโรคตามความเชื่อถือแบบดั้งเดิมอีก  
 
อำนุภำพของพระกริ่งด้ำนจิตใจ  
 ความเช่ือในพุทธคุณของพระกริ่งนั้น กล่าวกันว่า ผู้ใดมีพระกริ่งไว้บูชา สามารถสวดมนต์ท าสมาธิระลึกถึง
ท่าน เพื่ออธิษฐานขอบารมีได้ และอ านาจแห่งพุทธคุณจะสามารถป้องกันและขจัดภัยอันตรายต่างๆ ให้แคล้วคลาด
จากอุบัติภัยทั้งปวง รวมถึงดลบันดาลให้ผู้มีไว้บูชานั้นประสบแตค่วามสขุความเจริญ มีเมตตามหานิยมเป็นท่ีรักแกค่น
ทั้งหลาย ดังปรากฎพระประวัติของพระไภษัชยคุรุฯ ในพระสูตรสันสกฤตสูตรหนึ่ง คือ“พระพุทธไภษัชยคุรุไวฑูรย
ประภาราชามูลปณิธานสูตร” กล่าวไว้ว่าเมื่อพระองค์ยังทรงเสวยพระชาติเป็นพระโพธิสัตว์บ าเพ็ญบารมีอยู่ ได้ทรง
ตั้งมหาปณิธาน 12 ประการ เพื่อยังความต้องการแห่งสรรพสัตว์ให้บรรลุ และเชื่อกันว่า “ผู้ใดก็ดี ได้บูชาพระไภษัชย
คุรุพุทธเจ้า ด้วยความเลื่อมใสแล้ว ก็จักเจริญด้วยอายุ วรรณะ สุขะ พละ ปราศจากภัยบีฑา ไม่ฝันร้าย ศัสตราวุธท า
อันตรายมิได้ สัตว์ร้ายท าอันตรายมิได้ โจรภัยท าอันตรายมิได้ ยาพิษท าอันตรายมิได้ ฯลฯ” (เสถียร โพธินันทะ, 
2543)  ดังนั้น การบูชาด้วยการสวดมนต์ท าสมาธิ อย่างมีศรัทธายึดมั่นในองค์พระกริ่งนั้น ย่อมเป็นเครื่องยึดเหนี่ยว
ทางจิตใจให้ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบ และน าไปสู่การปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตให้ถูกต้องตามธรรม และมีชีวิตที่ดีขึ้น เกิดความ
ตั้งใจปฏิบัติอย่างแท้จริง จนสามารถเอาชนะโรคภัยไข้เจ็บ คือเวทนาอันเกิดขึ้นทางกายและใจ ไม่สามารถท าร้าย
จิตใจของผู้ปฏิบัติได้อีกต่อไป  ทังนี้ สิ่งหนึ่งที่ต้องยอมรับก็คือ ในโลกนี้ยังมีคนท่ีเจ็บป่วยทางจิตใจ จากกิเลส ตัณหา 
อุปาทาน และอกุศลกรรม ที่ยังไม่สามารถปฏิบัติละวางขั้นสูง  หรือยังไปไม่ถึงขั้นวิปัสสนา ที่จะเข้าถึงความจริงแท้  
หรือมีปัญญาที่จะแทงทะลุกิเลสทั้งปวงได้  แต่การได้เห็นรูปเคารพด้วยจิตศรัทธาในองค์พระกริ่งซึ่งเป็นท่ียอมรับว่ามี
พุทธคุณสูง  การได้กราบไหว้รูปเคารพ ย่อมมีความหมาย ให้เป็นท่ียึดเหนี่ยวทางจิตใจได้ในระดับหนึ่ง และศรัทธาจะ
น้อมน าจิตใจของคนเหล่านั้นไปสู่สัมมาทิฐิ และหนทางแห่งอริยมรรค 8 ให้บรรลุธรรมที่สูงขึ้น เพื่อหลุดพ้นจากโรค
ร้ายคือกิเลสที่ฝังลึกอยู่ในจิตใจมนุษย์เราจนกว่าจะถึงท่ีสุดแห่งทุกข์อย่างถาวรต่อไป 
 
สรุป 

บทความเรื่องพระกริ่งนี้มีวัตถุประสงค์ที่จะศึกษาเรื่องความหมาย ประวัติความเป็นมาของพระกริ่ง  
พุทธลักษณะของพระกริ่งในประเทศที่นับถือศาสนาพุทธต่าง ๆ และความเช่ือในอ านาจพุทธคุณของพระกริ่งที่สืบ
ทอดกันมาแต่โบราณ จากการศึกษาค้นคว้าพบว่า พระกริ่งมีความหมายถึงพระเครื่องที่ท าด้วยโลหะ ภายในมี
ลักษณะกลวง บรรจุก้อนโลหะซึ่งลงอักขระไว้เป็นเครื่องหมายแทนองค์พระพุทธเจ้า และเมื่อเขย่าดูจะได้ยินเสียงดัง



76 วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 9 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2563) 
  

 
ออกมาจากภายในองค์พระนั้น ท าให้มีความแตกต่างจากพระเครื่องโดยทั่วไป ประวัติความเป็นมาของพระกริ่งนั้น  
ตามต ารากล่าวว่า เป็นพระพุทธรูปที่สร้างขึ้นเพื่อแทนองค์พระไภษัชยคุรุพุทธเจ้าซึ่งเป็นพระพุทธเจ้าพระองค์หนึ่งใน
พุทธศาสนานิกายมหายาน และเป็นที่เคารพศรัทธาว่าเป็นพระพุทธเจ้าผู้รักษาโรค และสามารถป้องกันภยันตราย
ต่าง ๆ ได้ด้วย ต่อมาได้ท าให้มีขนาดเล็กลงและน าไปแช่ในน้ าเพื่อท าเป็นน้ าพุทธมนต์ โดยเริ่มมีการสร้างขึ้นในทิเบต 
และเผยแผ่ความเช่ือไปยังจีน กัมพูชา และไทย  พุทธลักษณะของพระกริ่งนั้นมีต้นแบบมาจากศิลปะแบบปาละของ
อินเดีย แต่ประเทศต่าง ๆ ได้ผสมผสานศิลปกรรมในรูปแบบของตนเข้าไปในการสร้างพระกริ่งด้วย ท าให้มีพุทธ
ลักษณะแตกต่างกันไป ประกอบด้วยพุทธลักษณะใหญ่ ๆ 3 แบบคือ พระกริ่งทิเบตและจีน พระกริ่งกัมพูชา และ
พระกริ่งไทย พระกริ่งเป็นพระที่หาได้ยากมาก เพราะมีผู้สร้างจ านวนน้อย แต่ผู้คนกลับมีความเคารพศรัทธาใน
พุทธคุณของพระกริ่งมาก จึงเป็นที่ต้องการอย่างสูง ด้วยเช่ือว่า มีอานุภาพต่างๆมากมาย ผู้ใดมีไว้ครอบครอง ย่อม
ได้รับอานุภาพแห่งพุทธคุณถึง 3 ประการคือ อานุภาพด้านแคล้วคลาด ป้องกันภยันตรายต่าง ๆ และป้องกันโจร
ผู้ร้าย อานุภาพด้านการรักษาโรคให้ทุเลาและหายเป็นปกติได้  ด้วยการน าพระกริ่งไปแช่น้ า และสวดมนต์ระลึกถึง
พระไภษัชยคุรุพุทธเจ้า เพื่อให้น้ านั้นเป็นน้ าพุทธมนต์และน าน้ านั้นมารับประทาน และอานุภาพต่อจิตใจ คือเป็น
เครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจ ด้วยการสวดมนต์ระลึกถึงและอธิษฐานขอพรจากพระไภษัชยคุรุพุทธเจ้า ซึ่งการกระท าเช่นนี้ 
ย่อมจะน าไปสู่การเปลี่ยนแปลงวิถีชีวิตในทางที่ดีขึ้น ด้วยการปฏิบัติดีปฏิบัติชอบ และเป็นหนทางที่จะน าไปสู่
ความสุขความเจริญด้วยอายุ วรรณะ สุขะ พละ มีเมตตามหานิยมอย่างสูง อนึ่ง ศรัทธาที่มั่นคงเหล่านี้ย่อมเป็น
หนทางน าไปสู่อริยมรรค 8 เพื่อที่จะขจัดกิเลสอันเป็นโรคร้ายที่ฝังลึกภายในจิตใจให้หมดไป และถึงที่สุดทุกข์คือ
นิพพานในที่สุด   
 
เอกสำรอ้ำงอิง 
จ านงค์ ทองประเสริฐ. (2546). ภาษาไทย 5 นาท ีชุดที่ 3. กรุงเทพฯ: มูลนิธิจ านง ทองประเสริฐ. 
ณัฐวุฒิ สุทธิสงคราม. (2525). ประวัติและผลงานส าคัญของสมเด็จมหาสมณเจ้า กรมพระยาปวเรศวริยาลงกรณ์ : ผู้

ประทานก าเนิดพระกริ่งไทย. กรุงเทพ: รุ่งเรืองสาส์น. 
ด ารงราชานุภาพ, สมเด็จฯ กรมพระยา. (2469).  ต านานพุทธเจดียส์ยาม. พระนคร: โสภณพิพรรฒธนากร. 
ด ารงราชานุภาพ, สมเด็จฯ กรมพระยา. (2479). นิราศนครวัด. พระนคร: โสภณพริรฒธนากร. 
ธัมมนันทาภิกษุณี. (2549). พระพุทธเจ้าผู้ยาใจ. สืบค้น 4 เมษายน 2563, จากhttp://www.thaibhikkhunis.org/ 

index.php?option=com_=8 
ผาสุข อินทราวุธ. (2543). พุทธปฏิมาฝา่ยมหายาน. กรุงเทพฯ: อักษรสมัย. 
พ. สุวรรณ. (2540). ประวัติความเป็นมาพระไพรีพินาศ. กรุงเทพฯ: แสงดาว-สร้อยทอง. 
พินัย ศักดิ์เสนีย.์ (2511). นามานุกรมพระเครื่อง. กรุงเทพฯ: ผดุงศกึษา. 
ภุชชงค์ จันทวิช. (2528). พระมาลาเบี่ยงเลี่ยงสมัย. วารสารศิลปวัฒนธรรม, 6(9), 42-43.  
มอนต์ จันทนากร. (2527). ท าเนียบพระกริ่ง พระชัยวัฒน์. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์นครช่าง. 
มาลินี คัมภีรญาณนนท์. (2542). ประวัติศาสตร์จีน. นครปฐม: มหาวิทยาลัยศลิปากร. 
มูลนิธิวัดบวรนิเวศวิหาร. (2539). พระกริ่ง พระชัยวัฒน์ ปวเรศ วัดบวรนิเวศวิหาร . กรุงเทพฯ: มหามกุฎราช

วิทยาลัย. 
สมคิด ศรีสิงห์. (2543). ต านานพระกริ่งนเรศวร. กรุงเทพฯ: [ม.ป.พ.]. 
สมาคมส านักวัดสุทัศน์เทพวราราม. (2546). พระกริ่งคู่แผ่นดิน. กรงุเทพฯ: คอมม่า ดีไซน์แอนด์พริ้นท์. 
สุภัทรดิศ ดิศกลุ. (2539). ศิลปะขอม. กรุงเทพฯ: คุรสุภา. 
เสฐียร พันธรังษี. (2512). พุทธศาสนามหายาน. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์ประยรูวงศ์. 
เสถียร โพธินันทะ. (2543). กระแสพุทธธรรมฝ่ายมหายาน. กรุงเทพฯ: มูลนิธิมหามกุฏราชวิทยาลยั. 
 


