
 Academic Articles   

124 Received: 2022-06-02 Revised: 2022-11-30 Accepted: 2022-12-01 
  

 

Academic Journal of MBU; Lanna Campus Vol. 11 No. 2 (July - December 2022) 

    

    

    

 

 
รัฐไทยกับความพยายามสร้างพลเมืองที่พึงปรารถนาเพื่อน าการพัฒนาที่ย่ังยืน 

Thailand's Efforts to Build Desired Citizens to Lead Sustainable Development 
 

สมชัย แสนภูมี 1    
Somchai Saenphumi 

ไชยา เรืองดี 2  
       Chaiya Rueangdee 

Corresponding Author E-mail: somchai.saen@vru.ac.th 
 

บทคัดย่อ 
 บทความนี้มุ่งศึกษาและอธิบายถึงความหมายและความส าคัญของแนวคิดพลเมือง เพื่อท าความเข้าใจการศึกษา
เพื่อสร้างพลเมือง (Civic Education) ความเป็นพลเมืองที่ตื่นรู้หรือไม่อยู่เฉย (Active Citizenship)  และเป้าหมายการ
พัฒนาที่ยั่งยืน (Sustainable Development Goals-SDGs) ว่ามีความเช่ือมโยงกันอย่างไรในการพัฒนาในด้านต่าง ๆ 
ทั้งทรัพยากรมนุษย์ เศรษฐกิจ สังคม และสิ่งแวดล้อม รวมถึงบทบาทของรัฐไทยในการพยายามน า 3 แนวคิดนี้มาใช้เพื่อ
พัฒนาพลเมืองในการน าการพัฒนา  
 จากการวิเคราะห์และสังเคราะห์พบว่า รัฐไทยไม่ประสบความส าเร็จในการสร้างพลเมืองให้ตื่นรู้ เนื่องจาก
หลักสูตรการศึกษาเพื่อสร้างพลเมืองยังมีอคติไม่รอบด้าน เน้นการสร้างพลเมืองจากต าราเรียนที่มีลักษณะปลูกฝังแนวคิด
บุคคลตัวอย่าง ยึดมั่นในตัวบุคคลมากกว่าหลักการ ลดทอนและละทิ้งประวัติศาสตร์ อีกทั้ง ยังมีมุมมองทางการเมือง 
เศรษฐกิจ วัฒนธรรม และสังคม แบบมุมเดียวและตายตัว ซึ่งส่งผลโดยตรงกับความรู้ความเข้าใจที่เกี่ยวกับการพัฒนาที่
ยั่งยืนที่เน้นพัฒนาสังคม เศรษฐกิจและสิ่งแวดล้อมไปพร้อม ๆ กันอย่างมีสมดุล นอกจากนี้ การพัฒนาที่ยั่งยืนยังต้อง
อาศัยปัจจัยอื่น ๆ เข้ามาเสริมอีก คือ ทุนทางสังคม ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง การจัดการผู้มีส่วนได้ส่วนเสีย และความ
รับผิดชอบของบรรษัท เป็นต้น จึงจะน ามาประเทศไปสู่สังคมที่พึงปรารถนา  
 ค าส าคัญ: พลเมือง, การศึกษาเพื่อสร้างพลเมือง, ความเป็นพลเมืองที่ตื่นรู้, เป้าหมาย, การพัฒนาท่ียั่งยืน 
 
Abstract 

This article aims to study and explain the meaning and importance of the concept of 
citizenship. To understand how Civic Education, Active Citizenship, and the Sustainable Development 
Goals (SDGs) are interconnected in human resource, economic, social, and environmental 
development. Including the Thai state's role in applying these three concepts to develop citizens in 
leading development.  

The study found that the Thai state still needs to create active citizenship. Because the 
education curriculum for creating citizens still has an unwell-rounded bias. Emphasis on creating citizens 
from textbooks that cultivate the concept of a model person and sticking to the person rather than 
the principle reducing and abandoning history. Also, there are one-sided and fixed views of politics, 
economy, culture, and society. This directly affects knowledge and understanding of sustainable 
development, which focuses on social development, economy, and environment simultaneously with 
a balance. In addition, sustainable development also requires other factors, namely social capital, 

                                                           
1 มหาวิทยาลัยราชภัฏวไลยอลงกรณ์ ในพระบรมราชูปถัมภ์ 
2 มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย วิทยาเขตมหาวชิราลงกรณราชวิทยาลัย 



วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2565) 125 
  

 

    

Academic Journal of MBU; Lanna Campus Vol. 11 No. 2 (July - December 2022)     

    

 

sufficiency economy philosophy, stakeholder management, and corporation social responsibility, 
therefore, will lead the country to a good society. 

Keywords: Citizen, Civic education, Active citizenship, Goals, Sustainable development 
 
บทน า 

พลเมือง (Citizen) ในอดีตนั้นมีความหมายว่า การเป็นสมาชิกของชุมชนทางการเมือง (Political 
community) อาทิ นครรัฐ (City-state) เมือง (City) หรือรัฐชาติ (Nation-state) ซึ่งเมื่อมีความเป็น
สมาชิกของชุมชนทางการเมือง จะมีสิทธิและหน้าที่พ่วงติดมากับความเป็นพลเมือง ในวงวิชาการได้อธิบาย
เกี่ยวกับ “พลเมือง” นับตั้งแต่ยุคโบราณจนถึงปัจจุบันไว้มากมาย โดยเฉพาะวงวิชาการทางด้านปรัชญา
การเมือง Chantal Mouffe อธิบายว่า ค าว่าพลเมืองมีประวัติศาสตร์ยาวนานสามารถนับย้อนกลับไปถึง
ยุคกรีกโบราณ ซึ่งมีการเปลี่ยนแปลงเรื่อยมา ในกรีกโบราณนั้น ปกครองแบบนครรัฐ (City-state) ผู้ที่มี
สถานะเป็นพลเมืองจะต้องเป็นเพศท่ีก าเนินในเมืองเท่านั้น หน้าที่ของพลเมืองในยุคนั้น คือ การเข้าประชุม
ทางการเมืองเพ่ือถกเถียงเรื่องเกี่ยวกับการเมืองและการปกครอง และสถานะของพวกเขาจะเท่าเทียมกัน
ในทางกฎหมาย ทั้งนี้ จ านวนของพลเมืองในยุคกรีกจะมีไม่มากและเป็นชนกลุ่มน้อยที่ส าหน้าที่ตัดสินใจ
เกี่ยวกับการเมืองการปกครอง ตรงกันข้ามกับเพศหญิงและทาสที่ไม่มีสถานะดังกล่าว และต้องท าหน้าที่
ท างานให้พวกมีกินและอ านวยความสะดวก ด้วยเหตุนี้ แนวคิดเรืองพลเมืองจึงเกิดขึ้นมาพร้อม ๆ กับ
แนวคิดประชาธิปไตยเอเธนส์ ที่ “ประชาชน” คือ “พลเมือง” ซึ่งเป็นคนส่วนน้อยที่มีความเท่าเทียมกัน 
(Mouffe, 2004)  

ต่อมาในยุคโรมันค าว่าพลเมืองยังคงผูกติดกับสิทธิที่จะมีส่วนร่วมในการปกครอง แต่ในโรมัน
ความหมายของพลเมืองได้ถูกขยายไปยังคนชั้นต่ า (Plebeians) ลงมา และยังขยายไปผู้ใต้ปกครองที่
จักรวรรดิโรมันแผ่อ านาจไปปกครอง ความหมายของพลเมืองจึงเปลี่ยนแปลงไปให้มีความหมายในเชิงการ
พึงได้รับการปกป้องโดยกฎหมายมากกว่าการมีส่วนร่วมในการปกครองหรือการบังคับใช้กฎหมาย เราจะ
เห็นได้ว่า การลดทอนความหมายดังกล่าวแสดงให้เห็นถึงความพยายามจ ากัดความค าว่าพลเมืองในมี
สถานะเพียงกฎหมายเท่านั้น หรือในปัจจุบันคือเรื่องของสัญชาติ (Nationality) ในยุคกลางแนวคิด
เกี่ยวกับพลเมืองถูกครอบง าให้เปลี่ยนไปโดยแนวคิดความจงรักภักดีต่อมูลนายในระบบศักดินา 
(Feudalism) จะเหลือเพียงไม่กี่เมืองเท่านั้น อาทิ เยอรมนีซึ่งมีคนเมืองหรือกระฎุมพี (Bourgeoisie) ที่
ประกอบอาชีพค้าขายและมีสถานะทางเศรษฐกิจที่ดี ซึ่งคนเหล่านี้อ้างความเป็นพลเมืองเพ่ือป้องการการ
โจมตีจากคนเมืองอ่ืน ๆ และที่ส าคัญเพ่ือป้องกันการผูกติดกับมูลนาย นอกจากนี้ แนวคิดพลเมืองยังถูก
พัฒนาขึ้นอีกครั้งในสาธารณรัฐต่าง ๆ ของอิตาลีในยุคฟ้ืนฟูศิลปวัฒนธรรม ต่อมาแนวคิดเรื่องพลเมืองจึง
เป็นเครื่องมือส าคัญในการปฏิวัติรัฐธรรมนูญในสหราชอาณาจักรในยุคศตวรรษท่ี 17 และยังสามารถมีคุณู
ประการกับการปฏิวัติในฝรั่งเศสและสหรัฐอเมริกาอีกด้วย จึงท าให้แนวคิดพลเมืองแปลงเปลี่ยนไปเป็นค า
ศักดิ์สิทธิ์ในการปฏิวัติและสามารถเป็นอุดมการณ์หลักหรืออุดมการณ์สากลที่มีค าประกาศสิทธิของมนุษย์
และพลเมืองของฝรั่งเศสเป็นสัญลักษณ์ แนวคิดพลเมืองจึงกลับมาผูกติดตับแนวคิดเรื่องประชาธิปไตยเฉก
เช่นในยุคกรีก (พฤทธิสาณ ชุมพล, ม.ร.ว., 2558, น. 24-26) 

นอกจากนี้ Rousseau ยังน าแนวคิดพลเมืองมาเชื่อมโยงกับทฤษฎีความเห็นชอบ (Theory of 
Consent) เขาเสนอว่า พลเมืองคือปัจเจกชนที่มีเสรีภาพและความเป็นตัวของตัวเอง มีสิทธิในการมีส่วน
ร่วมการตัดสินใจในกฎเกณฑ์บังคับที่ทุกคนต้องปฏิบัติตาม เราจะเห็นว่า Rousseau น าแนวคิดสาธารณรัฐ
นิยมคลาสสิกมาผสมกับแนวคิดสัญญานิยมสมัยใหม่ (Modern Contractualism) เพ่ือให้ปัจเจกชน



126 วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2565) 
  

 

Academic Journal of MBU; Lanna Campus Vol. 11 No. 2 (July - December 2022) 

    

    

    

 

สามารถเชื่อมโยงกับชุมชนทางการเมืองของสาธารณรัฐได้ ผลคือ พลเมืองปฏิเสธอ านาจการปกครองของ
เหล่ากษัตริย์ ที่เดิมทีจะมีหลักคิดเรื่องเป็นไพร่ฟ้าข้าแผ่นดิน (Subject) หรือผู้ใต้ปกครองผู้อาศัยแผ่นดิน
กษัตริย์ (Mouffe, 2004) ต่อมา ในศตวรรษที่ 19 เมื่อแนวคิดเศรษฐกิจแบบเสรีได้อย่างรากลึกส่งผลให้
แนวคิดเกี่ยวกับพลเมืองผู้เข้มแข็งแบบสาธารณรัฐนิยม ถูกท้าทายและถูกแทนที่ด้วยแนวคิดพลเมืองที่
เชื่อมโยงกับสิทธิโดยธรรมชาติ (Natural rights) ในขณะเดียวกัน นักวิชาการที่เชื่อในแนวคิดเสรีนิยมมอง
ว่าการมีจิตสาธารณะ การท าเพ่ือส่วนรวม และการมีส่วนร่วมทางการเมืองในชุมชนของผู้ที่มีสถานะเท่า
เทียมกันนั้นล้าหลัง ความเป็นพลเมืองจึงถูกลดทอนลงมาเป็นเพียงสภาพทางกฎหมายของปัจเจกผู้มีสิทธิ์
ต่าง ๆ ซึ่งรัฐมีหน้าที่ปกป้อง แต่อย่างไรก็ตาม เป็นแนวคิดที่มีบทบาทส าคัญและมีความก้าวหน้าที่สร้าง
คุณูปการแก่ประชาธิปไตยแบบเสรีนิยมให้เกิดขึ้น (พฤทธิสาณ ชุมพล, ม.ร.ว., 2558, น. 27) 

ด้วยเหตุนี้ ผู้เขียนจึงสนใจศึกษาความเป็นมาของค าว่า “พลเมือง” และความหมายที่หลากหลาย
ร่วมกับบทบาทของรัฐไทยต่อการพยายามสร้างพลเมืองที่รัฐต้องการในกระบวนการการศึกษาเพ่ือสร้าง
พลเมือง ความเป็นพลเมืองที่ตื่นรู้หรือไม่อยู่เฉยและเชื่อมโมงกับเป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน 
 
บทวิเคราะห์และสังเคราะห์ 

จากการประมวลเอกสารพบว่าทฤษฎีประชาธิปไตยเสรีนิยมถือว่าพลเมืองมีความจงรักภักดีต่อรัฐ 
เพราะประเทศที่เป็นประชาธิปไตยจะเปิดโอกาสให้พลเมืองมีส่วนร่วมทางการเมืองและสามารถมีอิทธิพล
ต่อนโยบายสาธารณะของรัฐ เพ่ือตอบสนองความคาดหวังในชีวิตของคนในเมืองซึ่งแนวคิดดังกล่าวนี้ ได้รับ
อิทธิพลมาจาก Rousseau ในขณะเดียวกัน มิติของสิทธิเสรีภาพจะพบว่าแนวคิดเรื่องพลเมืองในระบอบ
ประชาธิปไตย คือ การที่เปิดโอกาสให้พลเมืองมีส่วนร่วมทางการเมืองอย่างมีนัยยะส าคัญ หรือเป็นเสรีภาพ
ในการที่พลเมืองจะร่วมกับพลเมืองคนอ่ืนเพ่ือที่จะตรวจสอบรัฐบาล เจ้าหน้าที่ของรัฐ ตลอดจนนโยบาย
สาธารณะของรัฐบาลและการกระท าของรัฐบาลในเรื่องอ่ืน ๆ ซึ่งสิทธิ์เหล่านี้จะมาพร้อมกับหน้าที่ที่
แบ่งแยกออกไม่ได้ เช่น การเคารพกฎหมายและการเสียภาษี ยิ่งไปกว่านั้น หน้าที่ในการมีส่วนร่วมทางการ
เมืองอย่างเข้มแข็งมีความส าคัญยิ่ง หากละเลยสิ่ งเหล่านี้ความเป็นพลเมืองจะไร้ความหมาย (Havens, 
1986, p. 743) แต่อีกด้านหนึ่ง สังคมที่ไม่เป็นประชาธิปไตย ความหมายของพลเมืองจะเป็นอีกอย่างหนึ่ง 
เพราะจะเน้นที่หน้าที่มากกว่าสิทธิ์ กล่าวคือ การมีส่วนร่วมทางการเมืองมิใช่หลักคิดของความเป็นพลเมือง
ในระบอบดังกล่าว แต่อย่างไรก็ตาม ความจงรักภักดีของพลเมืองต่อรัฐก็อาจมีมากพอเท่ากับที่มีในรัฐ
ประชาธิปไตย ในรัฐประชาธิปไตยและรัฐเผด็จการให้ความส าคัญกับความจงรักภักดีของพลเมืองต่อ
ประเทศซึ่งเป็นความจงรักภักดีทางการเมืองที่ส าคัญยิ่ง จะแตกต่างก็เพียงความจงรักภักดีของระบอบ
ประชาธิปไตยแบบพหุนิยมที่มีความจงรักภักดีต่อชาติไปพร้อม ๆ กับสิ่งอ่ืน ๆ เช่น ครอบครัว สถาบัน
ศาสนา องค์การ สถาบันท้องถิ่น รวมไปถึงสถาบันระหว่างประเทศ ซึ่งความจงรักภักดีเหล่านี้ไม่จ าเป็นต้อง
ขัดแย้งกับความจงรักภักดีต่อประเทศชาติ ยกเว้นระบอบเผด็จการเบ็ดเสร็จ ๆ ที่รัฐเ รียกร้องความ
จงรักภักดีอย่างเต็มที่ต่อรัฐ (Havens, 1986, p. 745) 

ปัจจุบันประเทศต่าง ๆ ได้หยิบยกข้ึนมาตั้งค าถามเกี่ยวกับการสร้างความเป็นพลเมืองที่เหมาะสม
กับสภาพประชากรอันนี้มีความหลากหลายทางชาติพันธุ์และวัฒนธรรม ความยากล าบากอยู่ที่ความจ าเป็น
ที่จะต้องท าให้เกิดความสามัคคีภายใต้ความหลากหลาย จะท าอย่างไรให้มีสังคมแบบพหุนิยมเชื่อมต่อการ
แสดงออก ซึ่งอัตลักษณ์ (Identity) ทางวัฒนธรรม ภาษา ชาติพันธุ์ ศาสนา เพศสภาพและอ่ืน ๆ ซึ่งใน
ขณะเดียวกันก็สามารถส่งเสริมให้เกิดอัตลักษณ์ทางการเมืองร่วมกันได้ ซึ่งเป็นการเชื่อมโยงความ
หลากหลายโดยใช้การเมืองเป็นจุดร่วม นี่คือสิ่งที่ท้าทายต่อนักวิชาการนักชุมชนนิยม และนักเสรีนิยมใน



วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2565) 127 
  

 

    

Academic Journal of MBU; Lanna Campus Vol. 11 No. 2 (July - December 2022)     

    

 

ปัจจุบันในการก าหนดความหมายของค าว่าพลเมือง (Mouffe, 2004, p. 137) ดังนั้น ในระบอบ
ประชาธิปไตยสมัยใหม่ค าว่าพลเมืองจึงเป็นทั้งเรื่องของอัตลักษณ์และความหลากหลาย จนกลายเป็ น 
อัตลักษณ์ความเป็นพลเมือง (Identity of citizenship) เชื่อมโยงค่านิยมและวิถีชีวิตที่หลากหลายเข้าไว้
ด้วยกันในกรอบของประชาธิปไตยและในแง่นี้ความคิดเกี่ยวกับพลเมืองจึงเป็นวิธีการเชื่อมโยงทางการเมือง
ระดับคุณภาพภายใต้ระบบตัวแทนและการมีอัตลักษณ์กับการเมืองระดับมหภาคในเชิงสถาบันและ
วัฒนธรรมเข้าด้วยกัน ด้วยเหตุนี้ วาทกรรมเรื่องพลเมืองจึงเป็นวาทกรรมที่ชนกลุ่มย่อยอ านาจหรือผู้ไร้
อ านาจใช้ในการแสวงหาการยอมรับและการขยายสิทธิ์ของเขาภายใต้ดินแดนของรัฐชาติ (Barker, 2004) 
นอกจากนี้ฝ่ายรัฐต้องการใช้เครื่องมือของวาทกรรมการเป็นพลเมืองมาใช้ในการปกครองโดยเฉพาะ
การศึกษาเพ่ือสร้างพลเมือง (civic education) ที่รัฐพึงปรารถนา และสร้างประชากรไปทิศทางที่รัฐวาง
ยุทธศาสตร์เอาไว้จึงเกิดแนวคิดเรื่องการสร้างพลเมืองภายใต้หลักสูตรการศึกษาระดับต่าง ๆ อันน าไปสู่
การวิเคราะห์ประเด็นต่าง ๆ ดังนี้ 

1. รัฐไทยกับแนวคิดเกี่ยวกับการศึกษาเพื่อสร้างพลเมือง 
การศึกษาเพ่ือสร้างพลเมือง (Civic Education) หมายถึง การให้การศึกษาเกี่ยวกับหน้าที่และ

ความรับผิดชอบ ตลอดจนโครงสร้างและระบบกลไกของระบอบการเมืองการปกครองที่พลเมืองเป็น
สมาชิกอยู่ โดยมุ่งเน้นสร้างความเข้าใจและความเชื่อมั่น การตระหนักรู้ และการรู้เท่าทันสถาบันทาง
การเมือง หน้าที่พลเมืองที่มีต่อรัฐ และหน้าที่ที่รัฐมีต่อพลเมือง ผ่านข้อกฎหมายต่าง ๆ เนื้อหาการศึกษา
เพ่ือสร้างพลเมืองจะแตกต่างกันไปตามระบอบการเมืองการปกครองของแต่งละประเทศ  

เดิมทีหากกล่าวถึงค าว่า “พลเมือง” จะมีนัยแสดงถึงความเท่าเทียมเฉพาะประชาชนที่ได้สถานะ
เป็นพลเมืองเท่านั้น เนื่องจากระบอบการปกครองในอดีตไม่ได้รับรองสถานะประชาชนทุกคนเป็นพลเมือง 
เพราะในระบอบสมบูรณาญาสิทธิราชย์ หรือระบอบอ่ืน ๆ ที่มิใช่ประชาธิปไตย ประชาชนจะถูกแบ่ ง
ประเภท เช่น ไพร่ ทาส ซึ่งมีสถานะเป็นผู้ใต้ปกครอง ตรงกันข้ามกับระบอบประชาธิปไตยที่มีนัยเรื่อง
อ านาจเป็นของประชาชน และให้ประชาชนทุก ๆ คน เป็น “พลเมือง” ของรัฐอย่างเท่าเทียมกัน ดังนั้น 
การสร้างความเข้าใจและรู้ถึงคุณค่าของการเปลี่ยนพลเมืองจึงเป็นสิ่งส าคัญ เพราะหากพลเมืองมีการ
ตระหนักรู้ถึงคุณค่าแล้วจะท าให้ระบบการเมืองในระบอบประชาธิปไตยนั้นสามารถด าเนินไปได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ เพราะหากพลเมืองไม่เข้าใจ และละเลยความส าคัญการเป็นพลเมืองของรัฐแล้ว พวกเขาก็
จะมีวัฒนธรรมทางการเมืองที่คับแคบ (Parochial) และเป็นไพร่ฟ้า (Subject) ซึ่งจะแตกต่างจากผู้ที่เข้าใจ
ในสถานะความเป็นพลเมืองที่พร้อมเข้าไปมีส่วนร่วมทางการเมืองในฐานะที่ตนเป็นส่วนหนึ่งของเจ้าของ
อ านาจอธิปไตย ตามหลักการอธิปไตยเป็นของปวงชน มิใช่เพียงการเลือกตั้งเท่านั้น รวมไปถึงมีความพร้อม
ที่จะด าเนินการตรวจสอบการใช้อ านาจของรัฐบาล วิพากษ์วิจารณ์นโยบาย และติดตามการท างานของ
รัฐบาลและผู้ใช้อ านาจรัฐได้เข้าใจตามหลักของเหตุและผล ซึ่งสิ่งที่ผู้เขียนกล่าวมาทั้งหมดทั้งมวลนี้มิใช่
คุณสมบัติที่ติดตัวมากับประชาชนทุกคน ด้วยเหตุนี้ ความสามารถของพลเมืองในการมีส่วนร่วมทางการ
เมืองในระบอบประชาธิปไตยที่มีประสิทธิภาพ และมีวัฒนธรรมทางการเมืองที่ต้องเรียนรู้ หรือจัดให้
พลเมืองได้เรียนรู้ นั้น การศึกษาเพ่ือสร้างพลเมือง (Civic Education) จึงมีความจ าเป็นเพ่ือสร้างพลเมือง
ของรัฐที่พึงปรารถนา ซึ่งต้องเป็นกระบวนการที่เกิดขึ้นได้ตลอดชั่วชีวิตของประชาชน และไม่จ าเป็ นต้อง
จ ากัดอยู่ที่ระบบการศึกษาชั้นใดชั้นหนึ่งเท่านั้น (สิริพรรณ นกสวน สวัสดี และคณะ, 2557) กล่าวโดยสรุป 
ค าว่าประชาชนในอดีตอาจจะมิใช่พลเมืองทั้งหมด เนื่องจากประชาชนหมายรวมถึง ไพร่ ทาส ซึ่งเป็น
สถานะของผู้ใต้ปกครอง จาค าว่าประชาชนในระบอบสมัยใหม่หมายถึง เจ้าของอ านาจอธิปไตยและระบุให้



128 วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2565) 
  

 

Academic Journal of MBU; Lanna Campus Vol. 11 No. 2 (July - December 2022) 

    

    

    

 

ประชาชนทุกคนคือพลเมืองภายใต้หลักคิดทุกคนเท่าเทียมกัน จากข้อมูลข้างต้นจะพบว่าค าว่าประชาชน
จะมีความหมายแตกต่างกันเมื่ออยู่คนละยุคหรือคนละระบอบ 

เมื่อน ามาวิเคราะห์กับประเทศไทย ผู้เขียนพบว่าภาครัฐภายใต้กระทรวงศึกษาธิการได้บรรจุ
การศึกษาเพ่ือสร้างพลเมืองในหลักสูตรขั้นพ้ืนฐานในโรงเรียนในกลุ่มรายวิชาสังคมศึกษา ศาสนา และ
วัฒนธรรม เท่านั้น ซึ่งผู้เขียนมองว่าควรขยายขอบเขตไปให้ครอบคลุมมิติทางด้านประวัติศาสตร์ การเมือง
การปกครอง ความหลากหลายทางสังคมและวัฒนธรรม พฤติกรรมการเรียนรู้ การอยู่ร่วมกัน ความอดทน
อดกลั้น การรับฟังและการแสดงความคิดเห็นอย่างเหมาะสม เป็นต้น ทั้งนี้ การศึกษาเพ่ือสร้างพลเมืองใน
ประเทศไทยควรขยายไปสู่กระบวนการเรียนรู้ตลอดชีวิต โดยเฉพาะผู้ใหญ่ก็ควรต้องเข้ามาเรียนรู้ใน
กิจกรรมเพ่ือสร้างพลเมืองไปพร้อม ๆ กับเด็กและเยาวชน นอกจากนี้ ผู้เขียนมองว่ าปัญหาของไทย คือ 
หลักสูตรการสร้างพลเมืองต่าง ๆ มักจะมีมิติทางด้านคุณธรรม จริยธรรม เช่น สอนให้เป็นคนดี ซื่อสัตย์ 
มัธยัสถ์ เสียสละ และคดโกงผู้อ่ืน เท่านั้น แต่ไม่ได้สร้างกระบวนการเรียนรู้ให้เกิดความรู้ความเข้าใจเรื่อง
สิทธิ เสรีภาพ ความเท่าเทียมกัน และความเสมอภาคในระบอบประชาธิปไตย ซึ่งการศึกษาเพ่ือสร้าง
พลเมืองแบบเดิมของไทยไม่ได้สร้างให้ผู้เรียนให้มีความเข้าใจในบทบาทหน้าที่ของรัฐและนายทุน ที่
บ่อยครั้งจะจ ากัดสิทธิ ลิดรอนเสรีภาพ และเอาเปรียบประชาชน มิหน าซ้ า ยังไม่ช่วยให้พลเมืองไทยมี
ความคิดริเริ่มสร้างสรรค์ที่จะช่วยเข้ามาหาหนทางแก้ไขข้อบกพร่องในสังคม เพ่ือให้สังคมไทยมีพลเมืองที่
เข้มแข็งทางปัญญา สามารถคิดได้อย่างมีเหตุมีผล และสามารถพ่ึงพาตนเองได้  

ทั้งนี้ นักวิชาการทางรัฐศาสตร์ไทยจ านวนหนึ่งรวมถึงผู้เขียนเองมีความกังวลในเรื่องหลักสูตรการ
สร้างพลเมืองในประเทศไทย เนื่องจากมีข้อวิจารณ์ถึงการใช้ข้อมูลหรือองค์ความรู้เพียงด้านเดียวจากรัฐบน
หลักคิดของราชาชาตินิยม (Royal-nationalism) ซึ่งพบว่า เป็นการสร้างพลเมืองจากต าราเรียนที่มี
ลักษณะปลูกฝังแนวคิดบุคคลตัวอย่าง ยึดมั่นในตัวบุคคลมากกว่าหลักการ ลดทอนและละทิ้ง
ประวัติศาสตร์ อีกทั้ง ยังมีมุมมองทางการเมือง เศรษฐกิจ วัฒนธรรม และสังคม แบบมุมเดียวและตายตัว 
แทนที่จะเป็นการสร้างกระบวนการคิดเชิงวิพากษ์ ซึ่งผู้เรียนก็จะมีทักษะการวิเคราะห์ด้วยตนเอง เพ่ือ
น าไปสู่ความเข้าใจที่รอบด้าน และสามารถตระหนักถึงความส าคัญของการเมือง อีกท้ัง ยังสามารถพัฒนา
ประชาชนให้เป็นพลเมืองที่มีความคิดเป็นของตนเอง และพร้อมที่จะตรวจสอบรัฐบาลมากกว่าพลเมืองที่
คอยรับค าสั่งจากผู้ปกครอง รวมไปถึง สามารถตระหนักผลประโยชน์สาธารณะได้จนพัฒนาตนเองจน
กลายเป็น active citizenship หรือพลเมืองผู้ตื่นรู้ หรือมีความรับผิดชอบในหน้าที่พลเมือง 

 
2. รัฐไทยกับการพยายามสร้างพลเมืองท่ีตื่นรู้ 
ความเป็นพลเมืองที่ตื่นรู้หรือไม่อยู่เฉย (Active Citizenship) หมายถึง การที่ประชาชนมีความ

ตระหนักในสิทธิและหน้าที่พลเมืองในการมส่วนร่วมทางการเมืองการปกครอง เป็นการตระหนักถึง
บทบาทหน้าที่ของภาคพลเมืองในระบอบประชาธิปไตย ซึ่งคู่ขนานร่วมไปกับการเมืองภาคปกติหรือ
นักการเมือง (Politician Politics) อีกทั้ง ยังเสริมสร้างการเมืองภาคพลเมืองให้มีประสิทธิภาพ มีช่องทาง
ให้ติดตามและตรวจสอบการด าเนินงานรัฐบาล โดยเฉพาะการใช้อ านาจ  การด าเนินนโยบายสาธารณะ 
และอ่ืน ๆ รวมไปถึง การรับรู้ว่าตนเป็นสมาชิกหรือส่วนหนึ่งของสังคมหรือเปิดกว้างส าหรับทุกคน 
(Inclusiveness) “ไม่ทิ้งใครไว้ข้างหลัง” (สมศักดิ์ สามัคคีธรรม, 2561) และได้รับการยอมรับจากสมาชิก
ทุก ๆ คนในสังคม มีพ้ืนที่ของตนเองในสังคม มีส่วนร่วมในเชิงสร้างสรรค์ และมีจิตใจเสียสละเพ่ือส่วนรวม 
ยิ่งไปกว่านั้น ยังต้องมีความรู้ความเข้าใจเรื่องสิทธิและเสรีภาพควบคู่ “ความรับผิดชอบ” และสนใจข้อมูล
ข่าวสารจากสื่ออยู่เสมอ รวมไปถึงกระบวนการปฏิรูปทางการเมืองโดยพลเมืองก็ส าคัญ เพราะจะสามารถ



วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2565) 129 
  

 

    

Academic Journal of MBU; Lanna Campus Vol. 11 No. 2 (July - December 2022)     

    

 

สร้างองค์กรภาคประชาสังคมขึ้นได้ รวมไปถึง การสร้างส านึกพลเมืองเพ่ือเสริมสร้างวัฒนธรรม
ประชาธิปไตย เช่น วัฒนธรรมการเข้าไปตรวจสอบการใช้อ านาจของรัฐ นอกจากนี้ active citizenship 
ต้องการให้เกิดรูปธรรมในการมีช่องทางการมีส่วนร่วมทางการเมืองและการพัฒนา เช่น การออกกฎหมาย
รองรับที่จะสามารถให้ภาคพลเมืองท ากิจกรรมทางการเมืองอย่างเต็มที่ เข้มแข็ง ต่อเนื่อง มีอิสระ ต้นทุน
ต่ า และไม่เป็นภาระตนเองมากเกินไป (ญาศินี เกิดผลเสริฐ, 2558) 

นอกจากนี้  Active Citizenship หรือ ความเป็นพลเมืองที่ตื่นรู้  ยั ง เป็นผลมาจาก  Civic 
Education ไม่ว่าจะเป็นหลักสูตรของภาครัฐหรือภาคประชาสังคมก็ตาม Active Citizenship จะเป็น
ความคาดหวังของสังคมเสมอ แต่อย่างไรก็ตาม หาก Civic education ให้ความรู้ด้านเดียว ก็จะส่งผล
โดยตรงกับความเป็น Active Citizenship ของประเทศนั้น ๆ เฉกเช่นในประเทศไทยที่มีหลักสูตรสร้าง
พลเมืองที่ไม่หลากหลาย กล่าวคือ ประเทศไทยสร้างพลเมืองจากต าราเรียนที่มีลักษณะปลูกฝังแนวคิด
บุคคลตัวอย่าง ยึดมั่นในตัวบุคคลมากกว่าหลักการ ลดทอนและละทิ้งประวัติศาสตร์ อีกทั้ง ยังมีมุมมอง
ทางการเมือง เศรษฐกิจ วัฒนธรรม และสังคม แบบมุมเดียวตายตัว แทนที่จะเป็นการสร้างกระบวนการคิด
เชิงวิพากษ์ให้พลเมือง ซึ่งพลเมืองก็จะมีทักษะการวิเคราะห์ด้วยตนเอง เพ่ือน าไปสู่ความเข้าใจที่รอบด้าน
และสามารถตระหนักถึงความส าคัญของการเมือง เป็นต้น และหาก Civic education มีการปรับปรุง
เนื้อหาให้ครอบคลุมทุกด้านทุกแง่มุมแล้ว ก็จะสามารถสร้างพลเมืองที่เข้าใจทางด้านคุณธรรม จริยธรรม 
เช่น สอนให้เป็นคนดี ซื่อสัตย์ มัธยัสถ์ เสียสระ และคดโกงผู้อ่ืน และยังสามารถมีความรู้ความเข้าใจเรื่อง
สิทธิ เสรีภาพ ความเท่าเทียมกัน รวมไปถึงการมีจิตสาธารณะเพ่ือสร้างประโยชน์ต่อส่วนร่วม และสามารถ
น าไปสู่การเข้าใจรูปแบบเป้าหมายของพัฒนาที่ยั่งยืนได้ (Sustainable Development Goals) ตามหลัก
เหตุและผล  

นอกจากนี้ ผู้เขียนยังพบอีกว่าในประเทศไทยมีแนวคิดเรื่อง Active citizenship หรือ ความเป็น
พลเมืองที่ตื่นรู้ ปรากฏในแผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ ฉบับที่ 12 (พ.ศ. 2560-2564) ใน
ประเด็น “คนไทยมีคุณลักษณะเป็นคนไทยที่สมบูรณ์” (สภาพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ, 2560) ซึ่ง
สภาพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติได้น ารูปแบบหรือโมเดลมาจากประเทศเยอรมนี และประเทศแถบ
สแกนดิเนเวีย ซึ่งประเทศเหล่านี้มีความตระหนักเรื่องสิทธิและเสรีภาพควบคู่ไปกับความรับผิดชอบ และมี
ความรู้ พลเมืองของประเทศเหล่านั้นจึงเป็นต้นแบบหรือโมเดลที่ดี แต่ในทางปฏิบัติภาครัฐไทยยังขาดความ
จริงจังกับการสร้างประชาชนให้มีความเป็นพลเมืองที่ตื่นรู้ เพราะหากประชาชนสามารถเป็นพลเมืองที่ตื่นรู้
จ านวนมากแล้วนั้น การปกครองจะท าไปได้ยากมาก เนื่องจากรัฐบาลจะถูกภาคพลเมืองตรวจสอบถ่วงดุล
อย่างเข้มข้น เช่น การใช้อ านาจรัฐ การด าเนินนโยบาย การใช้งบประมาณในด้านความมั่นคง และเรื่องธรร
มาภิบาล เป็นต้น นี้จึงเป็นหนึ่งปัจจัยส าคัญที่เป็นอุปสรรคต่อการพัฒนาพลเมืองให้ตื่นรู้  

 
3. รัฐไทยกับความคาดหวังให้พลเมืองขับเคลื่อนประเทศสู่เป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน 
เป้าหมายการพัฒนาที่ยั่ งยืน (Sustainable Development Goals-SDGs) ก่อนที่จะทราบ

ความหมายนั้น ผู้เขียนจะขออธิบาย ความหมายของ “การพัฒนาที่ยั่งยืน” เสียก่อน คือ การปรับปรุง
คุณภาพชีวิตมนุษย์ภายใต้ศักยภาพของสิ่งแวดล้อมโลก ดังนั้น การพัฒนาที่ยั่งยืนจึงมีส่วนประกอบพื้นฐาน
ที่ส าคัญ 3 องค์ประกอบ ได้แก่ องค์ประกอบทางด้านเศรษฐกิจ ด้านสังคม และด้านสิ่งแวดล้อม ซึ่งแต่ละ
องค์ประกอบจะมีความเชื่อมโยงสัมพันธ์กัน ทั้งนี้ การที่จะบรรลุเป้าหมายทั้ง 3 องค์ประกอบดังกล่าวให้ได้
ดีที่สุด จะมีเงื่อนไขหนึ่งที่ว่า สังคมไม่สามารถบรรลุเป้าหมายสูงสุดในทุกส่วนประกอบได้ เพราะฉะนั้น จึง
จ าเป็นต้องยอมลดเป้าหมายในบางองค์ประกอบ เพ่ือให้เป้าหมายในองค์ประกอบอ่ืนเพ่ิมขึ้น ซึ่งขึ้นอยู่กับ



130 วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2565) 
  

 

Academic Journal of MBU; Lanna Campus Vol. 11 No. 2 (July - December 2022) 

    

    

    

 

การจัดล าดับความส าคัญระหว่างองค์ประกอบต่าง ๆ ว่าจะให้องค์ประกอบใดมีล าดับความส าคัญที่สูงกว่า
องค์ประกอบอ่ืน ๆ (Payutto, 2013) ยกตัวอย่าง เช่น ถ้าให้ความส าคัญในด้านการเจริญเติบโตทาง
เศรษฐกิจเป็นอันดับแรก ก็อาจจ าเป็นต้องลดทอน เป้าหมายทางด้านสังคมและสิ่งแวดล้อมลง เป็นต้น 
นอกจากนี้ องค์การสหประชาชาติได้เสนอแนวคิดการพัฒนาที่ยั่งยืนหลังจากเป้าหมายการพัฒนาแห่ง
สหัสวรรษ (Millennium Development Goals – MDGs ) ซึ่งต้องการเสริมสร้างมาตรฐานชีวิตความ
เป็นอยู่ของประชาชน ได้สิ้นสุดลงเมื่อปี 2015  

เป้ าหมายการ พัฒนาที่ ยั่ ง ยื น  ( Sustainable Development Goals- SDGs) จึ งหมายถึ ง  
การพัฒนาที่สมดุลระหว่าง การพัฒนาทางด้านเศรษฐกิจ สังคม และสิ่งแวดล้อม ควบคู่ไปกับการพัฒนาที่
ยั่งยืน คือ การไม่พ่ึงพาภายนอกมากเกินไป (Self Sufficiency) มีความสามารถในการปรับตัวได้เร็ว  
และฟ้ืนตัวได้เร็ว มีทุนทางสังคมสูง (Resilience) และสร้างภูมิคุ้มกัน รู้จักประมาณตน ไม่กู้เงินจากในและ
ต่างประเทศมากเกินไป มีการจัดการความเสี่ยง ( Immunity) ซึ่งสอดคล้องกับองค์การสหประชาชาติ  
ที่จัดเป้าหมายเพ่ือการพัฒนาที่ยั่งยืน (Sustainable Development Goals –SDGs) ทั้งหมด 17 ข้อ  
เพ่ือมุ่งหวังจะช่วยแก้ปัญหาที่โลกก าลังเผชิญอยู่ เช่น ความยากจน ความไม่เท่ าเทียม สภาวะโลกร้อน  
และสันติสุข เพ่ือเสริมแนวคิด “ ไม่เป็นการทิ้งใครไว้ข้างหลัง” คาดว่าจะท าส าเร็จได้ภายในปี 2030 ซึ่ง 
SDGs ประกอบด้วยเป้าหมาย 17 ข้อ (United Nations , 2015)  ดังนี้  

 

 
(United Nations , 2015) 

 
1) No Poverty ขจัดความยากจนทุกรูปแบบทุกสถานที่  
2) Zero Hunger ขจัดความหิวโหย บรรลุความม่ันคงทางอาหาร ส่งเสริมเกษตรกรรมอย่างยั่งยืน  
3) Good Health and well-being รับรองการมีสุขภาพ และความเป็นอยู่ที่ดีของทุกคนทุกช่วงอายุ  
4) Quality Education รับรองการศึกษาที่เท่าเทียมและทั่วถึง ส่งเสริมการเรียนรู้ตลอดชีวิตแก่ทุกคน  
5) Gender Equality บรรลุความเท่าเทียมทางเพศ พัฒนาบทบาทสตรีและเด็กผู้หญิง  



วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2565) 131 
  

 

    

Academic Journal of MBU; Lanna Campus Vol. 11 No. 2 (July - December 2022)     

    

 

6) Clean Water and Sanitation รับรองการมีน้ าใช้ การจัดการน้ าและสุขาภิบาลที่ยั่งยืน  
7) Affordable and Clean Energy รับรองการมีพลังงาน ที่ทุกคนเข้าถึงได้ เชื่อถือได้ยั่งยืน ทันสมัย  
8 ) Decent Work and Economic Growth ส่ ง เสริมการเติบ โตทาง เศรษฐกิจที่ ต่ อ เนื่ อง

ครอบคลุมและยั่งยืนการจ้างงานที่มีคุณค่า  
9 ) Industry Innovation and Infrastructure พัฒนาโครงสร้ า ง พ้ืนฐานที่ พร้ อมรั บการ

เปลี่ยนแปลง ส่งเสริมการปรับตัวให้เป็นอุตสาหกรรมอย่างยั่งยืนทั่งถึง และสนับสนุนนวัตกรรม  
10) Reduced Inequalities ลดความเหลื่อมล้ าทั้งภายในและระหว่างประเทศ  
11) Sustainable Cities and Communities ท าให้เมืองและการตั้งถิ่นฐานของมนุษย์มีความ

ปลอดภัยทั่วถึง พร้อมรับความเปลี่ยนแปลง และการพัฒนาอย่างยั่งยืน  
12) Responsible Consumption and Production รับรองแผนการบริโภค และการผลิตที่ยั่งยืน  
13) Climate Action ด าเนินมาตรการเร่งด่วนเพ่ือรับมือการเปลี่ยนแปลงสภาพภูมิอากาศและ

ผลกระทบ  
14) Life Below Water อนุรักษ์และใช้ประโยชน์จากมหาสมุทรและทรัพยากรทางทะเล เพ่ือการ

พัฒนาอย่างยั่งยืน  
15) Life on Land ปกป้อง ฟ้ืนฟู และส่งเสริมการใช้ประโยชน์จากระบบนิเวศทางบกอย่างยั่งยืน  
16) Peace and Justice Strong Institutions ส่งเสริมสังคมสงบสุข ยุติธรรม ไม่แบ่งแยกเพ่ือ

การพัฒนาที่ยั่งยืน  
17) Partnerships for the Goals สร้างพลังแห่งการเป็นหุ้นส่วน ความร่วมมือระดับสากลต่อ

การพัฒนาที่ยั่งยืน  
เป้าหมายทั้ง 17 ข้อนี้ มีหลายประเทศยอมรับเป้าหมายดังกล่าว ทั้งในญี่ปุ่นกับ Society 5.0 และ 

Smart Nation ของสิงคโปร์ เป็นต้น รวมถึงประเทศไทยที่พลเอกประยุทธ์ จันทร์โอชาได้อ้างเป้าหมาย 17 
ข้อว่าสอดคล้องกับนโยบาย Thailand 4.0 เป็นต้น โดยเฉพาะในประเทศไทย การใช้ sustainable 
development goals (SDGs) หรือเป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน ผู้เขียนพบว่าประเทศไทยได้ชูปรัชญา
เศรษฐกิจพอเพียง (Sufficiency Economy Philosophy-SEP) เป็นหลักยึดที่ส าคัญในการพัฒนาที่ยั่งยืน
มากว่า 3 ทศวรรษ ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง คือ เรื่อง 3 ห่วง 2 เงื่อนไข ซึ่งเน้นการระมัดระวังอย่างเสี่ยง 
มีภูมิคุ้มกัน และรู้จักพอประมาณ สอดคล้องกับ sustainable development goals (SDGs) ในบาง
ประเด็น แต่ในทางปฏิบัตินั้น ประเทศไทยไม่สามารถใช้ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงหรือศาสตร์พระราชา
และ SDGs ได้อย่างเต็มรูปแบบ เนื่องจากประเทศไทยมียุทธศาสตร์ที่ต้องการพัฒนาทางด้านเศรษฐกิจ
อย่างเข้มข้น จนละเลยความสมดุลของการพัฒนาสิ่งแวดล้อม และการพัฒนาด้านสังคม  
 
สรุป 

ตามที่ผู้เขียนได้อธิบายและยกตัวอย่างประเทศไทยในแนวคิดทั้ง 3 ไปข้างต้นแล้วนั้น ในส่วนนี้จะ
ขอวิเคราะห์และสังเคราะห์ความเชื่อมโยงระหว่างแนวคิดเหล่านั้น เริ่มจากแนวคิด Civic Education 
เปรียบเสมือนปัจจัยน าเข้า (Input) เพ่ือสร้างประชาชนที่พึงปรารถนาของรัฐ เ พ่ือผลิตผล (Output) 
ประชาชนให้มีความเป็นพลเมืองหรือพลเมืองที่ตื่นรู้ (Active Citizenship) ที่รัฐและสังคมพึงปรารถนา 
เมื่อเราได้พลเมืองที่ตื่นรู้ก็จะสามารถสร้างวัฒนธรรมทางการเมืองและสังคมที่ดีได้ และสามารถเข้ามามี
ส่วนร่วมในการพัฒนาที่ยั่งยืนตามเป้าหมายของสหประชาชาติได้ (SDGs) เนื่องจาก พลเมืองที่ตื่นรู้จะมี
ความรู้ความเข้าใจในหลักเหตุและผล เช่น เรื่องความสมดุลระหว่างการพัฒนาเศรษฐกิจ สังคมและ



132 วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2565) 
  

 

Academic Journal of MBU; Lanna Campus Vol. 11 No. 2 (July - December 2022) 

    

    

    

 

สิ่งแวดล้อม เพราะหากเน้นส่วนใดส่วนหนึ่งมากจนเกินไป ส่วนอื่นก็จะเกิดผลเสียตามมา พลเมื่องที่ตื่นรู้ยัง
สามารถเป็นส่วนหนึ่งที่เข้าไปมีส่วนร่วมในขั้นตอนของการผลิตนโยบายทางเศรษฐกิจผ่านช่องทางต่าง ๆ 
ทางกฎหมาย และภาคพลเมือง เพ่ือตรวจสอบความสมดุลของนโยบายดังกล่าวว่าจะสร้างผลเสียต่อ
สิ่งแวดล้อมและสังคมหรือไม่ นอกจากนี้ ผู้เขียนมองว่าการพัฒนาที่ยั่งยืนต้องต้องอาศัยตัวแปรอ่ืน ๆ คือ  

1. Social Capital หรือทุนทางสังคมที่พลเมืองจะต้องให้ความไว้วางใจสถาบันทางการเมือง เช่น 
ระบบราชการ ต ารวจ เจ้าหน้าที่รัฐ นักธุรกิจ ว่าจะร่วมมือกันพัฒนาประเทศไปยังยั่งยืน ไม่เน้น
ผลประโยชน์ของพวกพ้อง  

2. Sufficiency Economy Philosophy หรือปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง เป็นหลักยึดที่ส าคัญใน
การพัฒนาที่ยั่งยืนมาราว 2 ทศวรรษ ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง คือ เรื่อง 3 ห่วง 2 เงื่อนไข ซึ่งเน้นการ
ระมัดระวังอย่างเสี่ยง มีภูมิคุ้มกัน และรู้จักพอประมาณ   

3. Stakeholder Management หรือการจัดการผู้มีส่วนได้ส่วนเสีย เช่น อัตราค่าจ้างยุติธรรม 
ผลประโยชน์ระหว่างนายจ้าง – ลูกจ้างไม่มีใครเสียเปรียบ win-win เมื่อมีความยุติธรรมลูกจ้างก็จะไม่
ลาออก และจะทุ่มเทประสิทธิภาพเพ่ือองค์กร เป็นต้น รวมถึงความรับผิดชอบต่อสังคมของบรรษัท  

4. Corporate Social Responsibility (CSR) หรือ ความรับผิดชอบของบรรษัทที่เป็นหน่วยงาน
เอกชนที่ต้องมีต่อสังคม โดยบรรษัทเอกชนในฐานะส่วนหนึ่งของสังคม ที่ได้เข้ามาประกอบกิจกรรมทาง
ธุรกิจในการแสวงหากาไรสูงสุดให้กับผู้ถือหุ้น (shareholder) จะต้องรับผิดชอบต่อผลกระทบจากการ
แสวงหากาไรดังกล่าวหรือต้องดูแลสังคมที่บรรษัทดังกล่าวได้ใช้พ้ืนที่ในการแสวงหากาไร ด้วยเหตุนี้
บรรษัทจึงต้องมีความรับผิดชอบต่อผู้มีส่วนได้เสีย (stakeholder) ในสังคมด้วย ทั้งในด้านคุณภาพชีวิต 
สิ่งแวดล้อม และสังคมวัฒนธรรม (เอก ตั้งทรัพย์วัฒนา, 2548) 

สุดท้าย การเสริมสร้าง “Active Citizenship” ให้เกิดขึ้นได้จริงในสังคมไทยนั้น ผู้เขียนมองว่า
เป็นเรื่องที่ยาก เนื่องจากที่ผ่านมาประชาธิปไตยในสังคมไทยมักจะมองเพียงแต่ตัว “ระบบ” หรือ 
“โครงสร้าง” ของรัฐบาลที่มาจากการเลือกตั้ง มองตัว “สถาบัน” อันได้แก่ รัฐบาลที่มาจากการเลือกตั้ง 
รัฐธรรมนูญ พรรคการเมือง และกติกาการเลือกตั้ง ซึ่งมองข้าม “ภาคพลเมือง” ออกไป พลเมืองถูกมองว่า
มีหน้าที่ลงคะแนนเสียงและเป็นเครื่องมือในการสร้างมวลชนสนับสนุนฝ่ายการเมืองใดการเมืองหนึ่งเท่านั้น 
ฉะนั้น การเมืองในประเทศไทยจึงขาดบทบาทของพลเมืองและการสร้างความเป็นพลเมืองในระบอบ
ประชาธิปไตย แต่หากสังคมโหยหา ‘Active Citizenship’ ขึ้นมาจริง ๆ ก็อาจจะเป็นไปได้ โดยการเริ่ม
เปิดเวทีรับฟังทุกฝ่ายไม่ว่าจะภาคส่วนใดในสังคม จากนั้นน าข้อเสนอแนะเหล่านั้นมาวิจัยเพ่ือหาผล
การศึกษาที่น่าเชื่อถือ และน าผลการศึกษาไปออกแบบร่างหลังสูตร civil education ร่วมกับการให้ภาค
ส่วนต่าง ๆ ร่วมแสดงความคิดเห็น และน าข้อเสนอเหล่านั้นไปปรับปรุง ทั้งนี้ เนื้อหาในหลักสูตรจะต้อง
ครอบคลุมทุกมิติอย่างที่ผู้เขียนได้เสนอไปข้างต้น จากนั้น ด าเนินการสร้างหลักสูตรเพ่ือใช้ในการศึกษาขั้น
พ้ืนฐาน และสร้างหลักสูตรเพ่ือการเรียนรู้ของพลเมืองตลอดชีวิตโดยภาครัฐและภาคประชาสังคม เพ่ือ
สร้าง “Active Citizenship” อย่างที่สังคมพึงปรารถนา อย่างไรก็ตาม การด าเนินการเช่นนี้ ภาครัฐหรือผู้
มีอ านาจจะต้องมีความจริงใจในการพัฒนาความเป็นพลเมืองให้ประชาชน จะต้องไม่คิดว่าเมื่อประชาชน
เป็นพลเมืองมากขึ้นจะถูกตรวจสอบถ่วงดุลอย่างหนักหน่วง แต่ต้องคิดถึงการพัฒนาทุนมนุษย์ และทุนทาง
สังคมท่ีมีคุณภาพท่ีจะเป็นเครื่องมือส าคัญในการพัฒนาประเทศอย่างยั่งยืนสืบไป 
 
 
 



วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2565) 133 
  

 

    

Academic Journal of MBU; Lanna Campus Vol. 11 No. 2 (July - December 2022)     

    

 

เอกสารอ้างอิง 
ญาศินี เกิดผลเสริฐ. (2558). การพัฒนาทุนมนุษย์สู่ความเป็นพลเมืองที่ตื่นตัว. วารสารบริหารการศึกษา 

มหาวิทยาลัยศิลปากร, 5(2), 166-175. 
พฤทธิสาณ ชุมพล, ม.ร.ว. (2558). ค าและความคิดในรัฐศาสตร์ร่วมสมัย เล่ม 2 (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: 

ส านักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
สภาพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ. (2560). แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ ฉบับที่ 12 

(พ.ศ. 2560-2564). สืบค้น 5 พฤษภาคม 2563, จาก https://www.nesdc.go.th/ewt_w3c/ 
ewt_dl_link.php?nid=6422      

สมศักดิ์ สามัคคีธรรม. (2561). ธรรมาภิบาลและความรับผิดชอบทางสังคม. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์สถาบัน
บัณฑิตพัฒนบริหารศาสตร์. 

สิริพรรณ นกสวน สวัสดี และคณะ. (2557). ค าและแนวคิดในประชาธิปไตยสมัยใหม่. กรุงเทพฯ: มูลนิธิ
ฟรีดริค เอแบร์ท. 

เอก ตั้งทรัพย์วัฒนา. (2548). โลกาภิวัตน์ บรรษัทข้ามชาติ บรรษัทภิบาล และความรับผิดชอบต่อสังคม
ของบรรษัท. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

Barker, C. (2004). The SAGE Dictionary of Cultural Studies. London: SAGE Publications.  
Havens, M. C. (1986). Citizenship. In Encyclopedia Americana (Vol. 6). Danbury CT: Grolier. 
Mouffe, C. (2004). Citizenship. In J. Krieger (Ed.), The Oxford Companion to Politics of the 

World (p. 136-137). Oxford: Oxford University Press.  
Payutto, P. A. (2013). Sustainable Development. Bangkok: Komol Keemthong Foundation. 
United Nations. (2015). Sustainable Development Goals (SDGs). Retrieved May 2, 2020, 

from https://www.un.org/development/desa/disabilities/envision2030.html 
 


