
Research Articles    
Received: 2022-05-27 Revised: 2022-10-20 Accepted: 2022-10-26 1 

  

 

    

Academic Journal of MBU; Lanna Campus Vol. 11 No. 2 (July - December 2022)     

    

 

 
ศึกษาวิเคราะห์คติ ความเชื่อและการสืบสานยันต์เทียน (โปงเทียน) ในล้านนา 

Analytical Study of Apocalypse, Beliefs and Inheritance of  
Yantra Candle (Pong Tian) in Lanna 

 
พระอธิการก าธร เมืองมูล 1 

Phra Adikarn Kamthon Muangmun  
พระครสูุตชยาภรณ์ 2 

Phrarkhrusutachayaporn 
สมจันทร์ ศรีปรัชยานนท์ 2 

Somchan Sripraschayanon  
Corresponding Author E-mail: sartsirin@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษาประวัติความเป็นมาของยันต์เทียน 2) ศึกษาการเขียนยันต์เทียน 3) 
เพื่อเสนอแนวทางการสืบสานการเขียนยันต์เทียน เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพที่ใช้จากการศึกษาข้อมูลเชิงเอกสาร และการ
สัมภาษณ์เชิงลึก โดยกลุ่มผู้ให้ข้อมูลส าคัญ 16 รูป/คน  

ผลการวิจัยพบว่า ประวัติและความเป็นมายันต์เทียนสืบทอดมาหลายยุคหลายสมัย ก่อนสมัยพุทธกาลที่ศาสนา
พราหมณ์เจริญรุ่งเรืองมาก ต่อมาพุทธศาสนาได้เข้ามาในสังคมล้านนาและได้อิงอาศัยความเช่ือดั้งเดิมที่ผสมผสานกับ
ศาสนาพราหมณ์จนมาถึงยุคพม่าและล้านนา โดยยันต์เทียนแบ่งออกเป็น 2 ประเภท ได้แก่ 1) หวังผลด้ านดี 2) หวังผล
ทางด้านร้าย ขณะที่การเขียนยันต์เทียนได้น าค าสอนทางพระพุทธศาสนา เพื่อให้ระลึกถึงคุณของพระพุทธ พระธรรมเจ้า 
และพระสงฆ์ แนวทางการปฏิบัติเพื่อให้เกิดศีลธรรม คุณธรรม มโนธรรมอันดีงาม โดยผู้เขียนยันต์เทียนและผู้บูชาจะต้อง
ปฏิบัติตามหลักธรรมโดยเฉพาะหลักไตรสิกขา เพื่อให้ผู้ท าและผู้บูชายันต์เทียนเกิดคุณธรรม จริยธรรม และท าให้ยันต์
เทียนเกิดประสิทธิภาพประสิทธิผลมากยิ่งขึ้นตามความเช่ือที่ยึดถือปฏิบัติมา การสืบสานการเขียนยันต์เทียน สามารถ
จ าแนกออกเป็น 4 ประการ ได้แก่ 1) การทอดถ่ายความรู้ 2) การส่งเสริมปราชญ์ท้องถิ่น 3) การสร้างกิจกรรมเชิง
สร้างสรรค์ 4) ศูนย์การเรียนรู้ยันต์เทียน การเปิดโอกาสในการเรียนรู้ เพื่อสืบทอดภูมิปัญญาท้องถิ่นและขับเคลื่อนให้เป็น
กลุ่ม/ภาคีการอนุรักษ์ยันต์เทียนให้อยู่ในสังคมล้านนาต่อไป  

ค าส าคัญ: คติ, ความเชื่อ, การสืบสาน, ยันต์เทียน 
 
Abstract 

The objectives of this research were: 1) to study the history of Yantra Candle; 2) to study writing 
Yantra Candle; 3) to propose a method for the continuation of writing Yantra Candle. It is qualitative 
research using tools such as the study of documented information and in-depth interviews by a group 
of 16 key informants for analysis beliefs and the continuation of Yantra Candle (Pong Tian) in Lanna 
society. 

The results of this research found that: the history and background of Yantra Candle has been 
passed down for many eras. Before the Buddhist era when Brahminism was very prosperous. Later, 
Buddhism entered Lanna society and relied on traditional beliefs mixed with Brahmanism until the 
Burma and Lanna period received Indian Buddhism and culture in terms of historical relations, belief, 
                                                           
1 หลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลยัสงฆ์นครล าปาง 
2 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัยสงฆ์นครล าปาง  



2 วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2565) 
  

 

Academic Journal of MBU; Lanna Campus Vol. 11 No. 2 (July - December 2022) 

    

    

    

 

religion and practice. The Yantra is divided into 2 types: 1) hope for good results; 2) hope for the bad 
side. The making of Yantra Candle will extend the astrologer principles and practices for the candle 
makers and worshipers in order to create Phuttanupap, Dharma, Sangkhanupha, and result in an anchor 
in Lanna society. While writing the Yantra Candle has brought the Buddhist teachings to remember the 
virtues of the Buddha, the Dhamma, the Sangha. The practice guidelines for morality, virtue, and good 
conscience with author and the worshiper of the candle must follow the principles of Dharma. 
especially the threefold training (Trisikkhā) as well such as bass of meritorious action because it is 
believed that will surely make more effective and effective according to the beliefs that have been 
practiced. The conservation of writing of Yantra Candle can be classified into 4 things, namely: 1) 
knowledge transfer; 2) to be enhanced the local scholars; 3) creative activities; 4) Yantra Candle Learning 
Center to inherit local wisdom and drive to become a group/network to preserve Yantra Candle in the 
Lanna society. 

Keywords: Apocalypse, Beliefs, Inheritance, Yantra candle 
 

บทน า 
ความเชื่อเป็นความยึดถือในความเชื่อของบุคคล ค าสั่งสอน หลักการหรือสิ่งที่อยู่เหนืออ านาจของ

มนุษย์ เช่น อ านาจของดิน ฟ้า อากาศ ภัยทางธรรมชาติ เหตุการณ์ต่าง ๆ ที่มนุษย์มิอาจจะรับรู้ได้ว่าเกิด
จากอะไร ท าให้เกิดความรู้สึกยอมรับ เชื่อถือและวิงวอนต่อสิ่งนั้น ๆ โดยความเชื่อถือแต่ละถิ่นมีลักษณะที่
แตกต่างกันจนก่อให้เกิดลัทธิบูชาธรรมชาติมีพระอาทิตย์ น้ า ลม ไฟ ฯลฯ ต่อมาลัทธิดังกล่าวได้เกิด
พัฒนาการเป็นศาสนาที่เชื่อและยึดถืออิทธิพลปาฏิหาริย์ในเทพเจ้าต่าง ๆ ระยะต่อมาความเจริญทาง
วิทยาการมีเพ่ิมมากยิ่งขึ้นท าให้ความเชื่อต่าง ๆ ได้ลดน้อยลงและมนุษย์ได้หันมาศรัทธาและเชื่อในสิ่งที่มี
เหตุผลมากข้ึน (มณี พะยอมยงค์, 2529) 

ความเชื่อเกิดอยู่ในจิตส านึกของมนุษย์ต่อพลังอ านาจเหนือธรรมชาติที่เป็นผลดีหรือผลร้ายต่อ
มนุษย์และสังคม แม้พลังอ านาจเหนือธรรมชาติไม่สามารถพิสูจน์ได้ว่าเป็นความจริง แต่มนุษย์ในสังคมเกิด
การยอมรับและให้ความเคารพย่ าเกรงจนเกิดเป็น “ความเชื่อ” ซึ่งขอบเขตความเชื่อมีลักษณะที่กว้างขวาง 
เช่น ความเชื่อทางด้านจิตวิญญาณทั้งหลาย ภูตผีปีศาจ คาถาอาคม โชคลาง ไสยเวทย์ต่าง ๆ รวมไปถึง
ปรากฏการณ์ธรรมชาติที่มนุษย์ยอมรับนับถือ (ธวัช ปุณโณทก, 2530) ซึ่งการก าหนดความเชื่อของบุคคล
ได้ยึดหลักการต่าง ๆ ดังนี้ 1) หลักความสับสน 2) หลักความรู้สึก 3) หลักเหตุผล และ 4) หลักประจักษ์  

นอกจากหลักทั้ง 4 ประการที่กล่าวข้างต้น สิ่งที่ท าให้เกิดความเชื่อยังพิจารณาได้จากข้อต่อไปนี้ 
1. การอบรมเลี้ยงดูของครอบครัว (Child Rearing Practice) 
2. การถ่ายทอดทางศาสนา จารีต ขนบธรรมเนียม ประเพณี (Socialization) 
3. อิทธิพลของเพ่ือนสนิท (Peer Group) 
4. อิทธิพลของกลุ่ม (Group Pressure) 
5. การได้รับประสบการณ์ตรง (Direct Experiences) 
6. การได้รับการศึกษา การให้ความรู้ที่ถูกต้อง (Knowledge) 
7. การโฆษณาชวนเชื่อจากสื่อมวลชน (Mass Communication) (ชัยพร วิชชาวุธ, 2530) 
ดินแดนล้านนาอยู่ทางภาคเหนือที่มีการสั่งสมความรู้ที่มีลักษณะโดดเด่นทางวัฒนธรรมที่มี  

อัตลักษณ์เฉพาะตนเอง ทั้งทางด้านขนบธรรมเนียม ความเชื่อ จารีต ประเพณี วิถีชีวิต ศิลปกรรม 
สถาปัตยกรรม ดนตรี ภาษาและความเชื่อที่ถูกก าหนดตามสภาพทางสังคม ชุมชน และเป็นมรดกทาง
วัฒนธรรมอันดีงามที่สืบทอดกันจนกระทั่งถึงปัจจุบัน (นพคุณ ตัณติกุล, 2548) โดยเป็นพ้ืนที่ที่มีความ



วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2565) 3 
  

 

    

Academic Journal of MBU; Lanna Campus Vol. 11 No. 2 (July - December 2022)     

    

 

เจริญรุ่งเรืองทางพระพุทธศาสนาตามหลักฐานทางด้านโบราณคดี ต านานและหรือพงศาวดารต่าง ๆ และ
พระพุทธศาสนาถือได้ว่ามีบทบาทส าคัญทางด้านการเมืองการปกครอง วิถีชีวิต เศรษฐกิจและสังคมชาว
ล้านนา และมีพ้ืนฐานความเชื่อที่ผสมผสานกับไสยศาสตร์ที่สืบเนื่องด้วยศาสนาพราหมณ์ ท าให้ชาวล้านนา
เชื่อเรื่องกฎแห่งกรรมและอานิสงส์ของการให้ทานตามหลักพระพุทธศาสนาและเชื่อในสิ่งที่อยู่เหนือ
ธรรมชาติหรือไสยศาสตร์ที่เป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ตามคตินิยมของพวกพราหมณ์ (เอมอร ชิตตโสภณ, 2533) 

ยันต์เทียนหรือการบูชาเทียนเป็นพิธีกรรมตามคติล้านนาพ้ืนเมืองที่นิยมกระท ากันมาอย่าง
ยาวนาน โดยการอธิษฐานแล้วจุดเทียนเพ่ือให้เกิดผลตามที่ต้องการไว้ โดยเทียนที่ใช้ในพิธีบูชาเป็นการ
จัดท าขึ้นเป็นพิเศษ ซึ่งไส้เทียนท าด้วยกระดาษสาที่เขียนอักขระ เลข ยันต์ตามแบบโบราณกาล โดยทั่วไป
นิยมจุดยันต์เทียนเพ่ือเป็นการสืบชะตาโหราชะตา ลดเคราะห์ และรับโชค (มูลนิธิสารานุกรมวัฒนธรรม
ไทย, 2542) ท าให้เกิดสิ่งดีงามแก่ตนเองและครอบครัว ซึ่งยันต์เทียนจะมีลักษณะแตกต่างจากเทียนที่ใช้
ไหว้บูชาพระพุทธรูปทั่วไป ซึ่งมีกรรมวิธีในการปลุกเสกด้วย คาถาอาคมจากผู้ท ายันต์เทียน โดยเริ่มจาก
กรรมวิธีการท าไส้เทียนที่ลงอักขระ เลข ยันต์ตามประเภทของที่ต้องการลงในกระดาษสา แล้วน าไปพันเข้า
กับข้ีผึ้ง (อินสม ไชยชมภู, 2552)  

ปัจจุบันการท ายันต์เทียนมีเป้าหมายที่แตกต่างจากในอดีตที่ผ่านมา โดยส่วนมากจะมุ่งเน้นการท า
เพ่ือจ าหน่ายหรือขายและสามารถหาซื้อได้ตามร้านค้าสังฆภัณฑ์ ซึ่งท าคุณค่าของการท ายันต์เทียนมีความ
แตกต่างจากอดีตที่พระภิกษุสงฆ์จะปลุกเสกยันต์เทียน และท ายันต์เทียนขึ้นเพ่ือการอนุเคราะห์บุคคลที่
ประสพเคราะห์ภัยให้หายพ้นจากโรคภัย ไข้เจ็บและเคราะห์ร้ายต่าง ๆ การบูชายันต์เทียนจึงถือได้ว่าเป็น
คติความเชื่อของชาวล้านนาที่ปฏิบัติกันมาอย่างยาวนาน แม้ว่าจะมีวิวัฒนาการทางเทคโนโลยีและ
ความก้าวหน้าทางด้านวิทยาศาสตร์ก็ตาม แต่ความเชื่อด้านยันต์เทียนก็มิเลือนหายไปจากสังคมล้านนา 

พ้ืนที่อ าเภองาว จังหวัดล าปาง ถือได้ว่าเป็นพื้นที่ที่มีจ านวนคัมภีร์ล้านนา (ปั๊บสา) และอักขระยันต์
เทียนเป็นจ านวนมาก แต่ยังมิได้มีการเก็บรวบรวม ท าให้คัมภีร์ล้านนา อักขระ เลขยันต์เทียนที่เกิดจากภูมิ
ปัญญาของบูรพาจารย์ได้กระจัดกระจาย ขาดการดูแลและขาดการสืบทอด ท าให้คุณค่าและความส าคัญของ
ยันต์เทียนที่สะท้อนให้เห็นถึงความสัมพันธ์ระหว่างความเชื่อทางพระพุทธศาสนากับความเชื่อทางด้านไสย
ศาสตร์ได้เลื่อนหายไปในสังคมล้านนา ด้วยเหตุผลดังกล่าว การศึกษาวิเคราะห์คติ ความเชื่อและการสืบสาน
ยันต์เทียน (โปงเตียน) ในล้านนา เพ่ือเป็นการดูแล รักษาและสืบสานความเชื่อ คติธรรม เอกลักษณ์และ
คุณค่าของยันต์เทียนที่มีความส าคัญต่อวิถีชีวิตและวัฒนธรรมของสังคมล้านนาสืบต่อไป 

 
วัตถุประสงค์การวิจัย 

1. ศึกษาประวัติความเป็นมาของยันต์เทียน (โปงเตียน) ในล้านนา 
2. ศึกษาการเขียนยันต์เทียน (โปงเตียน) ในวัฒนธรรมล้านนา 
3. เพ่ือคุณค่า อิทธิพลและการสืบสานการเขียนยันต์เทียน (โปงเตียน) ในล้านนา 
 

วิธีด าเนินการวิจัย 
การศึกษาวิจัยครั้งนี้ มีขั้นตอนในการศึกษา ดังนี้ 
1. วิธีการวิจัยครั้งนี้คใช้การวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ซึ่งประกอบด้วยการศึกษา

เอกสาร การลงพ้ืนที่สัมภาษณ์กลุ่มเป้าหมาย โดยมีการศึกษาเอกสาร (Documentary Study) การศึกษา
และรวบรวมข้อมูลจากเอกสารและหลักฐานที่เกี่ยวข้อง หนังสือ รายงานการวิจัยเกี่ยวกับประวัติความ
เป็นมาของยันต์เทียน (โปงเตียน) ในล้านนา การเขียนยันต์เทียนที่มีต่อวิถีชีวิตของชาวล้านนาทั้งทางด้าน



4 วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2565) 
  

 

Academic Journal of MBU; Lanna Campus Vol. 11 No. 2 (July - December 2022) 

    

    

    

 

ความเชื่อ ความส าคัญ คุณค่า และอิทธิพลที่มีต่อวิถีชีวิตชาวล้านนา เพ่ือวิเคราะห์คติ ความเชื่อและการ
สืบสานยันต์เทียน (โปงเทียน) ในล้านนา   

2. พ้ืนที่การวิจัย การศึกษาวิจัยครั้งนี้ เป็นการศึกษาเกี่ยวกับคติ ความเชื่อและคุณค่าของการเป็น
การศึกษาคติ ความเชื่อและการสืบสานยันต์เทียน (โปงเตียน) ในล้านนา โดยการศึกษาจากพ้ืนที่ 10 ต าบล
ในเขตอ าเภองาว จังหวัดล าปาง 

3. ผู้ให้ข้อมูลส าคัญ ผู้ให้ข้อมูลสัมภาษณ์เชิงลึก จ านวน 16 รูป/คน ตามเกณฑ์ที่ก าหนด ได้แก่  
1) กลุ่มพระสงฆ์ผู้ช านาญการเขียนยันต์เทียน จ านวน 5 รูป 2) กลุ่มผู้เคยบวชเรียน (น้อยและหนาน) 
จ านวน 5 คน 3) กลุ่มปราชญ์ที่มีความรู้เกี่ยวกับการเขียนยันต์เทียน จ านวน 6 รูป/คน 

4. เครื่องมือการวิจัย คณะผู้วิจัยได้ท าการศึกษาด้วยเอกสารและการสัมภาษณ์เชิงลึก ( In-depth 
Interview) พระสงฆ์ ผู้ที่เคยได้บวชเรียน (น้อย หนาน) และปราชญ์ท้องถิ่น ตามกรอบแนวคิดความเชื่อ
เรื่องยันต์เทียน เพ่ือจะน าไปสู่การวิเคราะห์คติ ความเชื่อ คุณค่า อิทธิพล และแนวทางการสืบสานภูมิ
ปัญญาท้องถิ่นในการเขียนยันต์เทียนในล้านนา  

5. การเก็บรวบรวมข้อมูล โดยมีขั้นตอนการเก็บรวบรวมข้อมูลวิจัย ดังนี้ 
5.1 เป็นการศึกษาเอกสารเกี่ยวกับแนวคิด ความเชื่อ และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง เพ่ือสร้างแบบ

แบบสอบถาม เพ่ือน ามาสู่การวิเคราะห์คติ ความเชื่อและการสืบสานการเขียนยันต์เทียนในล้านนาได้อย่าง
ถูกต้อง  

5.2 คัดเลือกเป้าหมายแต่ละพ้ืนที่แบบเจาะจง (Purposive Sampling) จากกลุ่มพระสงฆ์  
ผู้เคยบวชเรียน ปราชญ์ท้องถิ่นที่มีความรู้ในการเขียน อ่าน อักษรล้านนา และความรู้ในการเขียนยันต์
เทียนในชุมชน 

5.3 การขอหนังสือจากวิทยาลัยสงฆ์นครล าปาง มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลั ย 
เพ่ือน าลงไปขอความร่วมมือผู้ให้ข้อมูลส าคัญ  

5.4 การสัมภาษณ์เชิงลึกผู้ให้ข้อมูลส าคัญ เพ่ือวิเคราะห์คติ ความเชื่อและการสืบสานการ
เขียนยันต์เทียนในล้านนา  

5.5 การสรุปองค์ความรู้จากการวิจัย  
5.6 การเผยแพร่บทความวิจัยและจัดท ารายงานเล่มสมบูรณ์ 

6. การวิเคราะห์ข้อมูล คณะผู้วิจัยได้มีการวิเคราะห์ข้อมูล ดังนี้ 1) การวิเคราะห์ข้อมูลเชิงเอกสาร 
คณะผู้วิจัยใช้วิธีการวิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis) จากการศึกษาเอกสาร ต ารา วรรณกรรม  
ปั๋บสา และเอกสารงานวิจัยที่เกี่ยวข้องที่มีความสอดคล้องกับคติ ความเชื่อและการสืบสานการเขียนยันต์
เทียนในล้านนา 2) การวิเคราะห์จากการสัมภาษณ์เชิงลึก ด้วยวิธีการวิเคราะห์ข้อมูลแบบสร้าง เพ่ือ
วิเคราะห์คติ ความเชื่อและการสืบสานการเขียนยันต์เทียนในล้านนา 

 
สรุปผลการวิจัย 

การวิจัยเรื่อง “ศึกษาวิเคราะห์คติ ความเชื่อและการสืบสานยันต์เทียน (โปงเตียน) ในล้านนา” 
จากการศึกษาสามารถสรุปผล ดังนี้   

1. ประวัติความเป็นมาของยันต์เทียน (โปงเตียน) ในล้านนามีพัฒนาการสืบทอดมาหลายยุคหลาย
สมัยนับตั้งแต่ยุคพระเวทย์ ประมาณ 1,200-1,500 ปี ก่อนพุทธกาล ต่อมาเป็นยุครอยต่อระหว่างศาสนา
พราหมณ์และพุทธศาสนาที่ศาสนาพราหมณ์เริ่มลดบทบาทลงและมีพุทธศาสนาเข้ามาแทนแต่ก็เป็นการอิง
อาศัยซึ่งกันและกันระหว่างสองศาสนา และในที่สุดมาถึงยุคมอญพม่าและล้านนาไทย ซึ่งเป็นยุคที่ดินแดน



วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2565) 5 
  

 

    

Academic Journal of MBU; Lanna Campus Vol. 11 No. 2 (July - December 2022)     

    

 

ล้านนาได้รับพระพุทธศาสนาและวัฒนธรรมจากอินเดียโดยผ่านทางมอญและพม่า  โดยเกิดจาก
ความสัมพันธ์ทางประวัติศาสตร์ ความเชื่อ ศาสนา หลักการปฏิบัติ และวัฒนธรรมท้องถิ่น ซึ่งยันต์เทียน
สามารถจ าแนกออกเป็น 2 ประเภท ได้แก่ 1) หวังผลด้านดี 2) หวังผลทางด้านร้าย และการท ายันต์เทียน
จะยืดถือหลักโหราจารย์เกี่ยวกับฤกษ์ยาม วันเสียประจ าเดือน วันลงยันต์เทียน วันบูชาเทียน และข้อ
ปฏิบัติส าหรับผู้ท ายันต์เทียนและผู้บูชา เพ่ือให้ยันต์เทียนได้เกิดพุทธานุภาพ ธรรมานุภาพ สังฆานุภาพ  

2. การเขียนยันต์เทียน (โปงเตียน) ในล้านนา เพ่ือให้ระลึกถึงคุณของพระพุทธเจ้า พระธรรมเจ้า  
พระสงฆเจ้า และหลักการปฏิบัติเพ่ือให้เข้าถึงความจริงแห่งสัจธรรม โดยไส้เทียนจะบรรจุหลักค าสอนทาง
พระพุทธศาสนาและเชื่อว่าจะท าให้เกิดผลานิสงส์แก่ผู้บูชา ขณะที่ผู้เขียนและผู้บูชาจะต้องยึดหลักธรรมใน
การปฏิบัติ เช่น บุญกิริยาวัตถุ ศีล สมาธิ และปัญญา หลักฆราวาสธรรม สังคหวัตถุ 4 พรหมวิหาร 4 และ
อริยมรรคมีองค์ 8 เพราะความเชื่อที่ว่าหากผู้ท าและผู้บูชายันต์เทียนมีคุณธรรม จริยธรรมอันดีงามแล้ว
ย่อมส่งผลให้ยันต์เทียนเกิดประสิทธิภาพประสิทธิผลมากยิ่งข้ึน  

 

   
ภาพที่ 1 ตัวอย่างยันต์เทียนและการเขียน 

 

3. การสืบสานการเขียนยันต์เทียน (โปงเตียน) ในล้านนา จ าแนกออกเป็น 4 ประการ ได้แก ่1) การ
ทอดถ่ายความรู้ การสืบต่อครูบาอาจารย์แต่ละรุ่นให้แก่ลูกศิษย์ในการศึกษาขั้นตอนและวิธีการต่าง  ๆ  
2) การส่งเสริมปราชญ์ท้องถิ่น ควรส่งเสริมผลักดันปราชญ์ท้องถิ่นให้สั่งสม สร้างสรรค์ และภูมิปัญญาสืบต่อ
กันมา 3) การสร้างกิจกรรมเชิงสร้างสรรค์ การส่งเสริมยันต์เทียนเชิงสร้างสรรค์ที่สอดรับกับความ
เปลี่ยนแปลงของโลกปัจจุบันและใช้กับพิธีกรรมต่าง ๆ จารีต ประเพณี และวัฒนธรรมท้องถิ่น 4) ศูนย์การ
เรียนรู้ยันต์เทียน เพื่อเปิดโอกาสเรียนรู้ การถ่ายทอด การแลกเปลี่ยนประสบการณ์ การสืบทอดภูมิปัญญา 
วัฒนธรรม ค่านิยม และเอกลักษณ์ของชุมชน โดยจัดศูนย์การเรียนรู้ที่สามารถค้นคว้า หาความรู้  
แลกเปลี่ยนความรู้และประสบการณ์แก่ชุมชน เพื่อเป็นการสืบสานและอนุรักษ์การยันต์เทียนให้อยู่ในสังคม
ล้านนาต่อไป  

 
 
 
 
 



6 วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2565) 
  

 

Academic Journal of MBU; Lanna Campus Vol. 11 No. 2 (July - December 2022) 

    

    

    

 

อภิปรายผลการวิจัย  
การศึกษาวิจัย เรื่อง “ศึกษาวิเคราะห์คติ ความเชื่อและการสืบสานยันต์เทียน (โปงเตียน) ใน

ล้านนา” สามารถอภิปรายผลตามวัตถุประสงค์การวิจัย ดังนี้ 
ยันต์เทียนมีพัฒนาการสืบทอดตั้งแต่ศาสนาพราหมณ์จนกระทั่งมาสู่การเผยแผ่พระพุทธศาสนา 

และมีพิธีกรรมในความเชื่อด้วยคาถาอาคม การลงอักขระ ลงเลข ลงเส้นเป็นยันต์ (เสฐียรโกเศศ, 2507) 
โดยความเชื่อดั้งเดิมที่ยึดถือและปฏิบัติสืบต่อกันมาจนกระทั่งเข้าสู่ยุคของมอญพม่าและล้านนาที่เชื่อ
เกี่ยวกับฤกษ์ยาม วันดี วันเสีย และสิ่งเร้นลับ รวมถึงเชื่อในเทพยดา สิ่งศักดิ์สิทธิ์ ท าให้มนุษย์วิงวอนต่อสิ่ง
ต่าง ๆ เหล่านั้นเพ่ือสร้างความมั่นใจ สอดคล้องกับ พระประเสริฐ ชุตินฺธโร (สุนทรวัฒน์) (2542) ที่ศึกษา
วิเคราะห์ไสยศาสตร์ตามทัศนะของพระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) โดยกล่าวว่าความเชื่อเกี่ยวกับสิ่งศักดิ์สิทธิ์ 
อิทธิฤทธิ์ ปาฏิหาริย์ เวทมนตร์ คาถา สิ่งเร้นลับที่ไม่อาจพิสูจน์ได้แน่นอนว่ามีผลจริงหรือไม่นั้น  เป็นเพียง
การให้ผลเพียงโลกิยอภิญญาที่เกี่ยวข้องกับวิสัยปุถุชน ซึ่งถือได้ว่ามีอิทธิพลต่อสังคมไทยเป็นอย่างมาก ด้วย
เหตุที่มนุษย์หวั่นเกรงต่อภัยทางธรรมชาติและสิ่งที่อยู่เหนือธรรมชาติที่จะน าอันตรายมาสู่ตนเองและ
ครอบครัวโดยการยกย่อง สรรเสริญ ให้ความเคารพนับถือด้วยการบูชา จนกระทั่งเกิดเป็นหลักค าสอนและ
ศาสนาในเวลาต่อมา สอดคล้องกับ พระมหามนตรี วลฺลโภ (ป้อมสุข) (2542) ที่กล่าวถึงอิทธิพลของวัตถุ
มงคลที่เป็นเครื่องค่อยป้องกันและยึดเหนี่ยวจิตใจ ซึ่งได้รับการพัฒนาจากค าสอนศาสนาแล้วน ามาท่อง
สวด สาธยายหลักค าสอนจนเป็นความเชื่อว่าเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ มีความขลัง ช่วยป้องกันภัยอันตรายและรว
รวมเป็นคัมภีร์ซึ่งปรากฏในอาถรรพเวทของศาสนาพราหมณ์ ซึ่งเวลาต่อมาก็แพร่มาสู่พระพุทธศาสนาที่มี
การปรับเวทมนต์คาถาแบบพราหมณ์มาเป็นหลักธรรมค าสอน และเป็นการยกย่องสรรเสริญคุณของ
พระพุทธเจ้า พระธรรม และพระสงฆ์ ตลอดถึงหลักปฏิบัติเพ่ือขัดเกลาจิตใจให้อยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข 
โดยยึดหลักของพระรัตนตรัยเป็นที่ยึดเหนี่ยวจิตใจมาจนกระท่ังถึงปัจจุบัน 

การเขียนยันต์เทียนจะได้รับอิทธิพลจากศาสนาพราหมณ์ในการใช้คาถาและเลขยันต์ตามความ
เชื่อดั้งเดิม แต่เมื่อพระพุทธศาสนาเผยแผ่เข้ามาในดินแดนล้านนาท าให้มีการน าหลักธรรมเข้ามาใช้แทน
ยันต์เทียน สอดคล้องกับความเห็นของ เทพย์ สาริกบุตร (2533) ได้อธิบายถึงความเชื่อเกี่ยวกับไสยศาสตร์
ว่า เดิมทีไสยศาสตร์เป็นของลัทธิพราหมณ์ ต่อมาน ามาดัดแปลงให้เข้ากับพุทธศาสนา แม้ปัจจุบันจะเรียก
คาถาอาคมและเลขยันต์ว่าเป็นไสยศาสตร์ก็เป็นแค่ชื่อหรือมีแต่เค้าโครงเท่านั้น แต่เนื้อหาได้เปลี่ยนแปลง
จากเดิมไปโดยสิ้นเชิง เพราะบรรจุไว้ซึ่งหลักการในพุทธศาสนาทั้งสิ้น ไม่ใช่ไสยศาสตร์ของลัทธิพราหมณ์
อีกต่อไป ท าให้ยันต์เทียนในล้านนาเป็นการเผยแผ่หลักค าสอนทางพระพุทธศาสนาที่ เกิดจากภูมิปัญญา
ของปราชญ์ท้องถิ่น เป็นการสรรเสริญและยึดพระพุทธเจ้า พระธรรมเจ้า พระสงฆเจ้าเป็นที่พ่ึงทางด้าน
จิตใจ โดยการบรรจุเนื้อหาและหลักค าสอนในไส้เทียนที่ห่มด้วยขี้เทียน รวมไปถึงเลขตามช่องตารางหลัก
ของโหราศาสตร์และความเชื่อของฤกษ์ยามในการท ายันต์เทียน อินสม ไชยชมภู (2552) ได้กล่าวว่า ยันต์
เทียนเป็นการเขียนอักขระหรือคาถาลงใน “ตาว่าง” ของเรือนยันต์ที่มีรูปแบบและขนาดต่าง ๆ ตามที่ครู
บาอาจารย์แต่กาลก่อนได้จัดท าไว้ ซึ่งปกติหลักค าสอนจะเป็นเหตุและปัจจัยที่เกิดตามธรรมชาติ เป็น
สภาวะที่มีอันเกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับสลายไปในตัวมันเอง รวมไปถึงหลักปฏิบัติให้เข้าถึงสัจแห่งความจริงที่
ยึดถือความประพฤติปฏิบัติทางด้านคุณธรรม จริยธรรม นอกจากนั้น การท ายันต์เทียนยังได้มีข้อปฏิบัติ
ส าหรับผู้ท าและผู้บูชา เพ่ือให้เป็นแบบแผนแห่งการปฏิบัติบนฐานแห่งความดีงาม ถูกต้องตามจารีตและ
ประเพณี โดยหลักธรรมที่ปรากฏในยันต์เทียนจะเป็นหลักไตรสิกขา ได้แก่ ศีล สมาธิ ปัญญา ซึ่งเป็น
แนวทางปฏิบัติและการอยู่ร่วมกันของมนุษย์ เป็นแบบแผนในการอบรม สั่งสอนให้พุทธศาสนิกชนได้รู้จัก
วิธีขัดเกลาจิตใจตนเองให้รู้จักความเสียสละ ความเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ ความสามัคคี และการช่วย เหลือซึ่งกัน



วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2565) 7 
  

 

    

Academic Journal of MBU; Lanna Campus Vol. 11 No. 2 (July - December 2022)     

    

 

และกันสอดคล้องกับ พระมหาประสพฤกษ์ จารุวาโท (2550) ที่ศึกษาความคิดเกี่ยวกับการบูชาใน
พระพุทธศาสนาที่เกิดจากมนุษย์เกรงกลัวต่อธรรมชาติที่มีอ านาจ เป็นสิ่งที่มองไม่เห็น ที่มนุษย์เกิดกลัวภัย 
หวังความปลอดภัยในชีวิต จึงท าการอ้อนวอนบูชา โดยพระพุทธศาสนามุ่ งเน้นความเชื่อที่ประกอบด้วย
ปัญญา ซึ่งเป็นการส่งเสริมหลักธรรมที่ให้สังคมได้มีการบูชา เคารพนับถือกัน ช่วยเหลือเกื้อกูลกันและมี
ความสามัคคีเป็นน้ าหนึ่งใจเดียวกัน รู้จักเคารพ กราบไหว้ผู้หลักผู้ใหญ่ ท าให้เป็นคนอ่อนน้อม ถ่อมตนและ
มีสัมมาคารวะ จนกระท่ังเป็นรูปแบบอัตลักษณ์แห่งวัฒนธรรมท้องถิ่นในเวลาต่อมา 

ความเชื่อเกี่ยวกับยันต์เทียนในวัฒนธรรมล้านนาที่ได้รับการสืบทอดจากบุรพาจารย์ผู้มีความรู้ที่
เป็นกลุ่มของพระสงฆ์หรือผู้ที่เคยได้บวชเรียนมาก่อน เพ่ือเครื่องมือในการเผยแผ่หลักค าสอนทาง
พระพุทธศาสนาให้แก่พุทธศาสนิกชน สอดคล้องกับ รอบทิศ ไวยสุศรี (2555) อธิบายถึงความเชื่อทางด้าน
ของขลังทั้งการเขียนเลขยันต์และการเสก การท่องบ่น ภาวนาเป็นกุศโลบายในการปฏิบัติธรรม ซึ่งมีการ
ก าหนดข้อปฏิบัติส าหรับผู้ท าและผู้บูชาเทียนให้ตั้งมั่นในศีลธรรม คุณธรรม จริยธรรม ซึ่งสะท้อนให้เห็นถึง
ภูมิวัฒนธรรมที่เป็นประวัติศาสตร์ ความเชื่อ พิธีกรรมและแนวทางปฏิบัติตนในวัฒนธรรมชาวล้านนา 
(พระอธิการบริสุทธิ์ สุทฺธจิตโต, การสื่อสารส่วนบุคคล, 15 ตุลาคม 2563) ตลอดถึงการแสดงให้เห็นถึง
ความปราดเปรื่องทางด้านปัญญาของพระสงฆ์ที่ได้น าหลักค าสอนทางศาสนามาใช้ให้เหมาะสมกับความ
เชื่อดั้งเดิมของชุมชนจนเป็นเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรมอันดีงามในท้องถิ่น สอดคล้องกับ  พระพิษณุพล 
สุวณฺณรูโป (2555) ที่ได้ศึกษาเกี่ยวกับหลักพุทธธรรมและคุณค่าที่ปรากฏในยันต์เทียนล้านนาเป็นพิธีกรรม
ทางความเชื่อที่สืบทอดมาแต่โบราณ โดยยันต์เทียนมีคุณค่าในฐานะเครื่องบูชา ฐานะเป็นภูมิปัญญาทาง
วัฒนธรรม เป็นกศุโลบายการเผยแผ่ธรรม เป็นเครื่องช่วยอนุเคราะห์ชาวบ้าน ฐานะเป็นพิธีกรรมความเชื่อ
ท้องถิ่นที่เกิดจากคุณค่าทางประวัติศาสตร์ สังคม ศาสนา จิตใจ และอักขระภาษา “อักษรธรรมล้านนา” 
ท าให้สังคมล้านนามีอัตลักษณ์ที่เป็นมรดกทางภูมิปัญญาที่ยึดแบบแผนในการเข้าถึงพระรัตนตรัยที่
เหมาะสมตามคติและความเชื่อตนเอง อย่างไรก็ตาม ความเจริญทางด้านเทคโนโลยีสารสนเทศ นวัตกรรม
สมัยใหม่ที่ท าให้ยันต์เทียนลดคุณค่าด้วยเหตุเชิงพาณิชย์ที่สามารถหาได้จากร้านค้าสังฆภัณฑ์ทั่วไป และ
การถูกโลกสมัยใหม่มองเป็นไสยศาสตร์ที่ท าให้สังคมงมงาย ไร้เหตุผลแห่งความเป็นจริงที่สัมผัสได้ ดังนั้น
จะต้องมีการสืบสานยันต์เทียนด้วยการทอดถ่ายความรู้จากพระสงฆ์หรือผู้ที่มีความรู้เกี่ยวกับยันต์เทียน 
ตลอดถึงข้อวัตรปฏิบัติ ข้อห้ามต่าง ๆ ที่ถูกต้องตามหลักการท ายันต์เทียน รวมไปถึงการผลักดันและ
ส่งเสริมให้เกิดการเรียนรู้หรือศูนย์การเรียนรู้ชุมชนเกี่ยวกับยันต์เทียน เพ่ือเป็นแหล่งความรู้ในการ
แลกเปลี่ยน พบปะ และสืบสานวัฒนธรรมของล้านนาด้วยการสร้างสรรค์กิจกรรรมให้เหมาะสมกับการใช้
ยันต์เทียน เช่น บูชายันต์เทียนแทนถวายเทียนเข้าพรรษา ประเพณีลอยกระทง ฯลฯ รวมไปถึง การจัดตั้ง
ศูนย์การเรียนรู้การท ายันต์เทียนในชุมชน เพ่ือเป็นการส่งเสริมกระบวนการเรียนรู้ ให้โอกาสในการเรียนรู้ 
การถ่ายทอด การแลกเปลี่ยนประสบการณ์ การสืบทอดภูมิปัญญา วัฒนธรรม ค่านิยม และเอกลักษณ์ของ
ชุมชน และเป็นการสืบสานภูมิปัญญาท้องถิ่น รวมถึงการขับเคลื่อนให้เป็นกลุ่ม/ภาคีที่มีความรู้ เพ่ือเป็น
การสืบสานและอนุรักษ์การยันต์เทียนให้อยู่ในสังคมล้านนาต่อไป 

 
 
 
 
 
 



8 วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2565) 
  

 

Academic Journal of MBU; Lanna Campus Vol. 11 No. 2 (July - December 2022) 

    

    

    

 

องค์ความรู้ใหม่ที่ได้จากการวิจัย  
คติ ความเชื่อและการสืบสานยันต์เทียนในล้านนา มีลักษณะดังภาพด้านล่างนี้  
 

 
ภาพที ่2 การสืบสานการเขียนยันต์เทียนในล้านนา 

 

ความเชื่อและการสืบสานยันต์เทียน (โปงเตียน) ในล้านนา ที่มีรูปแบบแห่งอัตลักษณ์และสิ่งยึด
เหนี่ยวจิตใจในชุมชนล้านนาเกิดจากปัจจัย 2 ประการ ได้แก่ 1) ความกลัว มนุษย์หวาดกลัวต่อ
ปรากฏการณ์ธรรมชาติ และสิ่งที่มองไม่เห็น โดยเชื่อในอ านาจของผีหรือเทพเจ้า และเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นใน
ภายใต้จิตส านึกที่อาจจะส่งผลดีและร้ายต่อมนุษย์เอง 2) ที่พ่ึงพาทางจิตใจ เมื่อการหวาดหวั่นต่อสิ่งเหนือ
ธรรมชาติ มนุษย์จ าเป็นต้องแสวงหาหนทางอันเป็นที่ พ่ึงพาทางด้านจิตใจ เช่น การนับถือเทพเจ้า ภูต ผี 
ปีศาจ ฯลฯ ซึ่งการท ายันต์เทียนเพื่อใช้เป็นที่พ่ึงพาจิตใจ และส่งผลให้ชีวิตประสพความสุข ปราศจากความ
ทุกข์ และเป็นกุศโลบายการส่งเสริมคุณค่าและอัตลักษณ์ของท้องถิ่น ได้แก่  

1. ความเชื่อ ในวัฒนธรรมล้านนเป็นธรรมเนียมนิยมจุดเทียนบูชาหรือยันต์เทียนที่ยึดถือและสืบ
ธรรมปฏิบัติมาจนถึงปัจจุบัน  

2. หลักธรรมทางศาสนา โดยการแบ่งเป็นมัชเฌนธรรมเทศนา ซึ่งเป็นธรรมที่พระพุทธเจ้าทรง
แสดงเป็นกลาง ๆ ตามความจริงของธรรมชาติ และมัชฌิมปฏิปทา หลักการครองชีวิตและการปฏิบัติ บน
พ้ืนฐานศีลธรรม คุณธรรม มโนธรรม  

3. ข้อปฏิบัติผู้ท า/ผู้บูชา โดยเฉพาะการปฏิบัติที่จะต้องยึดหลักธรรมเนียมการปฏิบัติที่ถูกต้องตาม
คลองธรรม ไม่ผิดจารีต ประเพณีและศีลธรรมที่บูรพาจารณ์ได้ยึดถือปฏิบัติอย่างยาวนาน  

4. วัฒนธรรมท้องถิ่น เชื่อว่าการจุดยันต์เทียนเป็นอัตลักษณ์ของชาวล้านนา เป็นการบูชาพระ
ธรรมและพระวินัยที่ผ่านพิธีกรรมจากอาจารย์วัด (ปู่จาน) หรือพระสงฆ์ที่ได้ลงอักขระศาสตร์ยันต์ไว้แล้ว 
เพ่ือช่วยให้พ้นเคราะห์ มีโชคดีและมีอายุยืนยาว เสริมดวงเวลาดวงตก เสริมทรัพย์ หายโรคาพยาธิหรือพ้น
จากการต้องโทษที่เขาปองร้ายต่าง ๆ   

นอกจากนั้น ความเป็นอัตลักษณ์ที่มีคุณค่าและโดดเด่นทางด้านจารีต ประเพณี และวัฒนธรรมใน
ล้านนาจะต้องมีการสืบสานคติ ความเชื่อเกี่ยวกับยันต์เทียน (โปงเตียน) โดยควรมีแนวทางในการปฏิบัติ 



วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2565) 9 
  

 

    

Academic Journal of MBU; Lanna Campus Vol. 11 No. 2 (July - December 2022)     

    

 

ดังนี้ 1) การถ่ายทอดความรู้ ยันต์เทียนถือเป็นภูมิปัญญาท้องถิ่นที่ช่วยในการอบรม ขัดเกลาจิตใจให้แก่
พุทธศาสนิกชนให้เกิดความเลื่อมใส ศรัทธา และเป็นการช่วยเหลือเก้ือกูลระหว่างวัดและชุมชน  ควรมีการ
ถ่ายทอดความรู้เกี่ยวกับยันต์เทียนให้แก่ชุมชนเพ่ือเป็นการป้องกันมิให้เกิดการสูญหายไปในวัฒนธรรม
ล้านนา และยังคงรักษาอัตลักษณ์แห่งล้านนาสืบต่อไป 2) กิจกรรมเชิงสร้างสรรค์ การอนุรักษ์และส่งเสริม
คุณค่ายันต์เทียนเพ่ือใช้เป็นเครื่องมือช่วยเหลือทางด้านจิตวิญญาณ การให้ก าลังใจ ส่งเสริมให้มนุษย์ตั้งตน
ในคุณธรรมจริยธรรม รู้จักการขัดเกลาจิตใจให้บริสุทธิ์ ผ่องใส เต็มเปี่ยมด้วยความดีงาม มีเมตตาจิต และ
การเห็นอกเห็นใจซึ่งกันและกัน โดยจะต้องมีรูปแบบการจัดกิจกรรมเชิงสร้างสรรค์ให้มีการใช้ยันต์เทียนใน
พิธีกรรมต่าง ๆ 3) แหล่งเรียนรู้ชุมชน การจัดศูนย์การเรียนรู้ในการถ่ายทอด แลกเปลี่ยนประสบการณ์ 
ตลอดจนการสืบทอดภูมิปัญญาท้องถิ่นและการจัดการให้เป็นรูปธรรม รวมถึงการขับเคลื่อนให้เป็นกลุ่ม/
ภาคีท่ีมีความรู้ เพ่ือเป็นการสืบสานและอนุรักษ์การยันต์เทียนให้อยู่ในสังคมล้านนาต่อไป  

 
ข้อเสนอแนะ 

การวิจัย เรื่อง “ศึกษาวิเคราะห์คติ ความเชื่อและการสืบสานยันต์เทียน (โปงเตียน) ในล้านนา” 
ผู้วิจัยมุ่งศึกษาวิเคราะห์การเขียนยันต์เทียน ขั้นตอน คุณค่าและการสืบสานภูมิปัญญาท้องถิ่นจากพระสงฆ์
หรือผู้ทรงความรู้เกี่ยวกับยันต์เทียนที่เกิดจากคติและความเชื่อในท้องถิ่น แต่เนื่องด้วยมีปัจจัยหลายอย่างท่ี
ควรจะศึกษาและน่าสนใจ ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 

1. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
1.1 ส่งเสริมศูนย์การเรียนรู้ยันต์เทียนในล้านนาหรือชุมชน เพ่ือเป็นการสืบสานเกี่ยวกับ

ความรู้ หลักค าสอน แนวปฏิบัติ และข้อห้ามส าหรับผู้ที่มีความสนใจ ซึ่งจะท าให้ยันต์เทียนได้มีมนต์เสน่ห์
และความขลังตามหลักความเชื่อในท้องถิ่นอย่างแท้จริง 

1.2 ควรจัดตั้งกลุ่มเรียนรู้ยันต์เทียนในระดับท้องถิ่น เช่น ระดับต าบล ระดับอ าเภอ และ
จังหวัด เพ่ือเป็นการรวบรวมยันต์เทียน ความเชื่อ รูปแบบ และกระบวนการต่าง  ๆ ตลอดถึงสัญวิทยาที่
สอดแทรกในเรือนเทียนหรือยันต์ เพ่ือให้ชุมชนและอนุชนรุ่นหลังได้ศึกษาความเป็นมา สรรพคุณ และ
ความเชื่อในท้องถิ่นได้อย่างแท้จริง  

1.3 ควรมีรูปแบบหรือกิจกรรมในการส่งเสริมในท้องถิ่น เพ่ือเป็นการอนุรักษ์ยันต์เทียน
เหมือนเทศกาลต่าง ๆ ในล้านนา อาทิเช่น การแห่ไม้ค้ าศรี การจัดกิจกรรมที่สามารถน ายันต์เทียนมาเป็น
รูปแบบและเชิดชูยันต์เทียนของล้านนาให้แก่สาธารณชนได้รับรู้รับทราบต่อไป  

2. ข้อเสนอแนะเพ่ือการวิจัย 
ควรศึกษาแนวทางการส่งเสริมและฟ้ืนฟูความรู้ท้องถิ่นเกี่ยวกับยันต์เทียนในชุมชน เพ่ือสร้ างอัต

ลักษณ์อันเป็นมรดกทางวัฒนธรรมล้านนาที่อาศัยหลักธรรมค าสอนทางพระพุทธศาสนาด้วยการผลักดันให้
เกิดกระบวนการสร้างชุมชมเข้มแข็งตามคติความเชื่อยันต์เทียนที่มีคุณค่าต่อการประพฤติปฏิบัติและการ
อยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข  

 
เอกสารอ้างอิง 
ชัยพร วิชชาวุธ. (2530). บทน าสู่การวิจัยการศึกษา. ใน ไพฑูรย์ สินลารัตน์ และ ส าลี ทองธิว (บ.ก.), การ

วิจัยทางการศึกษา : หลักและวิธีการส าหรับนักวิจัย (น. 2-5). กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์จุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย.  

เทพย์ สาริกบุตร. (2533). คัมภีร์หัวใจ 108. กรุงเทพฯ: เสริมวิทย์บรรณาคาร.  



10 วารสาร มมร วิชาการล้านนา ปีที่ 11 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2565) 
  

 

Academic Journal of MBU; Lanna Campus Vol. 11 No. 2 (July - December 2022) 

    

    

    

 

ธวัช ปุณโณทก. (2530). ความเชื่อพ้ืนบ้านอันสัมพันธ์กับชีวิตคนอีสานในวัฒนธรรมพื้นบ้าน. ใน วัฒนธรรม
พ้ืนบ้าน : คติความเชื่อ (น. 350-392). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  

นพคุณ ตัณติกุล. (2548). ล้านนาในมิติกาลเวลา. กรุงเทพฯ: โนว์เลดจ์เซ็นเตอร์.  
พระประเสริฐ ชุตินุธโร (สุนทรวัฒน์). (2542). การศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องไสยศาสตร์กับพุทธศาสตร์ตาม

ทรรศนะของพระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย).  

พระพิษณุพล สุวณฺณรูโป (รูปทอง). การศึกษาหลักพุทธธรรมและคุณค่าที่ปรากฏในยันต์เทียนล้านนา : 
กรณีศึกษาเฉพาะในเขตอ าเภอเมือง จังหวัดล าปาง . (วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต , 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย).  

พระมหาประสพฤกษ์ จารุวาโท (รัตนยงค์). (2550). การศึกษาเชิงวิเคราะห์แนวความคิดเรื่องการบูชาใน
พระพุทธศาสนา. (วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรราชวิทยาลัย). 

พระมหามนตรี  วลฺลโภ  (ป้อมสุข ) . (2542) . อิทธิพลของวัตถุมงคลที่มีต่อสั งคมไทยปัจจุบัน . 
(วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย).  

พระอธิการบริสุทธิ์ สุทฺธจิตโต. (2563, 15 ตุลาคม). สัมภาษณ์โดย พระอธิการก าธร เมืองมูล [การ
บันทึกเสียง].เจ้าอาวาสวัดร่องเห็ด, ล าปาง.  

มณี พะยอมยงค.์ (2529). วัฒนธรรมล้านนาไทย. กรุงเทพฯ: ไทยวัฒนาพาณิช. 
มูลนิธิสารานุกรมวัฒนธรรมไทย. (2542). สารานุกรมวัฒนธรรมไทยภาคเหนือ เล่ม 8. กรุงเทพฯ: มูลนิธิ

สารานุกรมวัฒนธรรมไทย ธนาคารไทยพาณิชย์.  
รอบทิศ ไวยสุศรี. (2555). ตอบโจทย์พระเครื่องรู้เรื่องของขลัง. กรุงเทพฯ: เน็ตดีไซน์ พับลิชซิ่ง.  
เสฐียรโกเศศ. (2507). ลัทธิของเพ่ือน. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์รุ่งเรืองธรรม.  
อินสม ไชยชมภู. (2552). ยันต์และคาถาของดีเมืองเหนือ. ล าพูน: ร้านภิญโญ.  
เอมอร ชิตตโสภณ. (2533). ความสัมพันธ์ระหว่างวรรณกรรมล้านนา กับวรรณกรรมประจ าชาติ . 

เชียงใหม่: จิมมี่ปรินท์ช็อพ.  
 
 


