
Academic Articles    
Received: 2023-09-26  Revised: 2024-06-11 Accepted: 2024-06-24 128 

  

 

    

Academic Journal of MBU Lanna Vol. 13 No. 1 (January - June 2024)     

    

 

 
กรรม การเกิดใหม่และสังสารวัฏตามหลักพุทธปรัชญา 

Regenerative Director and Regenerative Tutor Based on Buddhist Philosophical Principles 
 

บุษราภรณ์ บุญเอียด1* พระเมธีวชิราภิรัต2 สุปรีชา ชำนาญพุฒิพร3 
Budsaraporn Booneiad1* Phra Metheewachirapirat2 Supreecha Chamnanphuttiphon3 

 
บทคัดย่อ  

บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาแนวคิด ทฤษฎีของกรรม การเกิดใหม่ และสังสารวัฏตามหลักพุทธ
ปรัชญา และ 2) เพื่อการวิเคราะห์ถึงผลกรรม การเกิดใหม่ และสังสารวัฏตามหลักพุทธปรัชญา อ้างอิงจากข้อมูลปฐมภูมิและ
ทุติยภูมิ เช่น พระไตรปิฎกตลอดจนหนังสือจากนักการศาสนาที่มีความรู้ทางพระพุทธศาสนา พบว่า บุคคลที่มีกรรมเป็นของ
ตน การกระทำที่มีเจตนาเป็นตัวกำหนดการกระทำ เมื่อมีเจตนาแสดงการกระทำกรรม ทางกาย วาจา และใจ กระทำกรรม
เช่นใดย่อมได้รับผลเช่นนั้น เป็นไปตามกฎ ปฏิจจสมุปบาท คือ กฎแห่งเหตุและผล เรียกว่า “กฎแห่งกรรม” เมื่อทำกรรมดีย่อม
ทำได้รับผลดี เมื่อทำกรรมชั่วย่อมทำได้รับผลช่ัว ประพฤติปฏิบัติตามหลักพุทธปรัชญาสามารถดำเนินชีวิตอยู่ร่วมกับบุคคลอื่น
ในสังคมได้อย่างมีความสุข 

 คำสำคัญ: กรรม, การเกิดใหม่, สังสารวัฎ, พุทธปรัชญา 
 
Abstract 

This academic article aims to 1) study the concepts and theories of karma, rebirth, and samsara 
according to Buddhist philosophy, and 2) analyze the effects of karma, rebirth, and samsara based on 
Buddhist principles. According to Buddhist philosophy, rebirth and reincarnation are based on primary and 
secondary information such as Buddhist scriptures, as well as books of religious figures with Buddhist 
knowledge. Research has found that individuals with their own karma have intentions that determine 
behavior, and any behavior is influenced when their intentions manifest in physical, verbal, and spiritual 
behavior. The law of causality is known as the law of causality. When you do something well, you will get 
good results. When you do something bad, you will get bad results. Following Buddhist philosophy, one 
can live happily with others in society. 

Keywords: Karmic retribution, Rebirth, Samsarava, Buddhist philosophy 
 

บทนำ 
กรรม การเกิดใหม่และสังสารวัฏสืบเนื่องกันมา เชื่อว่ากรรมเม่ือตายแล้วจิตมาเกิดใหม่เป็นคนนั้นคนนี้ 

เกิดแล้วเกิดอีกเปรียบเสมือนคน ๆ เดียวกัน เพียงแต่เปลี่ยนเครื่องแต่งตัวเท่านั้น หมายความว่า จิตหรือ
วิญญาณนั้นเมื่อตายแล้วกลับมาเกิดใหม่อีก หลังจากที่ร่างกายแตกดับไปแล้ว พระพุทธศาสนากล่าวสอนถึง
เรื่องการเกิดใหม่ บางคนก็เข้าใจการเกิดใหม่ว่าเป็นหลักพระพุทธศาสนา เป็นการเข้าใจที่ผิดเกิดความสับสนขึ้น
รู้พุทธศาสนาไม่ถูกต้อง ซึ่งเป็นผลแห่งกรรม คือทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว หลังจากการตายแล้วก็ยังได้รับกรรมนั้น 
การเกิดใหม่เช่นเดียวกัน สังสารวัฏ คือ การเวียนเกิดไม่รู้สิ้นสุด เรียกว่าสังสารวัฏ การเกิดใหม่เพียงครั้งเดียว 
ไม่เรียกว่า สังสารวัฏ การเกิดใหม่ที่วนซ้ำเป็นวงกลมเรื่อยไป เรียกว่า สังสารวัฏ ซึ่งมีการบัญญัติว่า การเกิดเป็น

 
1,2,3 มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตศรีธรรมาโศกราช 
1,2,3 Mahamakut Buddhist University Srithammasokkaraj Campus 
* Corresponding Author E-mail: budsaraporn2379@gmail.com 



วารสาร มมร ล้านนาวิชาการ ปีที่ 13 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) 129 
  

 

    

Academic Journal of MBU Lanna Vol. 13 No. 1 (January - June 2024)     

    

 

วงกลมเป็นความทุกข์ การเกิดใหม่ได้เพราะอำนาจผลของกรรม ซึ่งมีความสัมพันธ์กันจนไม่อาจจะแยกออก
จากกันตามหลักพุทธปรัชญา มีความเชื่อเรื่องการเวียนว่ายตายเกิดของสัตว์โลกผู้ยังมีกิเลส กล่าวคือ ตราบใดที่
ยังเป็นปุถุชนคนมีกิเลสหนาก็ย่อมมีโอกาสทำกรรมชั่วบ้าง กรรมดีบ้าง ชีวิตก็จะเวียนว่ายตายเกิดและรับผล
แห่งการกระทำของตนในสังสารวัฏ เพราะสังสารวัฏไม่มีที่สิ้นสุดแห่งการเวียนว่ายตายเกิดของสัตว์โลก (พุทธ
ทาสภิกขุ, 2540) 

กรรม คือ การกระทำที่ประกอบด้วยเจตนา ได้แก่ การกระทำทางกาย เรียกว่า กายกรรม ทางวาจา 
เรียกว่า วจีกรรม และทางใจ เรียกว่า มโนกรรม ผลของกรรม คือวิบาก แปลว่า ผลกรรมที่เป็นเหตุให้ได้ดี ได้
ชั่ว วิบากกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาท แบ่งเป็น 2 ประเภท คือ 1) กุศลวิบาก เป็นวิบากกรรมที่ ดี ให้ผลเป็น
ความสุข 2) อกุศลวิบาก เป็นวิบากกรรมที่ไม่ดี ให้ผลเป็นความทุกข์ อกุศลกรรม (กรรมที่เป็นอกุศล, กรรมชั่ว, 
การกระทำที่ไม่ดี ไม่ฉลาด ไม่เกิดจากปัญญา ทำให้เสื่อมเสียคุณภาพชีวิต หมายถึง การกระทำที่เกิดจากอกุศล
มูล คือ โลภะ โทสะ หรือโมหะ เป็นบาป กรรมชั่ว ความชั่วร้าย ความเสียหาย ความไม่ถูกต้อง ซึ่งให้ผลเป็น
ความทุกข์ เป็นสิ่งที่ควรเว้น การกระทำบาป กระทำความชั่ว เรียกว่าทำอกุศลกรรม เรียกย่อว่า ทำอกุศล หรือ
เรียกว่า ทำบาปอกุศล อกุศลกรรมเกิดมาจากอกุศลมูลอย่างใดอย่างหนึ่งใน 3 อย่างคือ โลภะ โทสะ โมหะ 
เพราะเมื่อเกิดอย่างใดอย่างหนึ่งขึ้นแล้วก็เป็นเหตุชักนำใจให้คิดทำอกุศลกรรม (พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุร
เตโช), 2548)  

การกลับชาติมาเกิดใหม่ บางทีเรียก การเกิดใหม่ หรือ การเวียนว่ายตายเกิด เป็นความเชื่อทาง
ปรัชญาหรือทางศาสนาว่า สภาวะไร้รูปร่างของสิ่งมีชีวิตจะเริ่มชีวิตใหม่ในสภาพหรือรูปร่างอื่นหลังจากถึงแก่
ความตายและมีการเปลี่ยนผ่านในทางชีวะแล้ว การกลับชาติมาเกิดเป็นความเชื่อหลักในกลุ่มไสยศาสตร์และใน
ศาสนาแบบอินเดีย ซึ่งได้แก่ ศาสนาเชน, ศาสนาพุทธ, ศาสนาซิกข์ และศาสนาฮินดู ถึงแม้บางกลุ่มในศาสนา
ฮินดูไม่เชื่อเรื่องนี้ แต่ก็เชื่อในชีวิตหลังความตาย (Mark & Roof, 2011)  

ดังกล่าวมานี้ กรรมจะสิ้นสุดก็ต่อเมื่อได้บรรลุเป็นพระอรหันต์แล้ว ทั้งนี้ พระอรหันต์ในบั้นปลายของ
ชีวิตก็จะเข้าถึงพระนิพพาน สิ้นภพชาติไม่ต้องมาเวียนว่ายตายเกิดอีก สังสารวัฏตามคติของพุทธปรัชญานั้น 
ยาวนานไม่มีที ่สิ ้นสุด ยากที่จะกำหนดได้ มีกิเลสตัณหาเป็นเครื่องชักนำ ข้อนี้เห็นได้จากปฐมโพธิวัตถุใน
เหตุการณ์คราวเมื่อตรัสรู้ พระผู้มีพระภาคทรงเปล่งอุทานด้วยความเบิกบานพระหฤทัย ณ ควงไม้โพธิ์พฤกษ์ว่า 
เราตามหานายช่างผู้สร้างเรือน เมื่อไม่พบจึงท่องเที่ยวไปในสงสารเป็นอเนกชาติ เพราะการเกิดบ่อย ๆ เป็น
ทุกข์ นายช่างเอ๋ย เราพบท่านแล้ว ท่านจะสร้างเรือนไม่ได้อีก ซี่โครงทุกซี่ของท่านเราหักแล้ว ยอดเรือนเราก็รื้อ
แล้ว จิตของเราถึงธรรม ปราศจากเครื่องปรุงแต่งแล้ว เราได้บรรลุธรรมเป็นที่สิ้นตัณหาแล้ว ( พระไตรปิฎก
ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539, เล่ม 15 ข้อ 9) คำสอนเรื่องกรรมและสังสารวัฏ ถือเป็น
คำสอนสำคัญในพุทธปรัชญา สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าเมื่อแรกตรัสรู้ในคืนวันวิสาขบูชานั้น พระองค์ทรง
บรรลุบุพเพนิวาสานุสติญาณและจุตูปาปตญาณ จึงทรงค้นพบว่า สัตว์ทั้งหลายนั้นล้วนมีกรรมเป็นแดนเกิด 
และมีกรรมเป็นสิ่งสร้างภพชาติ ตราบใดที่ยังไม่ดับอนุสัยกิเลสได้อย่างหมดสิ้น กรรมและสังสารวัฏนั้นก็ยังทำ
หน้าที่ของมันตลอดในวัฏสงสาร ในครั้งพุทธกาลก็มีผู้ที่เผยแพร่ความเห็นผิด ๆ เช่นนี้ คือ ครูทั้ง 6 หนึ่งในนั้น 
คือ ลัทธิอชิตเกสกัมพล (Ajitakesakambala) ในอรรถกาสุมัคลวิลาสินีของ พระพุทธโฆษาจารย์ (มหามกุฎราช
วิทยาลัย, 2525) กล่าวว่า ลัทธินี้ก่อตั้งโดย ท่านอชิตเกสกัมพลเป็นผู้มีชื่อเสียงก่อนพุทธกาลเล็กน้อย คำว่า เกส
กัมพล แปลว่า ผู้มีผ้านุ่งผ้าห่มที่ทำด้วยผม เป็นผ้าที่หยาบและน่าเกลียด มีแนวความคิดที่รุนแรง คัดค้าน ทุก
ลัทธิรวมทั้งพระพุทธศาสนา ลัทธินี้สอนว่า “...ทุกสิ่งทุกอย่างขาดสูญ ไม่มีคน ไม่มีสัตว์ ไม่มีมารดา ไม่มีบิดา 
ทำอะไรก็สักว่าแต่ทำเท่านั้น การบูชาบวงสรวงก็ไร้ผล การเคารพนับถือผู้ควรเคารพก็ไร้ผล โลกนี้ไม่มี โลกหน้า
ไม่มี สัตว์ตายแล้วขาดสูญ ไม่มีการเวียนว่ายตายเกิด เมื่อตายแล้วก็จบที่ป่าช้า ไม่มีอะไรเกิดอีก บาปบุญคุณ



วารสาร มมร ล้านนาวิชาการ ปีที่ 13 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) 130 
  

 

    

Academic Journal of MBU Lanna Vol. 13 No. 1 (January - June 2024)     

    

 

โทษไม่มี การทำบุญ คือคนโง่ การแสวงหาความสุขจึงเป็นสิ่งที่ควรทำในโลกนี้ ความสุขที่ได้มาจากการปล้น 
ย่องเบา เผาบ้าน สังหารชีวิตก็ควรทำ...” ลัทธินี้หนักไปในทางวัตถุนิยมยิ่งกว่าลัทธิใด ๆ เป็นการแสวงหา
ความสุขเพียงฝ่ายเดียว เชื่อว่าชาตินี้เกิดมาเพียงชาติเดียวแล้วจบ ผลของกรรมไม่มี ไม่ต้องได้ รับผล ตายแล้ว
สูญ ดังนั้น แนวคิดลัทธิเช่นนี้ เป็นลักษณะอุจเฉททิฎฐิ ที่เชื่อว่าตายแล้วขาดสูญซึ่ง พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ 
ปยุตฺโต) (2533) อธิบายว่า คือ ความเห็นว่าขาดสูญ เช่นเห็นว่า คนและสัตว์จุติจากอัตภาพนี้แล้วขาดสูญ 
ดังนั้น ความตายแล้วสูญจึงไม่เป็นความเห็นที่ถูกต้องตามทัศนะทางพุทธปรัชญา แต่กลับเป็นความเห็นผิดที่
รุนแรงทีเดียว ซึ่งในอดีตครั้งพุทธกาลก็มีครูทั้งหกที่ เผยแพร่ลัทธิผิด ๆ เช่นนี้อยู่แล้ว 

ดังนั้น ผู้ศึกษาจึงสนใจจะศึกษาค้นคว้าแนวคิดเรื่องกรรม การเกิดใหม่ และสังสารวัฎตามหลักการทาง
พุทธปรัชญา รวมถึงการกระทำที่ประกอบด้วยเจตนา ทางกาย ทางวาจา หรือทางใจ ซึ่งเป็นผลของกรรม คือ
วิบาก คือผลกรรมที่เป็นเหตุให้ได้ดี ได้ชั่ว ซึ่งแบ่งได้เป็น 2 ประเภท คือ 1) กุศลวิบาก เป็นวิบากกรรมที่ดี 
ให้ผลเป็นความสุข 2) อกุศลวิบาก เป็นวิบากกรรมที่ไม่ดี ให้ผลเป็นความทุกข์ อกุศลกรรมต่อไป 
 
เนื้อหา 
 
กรรมตามทัศนะพุทธปรัชญา 

กรรม ในพุทธปรัชญา หมายถึง การกระทำที่เกิดจากเจตนา แล้วแสดงออกทางกายหรือทางวาจา จะ
เป็นการกระทำที่ดีหรือชั่วก็ได้ เป็นเหตุให้เราต้องเวียนวายตายเกิดในสังสารวัฏ ตราบเท่าที่ยังไม่ “สิ้นกรรม”
หรือ “ดับกรรม” ด้วยการปฏิบัติตามหลักอริยมรรคมีองค์ 8 จนสิ้นกิเลส แต่ความเข้าใจเรื่องกรรมของคนไทย
นั้นมีความเข้าใจคลาดเคลื่อนไปจากหลักคำสอนเรื่องกรรมในพุทธปรัชญา โดยมองว่า “กรรม” นั้นเป็นผลของ
การกระทำที่ไม่ดีของเราในอดีตชาติที่ส่งผลให้ชีวิตในปัจจุบันต้องประสบกับทุกข์เหตุเภทภัยต่าง ๆ ด้วยทัศนะ
คติเช่นนี้ทำให้เกดิความคิดที่ว่า “เราเกิดมาเพ่ือใช้กรรม” จึงพยายามหาวิธีแก้ผลของกรรมชั่ว เช่น การ ทำบุญ
ด้วยการบริจาคทาน การร่วมงานบุญ เข้าวัดถือศีล ปฏิบัติธรรม บูชาเทพเจ้าองค์ต่าง  ๆ สวดมนต์ คาถา แล้ว
อุทิศให้แก่เจ้ากรรมนายเวร เป็นต้น (กรฤทธ์ ปัญจสุนทร, 2561) 

แม่ชีจำเรียง กำเนิดโทน (2560) ได้กล่าวว่า หลักคำสอนในเรื่องกรรม การเกิดใหม่และสังสารวัฏ เป็น
หลักคำสอนในพุทธปรัชญาที ่ม ีความสำคัญมาก จัดเป็นวิชาการศึกษาหาความรู ้ตามคำสอนในทาง
พระพุทธศาสนา เพราะเป็นหลักธรรมที่มีความเก่ียวเนื่องกับชีวิตของมนุษย์ และคติความเป็นไปของชีวิตในภพ
ภูมิต่าง ๆ และในภพชาติของมนุษย์และสัตว์ทั้งหลายต้องเกิดเวียนว่ายตายเกิดเป็นไปตามเจตนากรรมที่ได้ทำ
ไว้ ในการดำเนินชีวิตในสังคมยุคปัจจุบัน โดยที่คนในสังคมเข้าใจหลักคำสอนของพระพุทธศาสนา เรื่องของกฎ
แห่งกรรม ซึ่งคำสอนไม่ให้กระทำในสิ่งที่เบียดเบียนกัน ทั้งทางร่างกาย จิตใจ และชีวิตทรัพย์สินของมนุษย์ที่อยู่
ร่วมกันในสังคมทุกระดับชั้น การบริการวิชาการทางพระพุทธศาสนาจะเน้นการอบรมจิตสำนึกและการ
ประพฤติปฏิบัติของคนที่อยู่ร่วมกันในสังคมให้มีความเอ้ือเฟ้ือมีเมตตาต่อกัน  

สุนทร ณ รังสี (2543) กล่าวว่า พุทธปรัชญามีทัศนะในเรื่องกรรมหรือการกระทำของมนุษย์ว่าเป็นสิ่ง
ที่ก่อให้เกิดผลเนื่องจากการกระทำจึงมีผลกระทบต่อการดำรงชีวิตของมนุษย์โดยตรง คุณภาพชีวิตของมนุษย์
จะดีหรือไม่ย่อมขึ้นอยู่กับการกระทำของตนเอง ด้วยเหตุที่ว่าพุทธปรัชญาเป็นกรรมวาทีและกิริยาวาที หลักคำ
สอนเรื่องกรรม จึงเป็นหลักคำสอนที่สำคัญที่สุดหลักหนึ่งซึ ่งเกี ่ยวโยงกับคำสอนเรื่องอื่น ๆ อย่างใกล้ชิด 
การศึกษาให้มีความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับหลักคำสอนเรื่องนี้อย่างถูกต้อง จึงเป็นสิ่งจำเป็นสำหรับผู้ประสงค์จะ
ศึกษาให้มีความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับพุทธปรัชญาทั้งในระดับกว้างและลึก  

 



วารสาร มมร ล้านนาวิชาการ ปีที่ 13 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) 131 
  

 

    

Academic Journal of MBU Lanna Vol. 13 No. 1 (January - June 2024)     

    

 

ความหมายของกรรม 
กล่าวถึง “กรรม” คือการกระทำที่เกิดขึ้นทางกาย ทางวาจา และทางใจ อันเป็นฝ่ายกุศลกรรมและ

อกุศลกรรม ตามหลักพุทธปรัชญา ที่สอนให้พุทธบริษัทได้ทราบเข้าใจถึงกฎแห่งกรรม หรือกฎแห่งความจริง
ของชีวิตที่เกิดจำการกระทำ ซึ่งเป็นกระบวนการชีวิตของสัตว์ทั้งหลายต้องเป็นไปตามสิ่งที่ตนกระทำและรับผล
ของการกระทำนั้น 

“กรรม” หมายถึง การกระทำที่ประกอบด้วยเจตนา คือ ทำด้วยความจงใจ หรือจงใจทำ ดีก็ตาม ชั่วก็
ตาม การกระทำที่ดี เรียกว่ากรรมดี ที่ชั ่วเรียกว่ากรรมชั่ว กระทำทางกายเรียกกายกรรม  ทางวาจาเรียก
วจีกรรม และทางใจเรียกมโนกรรม ฉะนั้น กรรม จึงหมายถึงความดี  และความไม่ดีเพราะกรรม คือการกระทำ 
กรรมจะมีผลมากหรือน้อยขึ้นอยู่กับ “เจตนา” คือความจงใจ ตั้งใจ ที่กระทำลงไปในขณะนั้น ๆ ถ้ามีเจตนาใน
การกระทำกำลังแรงกล้ากรรมนั้นก็หนัก ถ้าไม่มีเจตนาในการกระทำ กรรมนั้นก็เบา ดังพระพุทธพจน์ว่า “ภิกษุ
ทั้งหลาย เจตนานั่นเองเราเรียกว่า กรรม อันบุคคลจงใจแล้วจึงกระทำกรรมด้วยกาย วาจา และใจ” พระพุทธ
พจน์นี้ยืนยันว่า การกระทำทุกอย่างไม่ว่าจะเป็นทางกาย ทางวาจา หรือทางใจ จะเรียกว่าเป็นกรรม หรือไม่นั้น
ขึ้นอยู่กับเจตนาในการกระทำ ถ้าไม่มีเจตนาการกระทำนั้นก็ไม่จัดเป็นกรรม ดังนั้น การกระทำกรรมจะต้อง
ประกอบด้วยองค์ประกอบ 4 ประการ จึงจะนับว่าสมบูรณ์ คือ 1) กิเลส 2) เจตนา 3) การเคลื่อนไหว 4) เกิด
ผลสำเร็จ คือ (1) กิเลส หมายถึง แรงกระตุ้นใจชนิดต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นเพราะสิ่งเร้า แรงกระตุ้นใจที่สำคัญ  คือ 
ความโลภ ความโกรธ และความหลง (2) เจตนา หมายถึง ความตั้งใจ ความจงใจ มีเจตจำนง มีความมุ่งหมาย 
เช่น เกิดความโกรธขึ้นมาแล้วตั้งใจจะฆ่าเขาให้ตาย การกระทำที่ไม่มีเจตนา หรือผิดจากเจตนาไม่จัดเป็นกรรม
ที่สมบูรณ์ (3) การเคลื่อนไหว หมายถึง การเคลื่อนไหวทางกาย ทางวาจา และทางใจ เพื่อกระทำตามความ
ตั้งใจนั้น (4) เกิดผลสำเร็จความตั้งใจ เช่น โกรธขึ้นมาตั้งใจจะฆ่าเขา ลงมือและคนที่ถูกฆ่าตายลงตามความ
ตั้งใจ อย่างนี้จัดเป็นกรรมที่สมบูรณ์ 

กรรม แปลว่าการกระทำ มีความหมายเป็นคำกลาง ๆ ใช้ได้ทั ้งในทางดีและทางไม่ดี ถ้าเป็นกรรมดี
เรียกว่า กุศลกรรม กรรมไม่ดีเรียกว่า อกุศลกรรม คำว่ากรรมในความรู้สึกของคนไทยมักหมายถึง การกระทำไม่ดี 
และผลของการกระทำไม่ดีนั้นพระพุทธเจ้าได้ตรัสให้ความหมายของกรรมไว้ในนิพเพธิกสูตรว่า “ภิกษุทั้งหลาย 
เพราะอาศัยเหตุนี้ว่า เรากล่าวว่าเจตนาเป็นตัวกรรม บุคคลคิดแล้วจึงกระทำด้วยกาย วาจา และใจ”(พระไตรปิฎก
ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539, เล่ม 63 ข้อ 37) แม้ในอรรถกถาของพระสูตรนี้ ได้อธิบายคำ
ว่า เจตนา เอาไว้ว่า พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงหมายเอาเจตนาที่มีการจัดแจง (สัมปยุตธรรม) ที่รวบรวมธรรมทุก
อย่าง (กุศลธรรมและอกุศลธรรม) ไว้ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539, เล่ม 36 
ข้อ 775) กล่าวคือ เจตนาที่เป็นกุศลธรรม หรืออกุศลธรรมเข้ามาประกอบจึงจัดเป็นกรรม 

กรรม คือ การกระทำ ราชบัณฑิตยสถาน (2556) ได้วิเคราะห์ว่า “กรณํ กมฺมํ” การกระทำ คือกรรม 
การกระทำนั่นแหละเป็นตัวกรรม ไม่ได้จำกัดว่าเป็นการกระทำดีหรือชั่ว กรรมจึงเป็นคำกลาง ๆ การกระทำที่
ปรากฏออกมาได้ ต้องอาศัยเจตนาที่เกิดขึ้นภายในจิตเป็นเหตุ พระพุทธองค์ตรัสว่า “เจตนาหํ ภิกฺขเว กมฺมํ 
วทามิ เจตยิตฺวา กมฺมํ กโรติ กาเยน วาจาย มนสา” แปลว่าภิกษุทั้งหลายเรากล่าวว่าเจตนาเป็นตัวกรรม สัตว์ที่
กระทำกรรมด้วยกาย ด้วยวาจา ด้วยใจ ย่อมมีการปรุงแต่งคิดนึกก่อนแล้วจึงทำ เมื่อเจตนาเกิดขึ้นภายในจติที่
เป็นฝ่ายอกุศล เรียกว่า อกุศลกรรม เมื่อเจตนาเกิดขึ้นภายในจิตที่เป็นฝ่ายกุศล เรียกว่ากุศลกรรม เมื่อเจตนา
เกิดข้ึนแล้วย่อมเป็นเหตุให้เกิดการกระทำกรรม และการกระทำกรรมนี้มีอยู่ 3 ทาง คือ 1) การกระทำทางกาย 
เรียกว่า กายกรรม 2) การกระทำทางวาจา เรียกว่า วจีกรรม และ 3) การกระทำทางใจ เรียกว่า มโนกรรม 
กรรมจึงเป็นเรื่องของเหตุผล แต่เหตุเหล่านี้เมื่อเกิดขึ้นแล้วย่อมมีผล กรรมนี้เป็นกฎสากลแก่สรรพสัตว์ทุกถ้วน
หน้าที่มีอยู่ในสังสารวัฏนี้ เรื่องของกรรมนี้จึงมิได้จำกัดแต่ในพุทธปรัชญาเท่านั้น มีทั่วไปแก่สรรพสัตว์โดยไม่



วารสาร มมร ล้านนาวิชาการ ปีที่ 13 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) 132 
  

 

    

Academic Journal of MBU Lanna Vol. 13 No. 1 (January - June 2024)     

    

 

จำกัด ไม่ว่าจะนับถือศาสนาอะไรก็ตาม เมื่อกระทำกรรมดีแล้วย่อมได้รับผลดี และตรงกันข้ามถ้าทำกรรมชั่ว
แล้วย่อมได้รับผลชั่วแห่งการกระทำนั้น เพราะการกระทำอย่างนั้นเป็นการลงโทษตัวเอง เช่น การเบียดเบียน
คนอื่นสัตว์อื่นให้เดือดร้อน ก็เป็นการเบียดเบียนตนเองให้เดือดร้อนด้วย สร้างความทุกข์ให้แก่ผู้อื่นสัตว์อื่น ก็
เท่ากับสร้างความทุกข์ให้แก่ตัวเราด้วย 

ในหนังสือ “กรรมทีปนี” พระพรหมโมลี (วิลาศาณวโร) (2545) กล่าวว่า “กรรมที่องค์สมเด็จพระ
สัมมาสัมพุทธเจ้าทรงสั่งสอนไว้มีอยู่ทั้งหมด 12 ประการ โดยแบ่งออกเป็น 3 ประเภท คือ 1) กรรมให้ผลตาม
หน้าที่ 2) กรรมให้ผลตามความหนักเบา 3) กรรมให้ผลตามการให้ผลของกรรมได้นั้น มีอยู่ 4 อย่าง คือ (1) 
อกุศลกรรม (2) กามาวจรกุศลกรรม (3) รูปาวจรกุศลกรรม (4) อรูปาวจรกุศลกรรม “กฎแห่งกรรม” พระเทพ
วิสุทธิกวี (พิจิตร ฐิตวณฺโณ) (2537)  ได้บันทึกไว้ว่า กรรมที่เราได้สั่งสมไว้ในอดีต ติดตามมาให้ผลในปัจจุบัน
นั้นเอง และการที่เราจะได้รับความสุข หรือความทุกข์อยู่ในปัจจุบันไม่ใช่ขึ้นอยู่กับกรรมที่เราได้สร้างไว้ใน
ปัจจุบันอย่างเดียว อาจจะข้ึนอยู่กับกรรมในอดีตด้วย 

สรุปได้ว่า กรรม หมายถึงความดีและความไม่ดี เพราะกรรม คือการกระทำ กรรมจะมีผลมาก หรือ
น้อยขึ้นอยู่กับ “เจตนา” คือความจงใจ ตั้งใจ ที่กระทำลงไปในขณะนั้น ๆ ถ้ามีเจตนาในการกระทำกำลังแรง
กล้ากรรมนั้นก็หนัก ถ้าไม่มีเจตนาในการกระทำ กรรมนั้นก็เบา 

 
ประเภทของกรรม 

กรรม ถือว่าเป็นหลักธรรมที่สำคัญต่อมนุษย์จำเป็นต่อการดำเนินชีวิต การที่ได้ศึกษาประเภทของ
กรรมจึงเป็นสิ่งจำเป็น ดังที่มีปรากฏในพระไตรปิฎกและอรรถกถา โดยมีการจำแนกแบ่งกรรมที่จะศึกษา
ออกเป็นประเภทต่าง ๆ ดังนี้ 

กรรมที่แบ่งตามคุณภาพหรือสาเหตุที่เกิดกรรมนั้น ในอกุศลมูลสูตร (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539, เล่ม 20 ข้อ 275, 277) อธิบายสรุปได้ว่า อกุศลมูล (รากเหง้าแห่งอกุศล) มี 3 
อย่าง คือ โลภะ โทสะ โมหะ บุคคลทำกรรมเพราะมีโลภะ โทสะ โมหะ ทางกาย วาจา ใจ จัดเป็นอกุศลกรรม
และมีผลทำให้เป็นทุกข์ลำบาก คับแค้นเดือดร้อนในปัจจุบัน  หลังการตายแล้ว ย่อมไปเกิดในทุคติ กุศลมูล 
(รากเหง้าแห่งกุศล) มี 3 อย่าง คือ อโลภะ อโทสะ อโมหะ บุคคลทำกรรมโดยไม่มีโลภะ โทสะ โมหะ ทางกาย 
วาจา ใจ จัดเป็นกุศลกรรมและมีผลทำให้อยู่เป็นสุข ไม่ลำบาก ไม่คับแค้น ไม่เดือดร้อน  ในปัจจุบัน ย่อม
ปรินิพพานในชาติปัจจุบันกรรมที่แบ่งตามคุณภาพหรือสาเหตุการเกิดมี 2 อย่าง คือ 1) อกุศลกรรม หมายถึง 
กรรมชั่ว มีสาเหตุมาจากโลภ โทสะ โมหะ 2) กุศลกรรม หมายถึง กรรมดี มีสาเหตุมาจาก อโลภะ อโทสะ อโม
หะ (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2545) 

 
สังสารวัฏตามทัศนะพุทธปรัชญา 

ในศาสนาพุทธ อธิบายถึงสังสารวัฏเป็น “วัฏจักรแห่งชีวิต ความตาย และการเกิดใหม่ที่ไม่มีจุดเริ่มต้น
หรือจุดสิ้นสุด” มีอีกชื่อว่าภวจักร มักกล่าวถึงในคัมภีร์ศาสนาพุทธว่า Punarbhava (การเกิดใหม่) รากฐาน
และจุดประสงค์ท่ีสำคัญที่สุดของศาสนาพุทธ คือนิพพาน การปลดปล่อยตนจากวัฏจักรของการดำรงอยู่  

สังสารวัฏ ถือเป็นสิ่งที่คงอยู่ถาวรในศาสนาพุทธ เช่นเดียวกับศาสนาอินเดียอื่น ๆ Paul Williams 
ระบุว่า ในแนวคิดศาสนาพุทธ กรรมเป็นตัวนำสังสารวัฏถาวร และ “ไม่บรรลุนิพพาน ในแต่ละครั้งจะมีผู ้ถือ
กำเนิดและตายเพื่อไปเกิดในภพอ่ืนตามเหตุอันไม่มีตัวตนโดยสมบูรณ์แห่งกรรมของตน วัฏจักรการเกิด การเกิด
และตายใหม่ท่ีไม่สิ้นสุดนี้ คือสังสารวัฏ” อริยสัจ 4 ที่พุทธศาสนาทุกนิกายยอมรับ เป็นสิ่งที่จะยุติการเกิดใหม่ที่
เกี่ยวข้องกับสังสารวัฏนี้ และวัฏจักรแห่งทุกข์ท่ีเกี่ยวข้อง  



วารสาร มมร ล้านนาวิชาการ ปีที่ 13 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) 133 
  

 

    

Academic Journal of MBU Lanna Vol. 13 No. 1 (January - June 2024)     

    

 

สังสารวัฏ คือ วังวนแห่งการเวียนว่ายตายเกิด ไม่ปรากฏเบื้องต้นและเบื้องปลาย ไม่สามารถกำหนดรู้
กรอบเวลาที่แน่นอน มีอวิชชาและตัณหาเป็นสาเหตุของการหมุนวนในกระแสของการเกิดและตาย สัตว์
ทั้งหลายจึงถูกขับเคลื่อนโดยอวิชชาและตัณหาดำเนินเรื่อยไปโดยไม่มีจุดตั้งต้นและจุดสิ้นสุด ตราบเท่าที่อวิชชา
และตัณหายังไม่ถูกทำลายให้หมดสิ้นไป และความไม่รู้ใน ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค เป็นเหตุทำให้พระองค์และ
พระสาวกต้องท่องเที่ยวเร่ร่อนในสังสารวัฏตลอดกาลยาวนาน มาจากเหตุ คือ ความไม่รู้อริยสัจ 4 นั่นเอง การ
ตัดวงจรของสังสารวัฏนั้นตัดได้ 3 วิธี คือ 1) การตัดด้วยหลักไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ และ ปัญญา 2) การตัด
วงจรของสังสารวัฏตามหลักอริยสัจ 4 คือ รู้หลักทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค และ 3) การตัดวงจรของสังสารวัฏ
ด้วยการเจริญกรรมฐาน 2 อย่าง คือ สมถกรรมฐาน และวิปัสสนากรรมฐาน 

ความเชื่อเรื่องการเวียนว่ายตายเกิดของสัตว์โลกผู้ยังมีกิเลสกล่าวคือ ตราบใดที่ยังเป็นปุถุชนคนมีกิเลส
หนาก็ย่อมมีโอกาสทำกรรมชั่วบ้าง กรรมดีบ้าง ชีวิตก็จะเวียนว่ายตายเกิดและรับผลแห่งการกระทำของตนใน
สังสารวัฏ เพราะสังสารวัฏไม่มีที่สิ้นสุดแห่งการเวียนว่ายตายเกิดของสัตว์โลกดังกล่าวมานี้ จะสิ้นสุดก็ต่อเมื่อได้
บรรลุเป็นพระอรหันต์แล้ว (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539, เล่มที่ 25 หน้า 
153 ข้อ 80) 

สังสารวัฏนั้นยาวนานจนไม่อาจกำหนดได้ พระพุทธองค์ทรงตัดขาดแล้วด้วยพระสัมมาสัมโพธิญาณ 
ส่วนเหล่าสัตว์ผู ้ถูกอวิชชาปิดบัง ถูกตัณหาผูกไว้ วนเวียนท่องเที่ยวไปอย่างไม่มีสิ ้นสุดตราบเท่าที่จะถึงซึ่ง
นิพพาน  

 
ความหมายของสังสารวัฏ 

วัฏสงสาร, สังสารวัฏ หรือ สงสารวัฏ มีความหมายว่า “โลก” (Klostermaier, 2010) กับแนวคิดการ
กลับมาเกิด และ “วัฏจักรของสิ่งมีชีวิต สสาร การดำรงอยู่” ความเชื่อพื้นฐานในศาสนาอินเดียส่วนใหญ่ 
สังสารวัฏเป็นที่นิยมในแนวคิดการเวียนว่ายตายเกิดบางครั้งสื่อด้วยคำหรือวลีอื่นอย่าง การเกิดใหม่ , วงจร
กรรม, การกลับชาติมาเกิดหรือ Punarjanman และ “วัฏจักรของการล่องลอยอย่างไร้จุดหมาย เร่ร่อน หรือ
การดำรงอยู่ทางโลก 

พระพุทธองค์ทรงตรัสว่า (พระไตรปิฏกฉบับภาษาไทย, 2539, เล่ม 19 ข้อ 1698/428) ดูกรภิกษุ
ทั้งหลาย เพราะไม่ได้ตรัสรู้ ไม่ได้แทงตลอดอริยสัจ 4 เราด้วย เธอทั้งหลายด้วย จึงแล่นไป ท่องเที่ยวไปยัง
สังสารวัฏนี้ตลอดกาลนานอย่างนี้  

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) (2546) กล่าวว่า สังสารวัฏ หมายถึง วังวนแห่งสงสาร คือการท่องเที่ยว
เวียนว่ายตายเกิดอยู่ซ้ำแล้วซ้ำเล่า และคำว่าวัฏฏะ หมายถึงการวนเวียน การเวียนเกิดเวียนตาย การเวียนว่าย
ตายเกิด ความเวียนเกิดหรือวนเวียนด้วยอำนาจกิเลส กรรม และวิบาก เช่น กิเลสเกิดขึ้นแล้วทำให้ทำกร รม 
เมื่อทำกรรมแล้วย่อมได้รับผลของกรรม เมื่อได้รับผลของกรรมแล้วกิเลสก็เกิดอีก แล้วทำกรรม แล้วเสวยผล
กรรมหมุนเวียนต่อไป  

ราชบัณฑิตยสถาน (2556) สังสารวัฏ หมายถึง การเวียนว่ายตายเกิด สงสารวัฎ หรือวัฏสงสาร  
สุนทร ณ รังสี (2548) สังสารวัฏ หมายถึง การที่สิ่งมีชีวิตเวียนตายเวียนเกิด คือ เกิดแล้วตาย ตายแล้ว

เกิดใหม่ แล้วตายอีก แล้วเกิดใหม่อีก วนเวียนอยู่อย่างนี้ไม่มีวันจบสิ้น นี่คือการท่องเที่ยวเป็นวงกลม หรือ
สังสารวัฏตามความหมายของพุทธปรัชญาเถรวาทที่เรียกว่าเป็นการท่องเที ่ยวไปก็ เพราะการมีชีวิตอยู่
เปรียบเสมือนการเดินทาง นับตั้งแต่ปฏิสนธิขึ้นในครรภ์จนกระท่ังออกมาสู่โลกภายนอก ภาวะทางกายและทาง
จิตของมนุษย์ไม่เคยอยู่กับที่ แต่ก้าวไปข้างหน้าทุกขณะจนถึงวาระสุดท้ายของชีวิตนี้ ก็ผ่านจากภพนี้ไปสู่ภพอ่ืน 
เมื่อสิ้นสุดชีวิตในภพอ่ืนก็ผ่านไปสู่ภพอ่ืนต่อไป และต่อ ๆ ไปไม่มีที่สิ้นสุด  



วารสาร มมร ล้านนาวิชาการ ปีที่ 13 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) 134 
  

 

    

Academic Journal of MBU Lanna Vol. 13 No. 1 (January - June 2024)     

    

 

สังสารวัฏ ก็คือการหมุนเวียนเกิดเวียนตายอยู่เป็นวังวนของกิเลส กรรม วิบาก คือนับตั้งแต่เราเกิดมา
เราก็มาจากผลของความดีความชั่วหรือเป็นตัวบุญบาป เมื่อเราสร้างความดีความชั่วอันเป็นเหตุขึ้นแล้วเราก็ต้อง
รับผลของความดีความชั่วนั้น แต่จะช้าหรือเร็วสุดแต่อำนาจบุญบาปว่าจะมีความหนักเบาแค่ไหน ผลนั้นแหละ
จะทำให้เราสร้างกรรมต่อไปอีก เหมือนผู้ที่ได้รับประทานผลมะม่วงแล้วเพราะเมล็ดมะม่วงนั้นขึ้นใหม่ต่อไป
ฉะนั้น ก็ขณะเมื่อเราสร้างเหตุและรับผลของกรรมอยู่นี้เราย่อมถูกความแก่ชราพยาธินำไปให้ใกล้ความตายเข้าไป
ทุกที เมื่อเราถึงวาระแห่งความตายความดีความชั่วคือบุญบาปที่เราได้ทำไว้ในชาตินี้นั้นก็เริ่มนำพาให้เรานั้นไป
เกิดแก่เจ็บตายต่อ ๆ ไปอีก วนเวียนกันอยู่โดยทำนองนี้เรื่อยไปจนกว่าเราจะหยุดวงจรของวัฏสงสารได้ 

 
ประเภทของสังสารวัฏ 

พระพรหมโมลี (วิลาศ ญาณวโร) (2545) กล่าวว่า ตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท สามารถจำแนก
ประเภทตามภพภูมิได้ 3 ประเภท คือ ภูมิชั้นต่ำ ภูมิชั้นกลาง และภูมิชั้นสูง ภูมิเหล่านี้หมายเอาสถานที่เกิดของ
สัตว์ทั้งหลายนั่นเอง ซึ่งเป็นวงจรของการเวียนว่ายตายเกิดจะมีการหมุนเวียนไปตามยถากรรม ซึ่งจะได้กล่าว
เป็นชั้น ๆ เพื่อให้เข้าใจได้ง่าย ดังนี้ 

1. เหฏฐิมวัฏฏสงสาร คือ ภูมิที่อยู่ในระดับต่ำผู้ที่อยู่ในภูมินี้ต้องได้รับความทุกข์ทรมานมาก หรือมีแต่
ความทุกข์เท่านั้น การท่องเที่ยวไปในโลกเบื้องต่ำ อันมีความทุกข์ทรมานโดยส่วนเดียว หาความเจริญมิได้มีอยู่ 
4 ภูมิ หรือที่เรียกว่า อบายภูมิ คือ 1) นิรยภูมิ 2) ปิตติวิสัยภูมิ 3) อสุรกายภูมิ 4) ติรัจฉานภูมิ (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539, หน้า 273 ข้อ 281) 

2. มัชฌิมวัฏฏสงสาร คือ ภูมิชั้นกลาง อยู่ในระดับดี ผู้ที่เกิดในภูมินี้จึงมีความสุขตั้ง แต่มีความทุกข์บ้าง 
หรือมีความสุขพอประมาณจนถึงความสุขมาก จึงประกอบด้วยภูมิต่าง ๆ มากมาย เรียงจากต่ำไปหาสูงดังนี้ 1) 
มนุสสภูมิ คือ โลกมนุษย์ 2) จาตุมหาราชิกกภูมิ คือภูมิเทวดาชั้นจาตุม มหาราชิกา 3) ดาวดึงสภูมิ คือภูมิ
เทวดาชั้นดาวดึงส์ 4) ยามาภูมิ คือ คือภูมิเทวดาชั้นยามา 5) ตุสิตาภูมิ คือภูมิเทวดาชั้นดุสิต 6) นิมมานรตีภูมิ 
คือภูมิเทวดาชั้นนิมมานรดี 7) ปรนิมมิตวสวัตตีภูมิ คือภูมิเทวดาชั้นปรนิมิตวสวัตตี 

3. อุปริมวัฏฏสงสาร คือ ภูมิชั้นสูง เป็นที่อยู่ของพรหมทั้งหลาย ผู้ที่เกิดในภูมินี้จะมีความสุขอย่าง
ประณีต แต่ก็ยังมีทุกข์เจือปนอยู่บ้าง อุปริมวัฏฏสงสาร ประกอบไปด้วยภูมิต่าง ๆ เรียงภูมิชั้นต่ำไปหาภูมิชั้นสูง 
คือ พรหมปาริสัชชา ปุโรหิตา มหาพรหมา ปริตตาภา อัปปมาณาภา อาภัสสรา ปริตตสุภา อัปปมาณสุภา สุ
ภกิณหา เวหัปผลา อสัญญีสัตตา อวิหา อตัปปา สุทัสสา สุทัสสี และอกนิฏฐา และอรูปพรหมผู้ได้บรรลุฌาน
สมาบัติที ่ละเอียดกว่ารูปพรหม 4 ภูมิ คือ อากาสานัญจายตนะ วิญญาณัญจายตนะ อากิญจัญญายตนะ 
และเนวสัญญานาสัญญายตนะ  

สรุปว่า สังสารวัฏมีประโยชน์ต่อการเข้าถึงความสิ้นทุกข์อันเป็นจุดมุ่งหมายสูงสุดในพระพุทธศาสนา 
เพราะการรับรู้ว่าเราเคยเวียนเกิดและตายมาอย่างยาวนานในสังสารวัฏที่ไม่ปรากฏเบื้องต้นและเบื้องปลาย 
ย่อมทำให้เกิดความเบื่อหน่ายและมุ่งสู ่ความหลุดพ้น (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539 หน้า 12 ข้อ 6)  

 
แนวคิด ทฤษฎีเกี่ยวกับกรรม การเกิดใหม่และสังสารวัฏตามหลักพุทธปรัชญา 

สังสารวัฏในพุทธปรัชญาเถรวาท หมายถึง การท่องเที่ยวไปในสงสารที่เป็นการเวียนว่ายตายเกิดอยี่ใน
ภพภูมิต่าง ๆ ของสัตว์โลก ด้วยอำนาจของกิเลส กรรม วิบาก หมุนวนอยู่เช่นนั้น ตราบเท่าที่ยังตัดกิเลส กรรม 
วิบากไม่ได้ ซึ่งเป็นการเวียนว่ายตายเกิดของสัตว์โลกทั้งหลาย ที่วนเวียนอยู่ในวัฏฏะที่ไม่รู้จักจบสิ้น ดังพระพุทธ
พจน์กล่าวว่า ภิกษุทั้งหลาย สงสารนี้กำหนดที่สุดเบื้องต้น เบื้องปลายไม่ได้ เมื่อเหล่าสัตว์ผู้มีอวิชชาเป็นเครื่อง



วารสาร มมร ล้านนาวิชาการ ปีที่ 13 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) 135 
  

 

    

Academic Journal of MBU Lanna Vol. 13 No. 1 (January - June 2024)     

    

 

ขวางกั้น มีตัณหาเป็นเครื่องประกอบไว้ ท่องเที่ยวไปมาอยู่ที่สุด มนุษย์ทุกคนตกอยู่ในวงจรแห่งสงสารวัฏ คือ 
เมื่อกิเลส การกระทำของคนมีกิเลสทั้งดีและชั่ว จัดเป็นกรรม และเมื่อทำกรรมก็ย่อมต้องมีวิบาก คือผลของ
กรรมนั้นด้วยเสมอ วงจรของสังสารวัฏ (กิเลส กรรม วิบาก) ประกอบ 3 ทาง กาย วาจา ใจ 

ส่วนวงจรสังสารวัฏมีความสัมพันธ์ที่แยกจากกันไม่ได้กับหลักคำสอนเรื่อง มรรค ผล และนิพพาน 
เรียกว่า โลกุตรธรรม 9 เพราะชีวิตของมนุษย์มีลักษณะเป็นวงจร คือ มีการเกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไป สาเหตุที่
มนุษย์ต้องเวียนว่ายตายเกิดอยุ่อย่างไม่รู้จักจบสิ้น เพราะยังไม่ได้ตัดวงจรของสังสารวัฏตามหลักไตรสิกขา คือ 
ศีล สมาธิ ปัญญา การตัดวงจรของสังสารวัฏตามหลักอริยสัจ 4 คือ ทุกข์ สมุห์ทัย นิโรธ และมรรค และการตัด
วงจรของสังสารวัฏ ตามหลักการเจริญกรรมฐาน 2 อย่างคือ 1) สมถกรรมฐาน 2) วิปัสสนากรรมฐาน  

กรรม การเกิดใหม่และวัฏสงสารตามหลักคำสอนในพุทธปรัชญา แบ่งออกเป็นหมวด รวม 12 ประเภท 
คือ หน้าที่ของกรรมหรือกิจ ลำดับการให้ผลของกรรม และมีระยะเวลาในการให้ผลที่ชัดเจนแก่บุคคลที่กระทำ
อกุศลกรรม หรือกุศลกรรมให้ได้รับทุกข์หรือสุขอย่างแน่นอนตามเหตุแห่งการกระทำ แม้ผลของพระพุทธเจ้า 
พระสาวก พระสาวิกา และอุบาสก อุบาสิกา ก็สรุปลงในกรรม 12 ในข้อที่ 3 และข้อที่ 4 (พระมหาชลัน ภูริว
ฑฺฒโน (ชลันรัตน์), 2561) 

พระเทพกิตติปัญญาคุณ (กิตติวุฒโฑ ภิกขุ) (2557) กรรมนั้นก็คือตัวเจตนาเจตสิก เจตนาเจตสิกนี้ทำ
หน้าที่สองอย่าง คือ 1) สังวิธานกิจ ทำหน้าที่ปรุงแต่งให้สำเร็จกิจ จึงเกิดการกระทำทางกาย วาจาและใจข้ึน 2) 
พืชนิธานกิจ ทำหน้าที่เพาะพืชพันธุ์ไว้ เมื่อกุศลเจตนาอกุศลเจตนาเกิดขึ้นและดับไป เจตนาอันเป็นตัวกรรมนี้
ยังมีอำนาจส่งผลให้  

 
รายละเอียดของกรรมแต่ละข้อ ดังนี้  

1. ชนกกรรม ทำหน้าที่ในการให้ผลของกรรม คือ นำสัตว์ไปเกิดในภพภูมิต่าง ๆ ไม่ว่าจะเกิดเป็น 
มนุษย์ภูมิ เทวดาภูมิ สัตว์เดียรัจฉานภูมิ ย่อมเกิดขึ้นด้วยอำนาจแห่งชนกกรรมทั้งสิ้น ไม่ใช่อยู่ ๆ จะเกิดเป็น
อะไรก็เกิดขึ้นมาเอง โดยไม่มีเหตุไม่มีปัจจัย แต่ละชาติที่สัตว์ทั้งปวงเกิดย่อมเกิดขึ้นภายใต้ผลของกรรม คือ 
ชนกกรรมมีหน้าที่ให้เกิดข้ึนมาทั้งหมด หากไม่มีชนกกรรมนี้แล้วสัตว์ทั้งหลายจะเกิดข้ึนมาไม่ได้เลย 

2. อุปัตถัมภกกรรม ทำหน้าที่ให้ผลของกรรม มีหน้าที่อุปถัมภ์ค้ำชูกรรมอื่น ได้แก่ การเข้าไปอุปถัมภ์
กรรมที่เกิดแล้ว จริงอยู่ เมื่อทั้งหลายเกิดขึ้นด้วยอำนาจชนกกรรมชักนำปฏิสนธิให้แล้ว อุปถัมภกกรรมก็ทำ
หน้าที่ช่วยอุปถัมภ์ค้ำชูให้ได้รับความทุกข์ หรือความสุขตามสมควรแก่กรรม คือ ถ้าเป็นอุปถัมภกกรรมฝ่าย
อกุศล ก็ย่อมทำหน้าที่อุปถัมภ์กรรมที่เป็นอกุศลให้มีพลังมากยิ่ง ๆ ขึ้น เพื่อให้ผู้ที่รับผลของกรรมได้รับความ
ทุกข์นาน ๆ ถ้าเป็นอุปถัมภกกรรมฝ่ายกุศล ก็ย่อมทำหน้าที่ตรงกันข้าม กล่าวคือ เข้าทำหน้าที่อุปถัมภ์กรรมที่
เป็นกุศล ให้มีพลังมากยิ่งข้ึน เพ่ือให้ผู้ที่ได้รับผลของกรรมได้รับความสุขนาน ๆ  

3. อุปปีฬกกรรม ทำหน้าที่ในการให้ผลของกรรม คือ มีหน้าที่เบียดกรรมอ่ืน ได้แก่ การเข้าไปเบียดทำ
ร้ายกรรมที่มีสภาพตรงกันข้ามกับตน คือ ถ้าเป็นอุปปีฬกรรมฝ่ายอกุศล ก็ย่อมทำหน้าที่เบียดเบียนทำร้ายกุศล
กรรมความดีงาม ซึ่งให้ผลเป็นความสุขความเจริญแก่ผู้รับผลของกรรมแล้วบันดาลให้ผู้รับผลของกรรมได้รับ
ความทุกข์ ความเสื่อมอันเป็นผลของตนต่อไป ถ้าเป็นอุปปีฬกกรรมฝ่ายกุศล ก็ย่อมทำหน้าที่เบียดเบียนทำร้าย
อกุศลกรรมความชั่วที่ให้ผลเป็นความทุกข์ความเสื่อม แล้วส่งผลให้ผู้รับผลของกรรมนั้นได้รับความสุขความ
เจริญอันเป็นผลของตนต่อไป  

4. อุปฆาตกรรม ทำหน้าที่ในการให้ผลของกรรม คือ เข้าไปตัดรอนกรรมอื่น ที่มีสภาพตรงกันข้ามกับ
ตนได้อย่างเด็ดขาด และในขณะที่เข้าทำหน้าที่ได้อย่างรวดเร็วเป็นปัจจุบันทันด่วนยิ่งกว่าอุปปีฬกรรมที่กล่าวมา 
คือ ถ้าเป็นอุปฆาตกรรมฝ่ายอกุศล ก็ทำหน้าที่เข้าไปตัดรอนกุศลกรรมความดี ซึ่งกำลังให้ผลเป็นความสุขความ



วารสาร มมร ล้านนาวิชาการ ปีที่ 13 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) 136 
  

 

    

Academic Journal of MBU Lanna Vol. 13 No. 1 (January - June 2024)     

    

 

เจริญแก่ผู้รับผลของกรรมอยู่นั้น แล้วบันดาลให้ผู้รับผลของกรรมได้รับความทุกข์ความเดือดร้อน อันเป็นผล
ของตนในปัจจุบันทันใด ถ้าเป็นอุปฆาตกรรมฝ่ายกุศลทำหน้าที่เข้าไปตัดรอนอกุศลกรรมความชั่วร้ายซึ่งกำลัง
ให้ผลเป็นความทุกข์ความเดือดร้อน แล้วบันดาลให้ผู้รับผลของกรรมนั้นได้รับความสุขความเจริญอันเป็นผล
ของตนในปัจจุบันทันใดเช่นกัน  

5. ครุกรรม ทำหน้าที่ในการให้ผลของกรรม ครุกรรม เป็นกรรมหนักซึ่งมีอำนาจในการให้ผลเป็นลำดับ
ที่ 1 บรรดากรรมทั้งหลายที่สัตว์ในวัฏภูมิกระทำลงไป กรรมใดที่จะมีประสิทธิภาพหนักเช่นเดียวกับครุกรรม
เป็นอันไม่มี ครุกรรมนี้เป็นกรรมหนัก สามารถที่จะให้ผลแก่ผู้รับผลของกรรมเป็นลำดับแรก คือ ให้ผลก่อน ซึ่ง
ไม่มีกรรมใดท่ีจะมาขวางกั้นได้ คือกรรมอย่างอ่ืนไม่สามารถห้ามการให้ผลของครุกรรมนี้ได้เลย ถ้าเป็นครุกรรม
ฝ่ายอกุศล ก็จะให้ผลนำพาบุคคลผู้รับผลของกรรมไปเกิดในทุคติภูมิ มีนิรยภูมิ เป็นต้น หลังจากที่เขาตายไป
จากชาตินี้แล้ว ถ้าเป็นครุกรรมฝ่ายกุศลก็จะให้ผลชักนำบุคคลผู้รับผลของกรรมไปเกิดในสุคติภูมิ มีมนุษย์ภูมิ 
เป็นต้น หลังจากท่ีเขาตายไปจากชาตินี้ โดยไม่มีกรรมอื่นจะมาขัดขวางหรือห้ามได้  

6. อาสันนกรรม ทำหน้าที่ในการให้ผลของกรรมในเวลาใกล้จะตาย ซึ่งมีอำนาจให้ผลเป็นลำดับที่ 2 
รองจากครุกรรม หมายความว่า เมื่อสัตว์ที่เกิดในวัฏภูมิไม่ได้ทำครุกรรมแต่อย่างใด อาสันกรรมซึ่งได้แก่กรรมที่
กระทำในขณะใกล้ตาย หรือกรรมที่ระลึกได้ในเวลาใกล้จะตาย ก็ย่อมจะให้ผลทันที คือ ถ้าเป็นอาสันกรรมฝ่าย
อกุศลก็จะให้ผลนำพาบุคคลผู้รับผลของกรรม ให้ไปเกิดในอบายภูมิ มีนิรยภูมิ เป็นต้น ในชาติต่อไป ถ้าเป็นอา
สันกรรมฝ่ายกุศลก็จะให้ผลชักนำบุคคลผู้รับผลของกรรมให้ไปเกิดในสุคติภูมิ มีมนุษย์ภูมิ เป็นต้น ในชาติต่อไป  

7. อาจิณณกรรม ทำหน้าที่ในการให้ผลของกรรมที่กระทำบ่อย ๆ ซึ่งมีอำนาจให้ผลเป็นลำดับที่ 3 รอง
จากอาสันกรรม หมายความว่า เมื่อสัตว์ที่เกิดในวัฏภูมิไม่ได้ทำครุกรรม ทั้งเวลาเมื่อใกล้จะตายอาสันกรรมก็
มิได้ปรากฏมีในกรณีเช่นนี้ อาจิณกรรมซึ่งได้แก่กรรมที่ตนเคยกระทำไว้บ่อย ๆ สั่งสมไว้ในสันดานของตนมาก 
ๆ ย่อมจะได้โอกาสให้ผลทันที คือ ถ้าเป็นอาจิณกรรมฝ่ายอกุศล ก็จะให้ผลนำพาผู้รับผลของกรรมให้ไปเสวย
ทุกข์โทษอยู่ในอบายภูมิ มีนิรยภูมิ เป็นต้น ในชาติต่อไปโดยไม่มีระหว่างคั่นถ้าเป็นอาจิณกรรมฝ่ายกุศล ก็จะให้
นำพาผู้รับผลของกรรมให้ไปเสวยสุขอยู่ในสุคติภูมิ มีมนุษย์ภูมิ เป็นต้น ในชาติต่อไปโดยไม่มีระหว่างค่ัน  

8. กตัตตากรรม ทำหน้าที่ในการให้ผลของกรรมที่สักแต่ว่ากระทำซึ่งอำนาจให้ผลเป็นลำดับที่ 4 รอง
จากอาจิณกรรม หมายความว่า เมื่อสัตว์ที่เกิดในวัฏภูมิไม่ได้ทำครุกรรม ไม่ได้กระทำอาสันกรรม ทั้งเวลาเมื่อ
ใกล้จะตายอาจิณกรรมก็มิได้ปรากฏมีคราวนั้น กตัตตากรรมซึ่งเป็นกรรมที่มีพลังน้อยที่สุด เพราะเป็นกรรมที่
กระทำลงไปโดยสามัญธรรมดา ผู้กระทำไม่ได้มีเจตนาไม่ได้มีความตั้งใจอย่างเต็มที่เป็นแต่สักว่ากระทำลงไปก็
ย่อมได้โอกาสให้ผลคือ ถ้าเป็นกตัตตากรรมฝ่ายอกุศลก็จักนำพาผู้รับผลของกรรมให้ไปเกิดในอบายภูมิ มีนิรย
ภูมิ เป็นต้น ถ้าเป็นกตัตตากรรมฝ่ายกุศลก็จะนำพาผู้รับผลของกรรมให้ไปเกิดในสุคติภูมิ มีมนุษย์ภูมิ เป็นต้น 
เพราะบรรดาสัตว์ทั้งหลายเวียนว่ายตายเกิดอยู่ในภูมิ 31 ภูมินี้ ผู้ไม่ทำกตัตตากรรมนั้นเป็นอันไม่มี  

9. ทิฎฐธรรมเวทนียกรรม ทำหน้าที ่ในการให้ผลของกรรมในชาติปัจจุบัน คือ ให้ผลในชาตินี้ 
หมายความว่า เป็นกรรมที่ให้ผลเป็นปัจจุบันทันที เมื่อสัตว์กระทำกรรมแล้ว ย่อมได้รับผลในชาติปัจจุบันนี้
ทีเดียว ไม่ต้องไปรอรับผลเอาในชาติหน้า หรือชาติไหน ๆ เป็นกรรมที่ให้ผลทันตาเห็น ถ้าเป็นทิฏฐธรรมเวทนี
ยกรรมฝ่ายอกุศล ส่งผลให้ได้รับความทุกข์ความเดือดร้อนภายในชาติปัจจุบันนี้ ถ้าเป็นทิฏฐธรรมเวทนียกรรม
ฝ่ายกุศลก็จะส่งผลให้ผู้รับผลของกรรม ได้รับความสุขความเจริญภายในชาติปัจจุบันนี้เช่นกัน  

10. อุปปัชชเวทนียกรรม ทำหน้าที่ในการให้ผลของกรรมในชาติหน้า หมายความว่า เป็นกรรมที่ให้ผล
ช้าเป็นที่สอง รองจากทิฏฐธรรมเวทนียกรรม เมื่อสัตว์กระทำกรรมเข้าแล้วย่อมได้รับผลในชาติที่ 2 คือ ในชาติ
หน้าซึ่งต่อจากชาตินี้อย่างแน่นอน โดยมีการให้ผลดีผลชั่วตามฝ่ายของตน คือ ถ้าเป็นอุปปัชชเวทนีย กรรมฝ่าย



วารสาร มมร ล้านนาวิชาการ ปีที่ 13 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) 137 
  

 

    

Academic Journal of MBU Lanna Vol. 13 No. 1 (January - June 2024)     

    

 

อกุศล ก็ส่งผลให้ผู้รับผลของกรรมไปเกิดในอบายภูมิ ภูมิใดภูมิหนึ่ง ในชาติหน้า ถ้าเป็นอุปปัชชเวทนียกรรม
ฝ่ายกุศล ก็ส่งผลให้ผู้รับผลของกรรมไปเกิดในสุคติภูมิ ภูมิใดภูมิหนึ่ง ในชาติหน้าเช่นกัน  

11. อปราปริยเวทนียกรรม ทำหน้าที่ในการให้ผลของกรรมในชาติต่อ ๆ ไป หมายความว่า อปราปริย
เวทนียกรรมนี้ เป็นกรรมที่ให้ผลช้ากว่าทิฏฐธรรมเวทนียกรรม และอุปปัชชเวทนียกรรม เมื่อสัตว์กระทำกรรม 
เข้าแล้วย่อมได้รับผลในชาติที่ 3 เป็นต้นไป โดยมีการให้ผลดีผลร้ายตามฝักฝ่ายแห่งตน ถ้าเป็นอปราปริยเวทนียก
รรมฝ่ายอกุศล ก็ส่งผลให้ผู้รับผลของกรรมได้รับความทุกข์ความเดือดร้อนตั้งแต่ชาติที่ 3 เป็นต้นไป ถ้าเป็นอปรา
ปริยเวทนียกรรมฝ่ายกุศล ก็ส่งผลให้ผู้ที่รับผลของกรรมได้รับความสุขความเจริญตั้งแต่ชาติที่ 3 เป็นต้นไป  

12. อโหสิกรรม ทำหน้าที่ในการให้ผลของกรรมที่สำเร็จเป็นกรรมแล้ว แต่กลายเป็นอโหสิกรรมไป
เพราะไม่มีโอกาสให้ผล ปัจจุบันกาล และอนาคตกาล หมายความว่า อโหสิกรรมนี้ แม้จะได้สำเร็จเป็นตัวกรรม
อันมีชื่อว่าทิฐธรรมเวทนีย กรรมเป็นอาทิ แต่ไม่มีโอกาสให้ผล เพราะทิฏฐธรรมเวทนียกรรมชนิดอ่ืนที่มีพลังกว่า
ชิงส่งผลให้เสียแล้ว จึงต้องกลายเป็นกรรมที่หมดประสิทธิภาพไป ไม่ว่าจะเป็นอโหสิกรรมฝ่ายกุศลกรรมหรือ
ฝ่ายอกุศลกรรม กรรมและผลของกรรมทั้งหลายที่พระพุทธเจ้าทรงสั่งสอนไว้มีอยู่ทั้งหมด 12 ประการ ดังกล่าว
มาและจะเห็นว่ากรรมไม่ได้สูญหายไปไหน แต่กำลังทำงานอยู่ตลอดเวลา ซึ่งกรรมแต่ละหมวดก็มีหน้าที่ มี
ลำดับและมีระยะเวลาในการให้ผล เปรียบเหมือนการปลูกต้นไม้ ชนิดนั้น ๆ ที่ปลูกขึ้นมาจะเจริญเติบโตขึ้นมา
ให้ร่มเงา แผ่กิ่งก้านสาขาได้นั้นต้องใช้เวลาในการเจริญเติบโตเป็นเดือนเป็นปี กรรมก็เช่นกัน มีหน้าที่มีลำดับ
และมีระยะเวลาในการให้ผลแก่บุคคลที่กระทำอกุศลกรรมหรืออกุศลกรรมให้ได้รับทุกข์หรือสุขอย่างแน่นอน
หลักคำสอนเรื่องกรรมและผลของกรรมที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ในมหากัมมวิภังคสูตรนั้น ทรงแสดงจำแนก
กรรมและผลของกรรมโดยแสดงถึงภพภูมิที่ต้องไปรับผลของกรรม ซึ่งทำให้ผู้เห็นไม่ตลอดสายเข้าใจผิดทรง
แสดงเหตุผล คือ กรรมดีกรรมชั่วที่ทำก่อนทำหลัง และการมีความเห็นถูกเห็นผิดก่อนตายว่า อาจแทรกส่งผล
ให้คนเข้าใจผิดได้ แต่ความจริงกรรมทุกอย่างจะส่งผลทั้งสิ้นเพียงแต่เข้าใจให้ตลอดสาย และไม่ สับเหตุผลคำ
สอนเหล่านี้ได้ช่วยแก้ไขข้อข้องใจแก่บุคคลทั่วไปที่เข้าใจกันผิดว่า ทำดีได้ดีมีที่ไหน ทำชั่วได้ดีมีถมไป หรือ ทำดี
กลับไม่ได้ดี ทำชั่วกลับไม่ได้ชั่ว ซึ่งไม่สมเหตุสมผล หรือ ทำชั่วได้รับผลดีทำดีได้รับผลชั่ว ปัญหาเหล่านี้คลี่คลาย
ลงได้ก็ด้วยความเข้าใจเนื้อความในมหากัมมวิภังคสูตรที่พระพุทธเจ้าสอนในเรื่องผลของกรรมที่ไม่ได้มีลำดับ
แน่นอนว่ากรรมไหนจะส่งผลก่อนหรือหลัง ขึ้นอยู่กับเหตุปัจจัย แต่ถึงอย่างไรก็ต้องได้รับแน่นอนไม่วันใดก็วัน
หนึ่งหรือชาติใดชาติหนึ่ง  

 
สรุป 

จากการศึกษาเรื่องกรรม การเกิดใหม่และสังสารวัฏตามหลักพุทธปรัชญา พบว่า กรรม การเกิดใหม่
และสังสารวัฏ มีการทำงานตามหน้าที่ ตามลำดับ และตามระยะเวลาในการให้ผลของกรรมที่ชัดเจน แต่การ
ส่งผลของกรรมนั้นมีความละเอียดโดยเฉพาะสถานที่ ที่ต้องไปรับผลของกรรมในภพภูมิต่าง ๆ นั้น มีความ
ซับซ้อนในการให้ผลของกรรมมาก ทำให้คนที่มองเรื่องกรรม การเกิดใหม่ และสังสารวัฏ ไม่อาจเข้าใจเรื่อง
กรรมอย่างแจ่มแจ้งโดยตลอด การนำเรื่องกรรม การเกิดใหม่ และสังสารวัฏตามหลักพุทธปรัชญาที่ถูกต้อง
เผยแพร่แก่สาธารณชนเพื่อเป็นเครื่องยืนยันและสนับสนุนให้ผู้ที่ ยังไม่เข้าใจ ในเรื่องกรรม การเกิดใหม่และ
สังสารวัฏ ได้พิจารณาเพื่อให้เกิดปัญญาขึ้นกับตนเอง และผู้อื่นสามารถเข้าใจในเรื่องกรรม การเกิดใหม่และ
สังสารวัฏได้อย่างถูกต้องตามหลักพุทธปรัชญา  

การกระทำที่ประกอบด้วยเจตนา ทางกาย ทางวาจา หรือทางใจ ซึ่งเป็นผลของกรรม คือวิบาก คือผล
กรรมที่เป็นเหตุให้ได้ดี ได้ชั ่ว ซึ่งแบ่งได้เป็น 2 ประเภท คือ 1) กุศลวิบาก เป็นวิบากกรรมที่ดี ให้ผลเป็น
ความสุข 2) อกุศลวิบาก เป็นวิบากกรรมที่ไม่ดี ให้ผลเป็นความทุกข์ อกุศลกรรมต่อไป 



วารสาร มมร ล้านนาวิชาการ ปีที่ 13 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) 138 
  

 

    

Academic Journal of MBU Lanna Vol. 13 No. 1 (January - June 2024)     

    

 

การท่องเที่ยวไปในสงสารที่เป็นการเวียนว่ายตายเกิดอยู่ในภพภูมิต่าง ๆ ของสัตว์โลก ด้วยอำนาจของ
กิเลสกรรม วิบาก หมุนวนอยู่เช่นนั้น ตราบเท่าที่ยังตัดกิเลส กรรมวิบากไม่ได้ ซึ่งเป็นการเวียนว่ายตายเกิดของ
สัตว์โลกทั้งหลาย ที่วนเวียนอยู่ในวัฏฏะที่ไม่รู้จักจบสิ้น การเกิดใหม่เช่นเดียวกับสังสารวัฏ คือ การเวียนเกิดไม่รู้
สิ้นสุด เรียกว่าสังสารวัฏ การเกิดใหม่เพียงครั้งเดียว ไม่เรียกว่า สังสารวัฏ การเกิดใหม่ที่วนซ้ำเป็นวงกลม
เรื่อยไป เรียกว่า สังสารวัฏ ซึ่งมีการบัญญัติว่า การเกิดเป็นวงกลมเป็นความทุกข์ การเกิดใหม่ได้เพราะอำนาจ
ผลของกรรม ซึ่งมีความสัมพันธ์กันจนไม่อาจจะแยกออกจากกัน ตามหลักพุทธปรัชญา มีความเชื่อเรื่องการ
เวียนว่ายตายเกิดของสัตว์โลกผู้ยังมีกิเลส 

 
เอกสารอ้างอิง 
กรฤทธ์ ปัญจสุนทร. (2561). การแก้กรรมในพทธปรัชญาเถรวาท [วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต ไม่ได้

ตีพิมพ์]. คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยบูรพา. 
พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระเทพกิตติปัญญาคุณ (กิตติวุฒโฑ ภิกขุ). (2557). กรรม-และการให้ผลของกรรม (พิมพ์ครั้งที่ 4). โรงพิมพ์

สหธรรมิก. 
พระเทพวิสุทธิกวี (พิจิตร ฐิตวณฺโณ). (2537). กฎแห่งกรรม. โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2545). เชื่อกรรม รู้กรรม แก้กรรม (พิมพ์ครั้งที่ 2).สหธรรมิก. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2546). สู่การศึกษาแนวพุทธ (พิมพ์ครั้งที่ 2). กระทรวงศึกษาธิการ. 
พระพรหมโมลี (วิลาศ ญาณวโร). (2545). กรรมทีปน ีเล่ม 1. สำนักพิมพ์ดอกหญ้า.  
พระมหาชลัน ภูริวฑฺฒโน (ชลันรัตน์). (2561). การศึกษาวิเคราะห์วิบากกรรมของบุคคลตามที่ปรากฏในอรรถ

กถาธรรมบท. วารสารพุทธศาสตร์ศึกษา, 9(2), 69-81. https://so02.tci-thaijo.org/index.php/ 
JBS/article/view/159976 

พระมหาโพธิวงศาจารย์ (ทองดี สุรเตโช). (2548). คำวัด: พจนานุกรมเพ่ือการศึกษาพุทธศาสน์ (พิมพ์ครั้งที่ 2). 
ช่อระกา. 

พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2533). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ฉบับประมวลธรรม. ดอกหญ้า. 
พุทธทาสภิกขุ. (2540). กรรม การเกิดใหม่ สังสารวัฎ. มูลนิธิพระดุลยพากย์สุวมัณฑ์-ฉลวย-ทิพวรรณ ปัทม

สถาน.  
มหามกุฎราชวิทยาลัย. (2525). พระไตรปิฎก และอรรถกถา เล่มที่ 11. โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
แม่ช ีจำเร ียง กำเนิดโทน. (2560). ความเชื ่อเร ื ่องกรรมและการให้ผลของกรรมตามหลักคำสอนใน

พระพ ุทธศาสนาเถรวาท.  วารสารปร ัชญาปร ิทรรศน์ , 22 (2 ) , 86-98.  https://so05.tci-
thaijo.org/index.php/phiv/article/view/243290 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2556). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554 (พิมพ์ครั้งที่ 2). อักษรเจริญทัศน์. 
สุนทร ณ รังสี. (2543). พุทธปรัชญาจากพระไตรปิฏก (พิมพ์ครั้งที่ 2). จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
สุนทร ณ รังสี. (2548). พุทธปรัชญาเถรวาท. จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
Klostermaier, K. K. (2010). A survey of hinduism (3nd ed.). New York Press.  
Juergensmeyer, M. & Roof, W. C. (2011). Encyclopedia of Global Religion. Sage publications. 
 


