
Research Articles    
Received: 2025-02-28  Revised: 2025-04-10 Accepted: 2025-04-22 45 

  

 

    

Academic Journal of MBU Lanna Vol. 14 No. 1 (January - June 2025)     

    

 

 
อุบายวิธีการคลายอุปาทานตามแนวพุทธศาสนา 

Methods for Releasing Prejudice According to Buddhism 
 

พระสมภพ สุมโน (บุญชุม)1 พระครูสุตชยาภรณ์2* จีรศักดิ ์ปันลำ3 
Phrasompob Sumano (Boonchum)1 Phrakru Sutachayaporn2* Jeerasak Panlam3 

 
บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษาเนื้อหาสาระของอุปาทานในพุทธศาสนา 2) วิเคราะห์หลักธรรมเพื่อคลาย
อุปาทาน 3) เสนอแนวคิดประยุกต์อุบายวิธีการคลายอุปาทานในการดำเนินชีวิต โดยการวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร 

ผลการวิจัยพบว่า  
1. อุปาทาน คือ ความยึดมั่นด้วยอำนาจกิเลส ความยึดติดจากตัณหาผูกพันเอาตัวตนเป็นที่ตั้ง หรืออุปาทาน คือ

ความอยากเมื่อรุนแรงขึ้น สยบหมกมุ่นในสิ่งน้ัน ยึดมั่นในอารมณ์ที่อยากได้ เช่น รูป รส อันน่าใคร่ น่าปรารถนา (กามุปาทาน) 
ความยึดมั่นในความเห็น ทฤษฏีทิฎฐิต่าง ๆ (ทิฏฐุปาทาน) ความยึดมั่นแบบแผน ความประพฤติและข้อปฏิบัติเพื่อให้ได้ในสิ่งที่
ปรารถนา (สีลัพพตุปาทาน) และความยึดมั่นในตัวตน (อัตตวาทุปาทาน) ตามหลักแห่งปฏิจจสมุปบาท อุปาทานเป็นองค์หนึ่ง
ใน 12 วงจรของปฏิจจสมุปบาท  

2. หลักธรรมที่ใช้เป็นอุบายเพื่อคลายอุปาทาน เช่น การพิจารณาตามหลักอริยสัจ 4 คือหลักธรรมที่พระพุทธเจ้าตรัส
รู้ อริยสัจ 4 เป็นธรรมะที่เน้นกระบวนการวิเคราะห์เพื่อมองเห็นสภาพที่เป็นอยู่ สาเหตุของปัญหานั้น นำไปสู่หนทางหรือ
กระบวนการแก้ไข วิเคราะห์ได้อย่างถูกวิธี มีระบบ มีระเบียบ ต่อเนื่องจากเหตุสู่ผล เชื่อมโยงกันภายใต้พื้นฐานสามารถที่จะ
นำไปสู่การปฏิบัติ 

 3. แนวทางการประยุกต์หลักธรรมตามเหตุการณ์ที ่เกิดขึ ้นในการดำเนินชีวิต เช่น ยามเจ็บป่วย ยามประสบ
ความเครียด การเผชิญความผันแปรในช่วงชีวิต เป็นต้น ด้วยการเสนอหลักธรรมเป็นอุบาย เช่น การใส่ใจอย่างแยบคาย
มองเห็นสถานการณ์ในชีวิตยามประสบกับสิ่งไม่น่าปรารถนา การจัดการปัญหาตามหลักอริยสัจ การใช้หลักไตรลักษณ์ และ
หลักอริยมรรคมีองค์ 8 มาเป็นหลักการดำเนินชีวิตให้มีศักยภาพ 

คำสำคัญ: หลักธรรมในการดำเนนิชีวิต, อุบายวิธีการคลายอุปาทาน, อุปาทาน 
 
Abstract 

The objectives of this research were to: 1) studying content structure and dharma principles of 
Upadana found in Buddhism 2) examining, in accordance with Buddhist principles, ways to release methods 
for releasing prejudice according to Buddhism and 3) suggesting guidelines for applying techniques and 
methods for relaxation dharma principles according to Buddhism in day-to-day life. This research was 
documentary research. 

The results of this research found that:  
1. A desire that intensifies and turns into clinging, obsessive behaviors, or clutching because it is 

linked to oneself is called clinging. People get lustful when they don't get what they desire. Once you have 
what you require, you either cling to it with preconceived ideas or cling to your own wishes.  

2. The attachment to identity that results from interdependent circumstances and the conformity 
to behavioral and practice patterns to achieve desired outcomes are common in the lives of regular people. 

 
1,2,3 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัยสงฆ์นครลำปาง 
1,2,3 Mahachulalongkornrajavidyalaya University Nakhon Lampang Buddhist Colleges 
* Corresponding Author E-mail: singchai2559@gmail.com 



วารสาร มมร ล้านนาวิชาการ ปีที่ 14 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2568) 46 
  

 

    

Academic Journal of MBU Lanna Vol. 14 No. 1 (January - June 2025)     

    

 

When preconceived conceptions emerge in everyday life for example, when one encounters the satisfying 
and unsatisfying quality of the world ordinary people are often unhappy. As a result, people have 
predetermined beliefs that cause them to reject things that are unsatisfactory and cling to what is. 

3. Thus, they suppress feelings of stress, resentment, rage, and retribution in society—or even in 
cases of physical illness and misery. All natural situations, whether pleasant or not, change, and when a 
person clutches onto these occurrences with desire and preconceived beliefs, preventing them from seeing 
the truth that is happening, misery will result in life. It is not a necessary self to cling to since it is ever-
changing. Even though people are not entirely free from all defilements and suffering, it can be claimed 
that the Noble Eightfold Path is a very significant and useful technique. 

Keywords: Applying principles to life, Methods for releasing prejudice, Upadana 
 
บทนำ 

ความยึดถือมั่นหรืออุปาทานเป็นสิ่งที่เกิดในชีวิตของบุคคลสามัญทั่วไป ความยึดถือมั่นในระดับที่เป็น
อุปาทานนั้น คือลักษณะของการยึดมั่นในอารมณ์ที่อยากได้  เช่น รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส เรียกกามุปาทาน 
ความยึดมั่นในความเห็น ทฤษฎี ทิฏฐิต่าง ๆ คือ ทิฏฐุปาทาน ความยึดมั่นแบบแผน ความประพฤติและข้อ
ปฏิบัติเพื่อให้ได้ในสิ่งที่ปรารถนา คือสีลัพพตุปาทาน และความยึดมั่นในตัวตน คือ อัตตวาทุปาทาน จึงกล่าวได้
ว่าอุปาทานทั้งหลายเกิดขึ้นมีผลต่อความเป็นไปของการดำเนินชีวิตของบุคคลทุก ๆ คน และระดับสังคม ที่เป็น
สถานการณ์ความขัดแย้งทางความเชื่อ ลัทธิ การคลั่งไคล้งมงายในความเชื่อที่ไร้เหตุผล สงคราม ล้วนเป็นภาพ
สะท้อนของอุปาทานทั้งสิ้น พระพุทธศาสนากล่าวถึงธรรมชาติของอุปาทาน คือมีสภาพเกิดจากเหตุปัจจัย อยู่
ภายใต้กฎแห่งไตรลักษณ์ คือ ความไม่เที่ยง ความเป็นทุกข์ ความไม่ใช่ตัวตน และก่อให้เกิดทุกข์แก่ผู้เข้าไป
ยึดถือ (พุทธทาสภิกขุ, 2546, 2552) 

การมีวิธีการหรืออุบายใช้หลักธรรมจัดการกับปัญหาต่าง ๆ เมื่อเกิดเหตุการณ์ความผันผวนที่เข้ามาใน
ชีวิต เช่น เมื่อบุคคลมีอารมณ์โกรธหรือมีความอาฆาตพยาบาทเกิดขึ้น ไฟ คือโทสะย่อมเป็นภัยต่อผู้โกรธและผู้
ถูกโกรธอันเป็นเหตุให้ชีวิตต้องเป็นทุกข์เร่าร้อน สามารถนำอุบายการคลายความโกรธด้วยคิดว่า แม้บุคคลเมื่อ
ทำให้โกรธมีกายไม่บริสุทธิ์แต่อาจมีวาจาที่บริสุทธิ์ก็ได้ หรือแม้มนสิการว่าใครทำกรรมใดไว้ จะเป็นกรรมดีหรือ 
กรรมชั่วก็ตามย่อมเป็นผู้รับผลของกรรมนั้น เมื่อประสบเหตุยามเจ็บป่วยในความเป็นจริงนั้น ควรวางอุบายว่า
ธรรมชาติของสังขารจะให้มีสุขภาพที่แข็งแรงเป็นไปตามที่ปรารถนาทุกอย่างเป็นไปไม่ได้ ในบางครั้งก็ต้องมี
ความเจ็บไข้ได้ป่วย ได้การมีอุบายทำในใจไว้ว่า “ถึงแม้ร่างกายของเราจะป่วย แต่ใจของเราจะไม่ป่วยไปด้วย 
เพราะการตั้งใจอย่างนี้ เรียกว่า มีสติ ทำให้จิตใจไม่ตกอยู่ในอำนาจครอบงำของความแปรปรวนในทางร่างกาย
นั้น เมื่อมีสติอยู่ก็รักษาใจไว้ได้ เมื่อมีความเครียดในชีวิตประจำวัน เช่น การฝึกจิตใจโดยการใช้วิธีเจริญสติ การ
ดูลมหายใจและสภาวะของอารมณ์ที่เกิดขึ้นอยู่เป็นประจำในชีวิตประจำวันก่อนที่จะเริ่มภาระกิจอย่างอ่ืน ช่วย
ให้เราดำเนินชีวิตได้อย่างราบรื่นมีคุณภาพชีวิตที่ดีการฝึกสติตื่นรู้อยู่เสมอ ทำให้อารมณ์ของเรามั่นคง เข้าใจ
อารมณ์ของตัวเองได้มากข้ึน จึงใช้ชีวิตร่วมกับผู้อ่ืนได้อย่างมีเมตตากรุณา ถ้าเราเริ่มรู้จักตนเอง มีสติ รู้ทันกิเลส
ของตัวเองแล้ว วิธีคิดก็เป็นระบบมากขึ้น การตัดสินปัญหาต่าง ๆ ก็ชัดเจนขึ้น เริ่มมองเห็นสิ่งต่าง ๆ ได้ ตาม
ความเป็นจริง ทั้งตัวเอง เหตุการณ์ต่าง ๆ และสิ่งแวดล้อม จึงมีใจเป็นกลาง ๆ ที่ทำให้อคติหรือความลำเอียงไม่
สามารถแทรกแซงการตัดสินใจ ไม่ว่าจะมีทุกข์ มีวิกฤตใด ๆ เกิดขึ้นในชีวิต ก็สามารถจะใช้ปัญญาแก้ปัญหา 
หาทางออก ได้ในทุกสถานการณ์เมื่อเผชิญโลกธรรมทั้ง 8 คือ อิฏฐารมณ์ คือสิ่งที่คนปรารถนา ต้องการอยาก
ได้ อยากมี อยากพบเห็นอนิฏฐารมณ์อารมณ์ที่ไม่น่าปรารถนา ซึ่งในความเป็นจริง โลกธรรมทั้งหลายก็เป็นสิ่ง
ไม่เที่ยง ทนอยู่ใน สภาพนั้น ๆ ไม่ได้นาน มีความแปรปรวนเปลี่ยนแปลงไปเป็นธรรมดา เกิดมีได้ก็กลับ



วารสาร มมร ล้านนาวิชาการ ปีที่ 14 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2568) 47 
  

 

    

Academic Journal of MBU Lanna Vol. 14 No. 1 (January - June 2025)     

    

 

กลายเป็นอื่นไปได้ ข้อควรปฏิบัติเกี่ยวกับอิฏฐารมณ์ คือเมื่อมีหรือได้รับมาก็ไม่พึงยินดีติดใจหลงใหล จนเผลอ 
สติลืมตัว ลืมข้อเท็จจริงข้างต้นเมื่ออิฏฐารมณ์แปรเปลี่ยนไปจะได้ไม่ทุกข์ ไม่เสียใจมากแม้ อนิฏฐารมณ์ อารมณ์
ที่ไม่น่าปรารถนา คือ เสื่อมลาภ เสื่อมยศ นินทา ทุกข์ อนิฏฐารมณ์เป็นสิ่งที่เกิดได้แก่ทุกคน แม้ไม่ต้องการ แต่
มีความจริงว่า อนิฏฐารมณ์ เป็นสิ่งไม่เที่ยง ทนอยู่ในสภาพนั้น ๆ ไม่ได้นาน มีความแปรปรวนเปลี่ยนแปลงไป
เป็นธรรมดา เกิดมีได้ก็กลับกลายเป็นอื่นไปได้ เช่นเดียวกันอุบายการคลายอุปาทานการมองความเป็นจริงของ
ชีวิตด้วยความเป็นจริงจะช่วยลดอุปาทานความถือมั่น จะทำให้ความทุกข์บรรเทาเบาบางหรือคลายไป 

ดังนั้นผู้วิจัยเห็นว่าหลักธรรมเรื่องอุปาทานนี้มีความสำคัญและเห็นสมควรที่จะศึกษาค้นคว้าให้ลึกซึ้ง 
ซึ่งจะเป็นประโยชน์ช่วยให้ผู้ที่สนใจได้รับความรู้เพิ่มเติม และได้ละคลายความยึดมั่นถือมั่นเป็นหนทางในการ
ดำเนินชีวิตต่อไป 
 
วัตถุประสงค์การวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาเนื้อหาสาระของอุปาทานในพุทธศาสนา 
2. เพ่ือวิเคราะห์หลักธรรมในพุทธศาสนาเพื่อคลายอุปาทาน 
3. เพ่ือเสนอแนวคิดประยุกต์อุบายวิธีการคลายอุปาทานในการดำเนินชีวิต 

 
วิธีดำเนินการวิจัย 

การวิจ ัยครั ้งนี ้เป ็นการวิจ ัยเชิงเอกสาร (Documentary research) โดยการศึกษาเอกสารคือ
พระไตรปิฎก ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 (Primary sources) ส่วนเอกสารทุติย
ภูมิ (Secondary sources) ค้นคว้าจากคัมภีร์อรรถกถา (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2535) คัมภีร์วิสุทธิมรรค 
(พระพุทธโฆสเถระ รจนา, 2554) หนังสือพุทธธรรม หนังสือทางพระพุทธศาสนาที่เอกสารทางวิชาการ 
รายงาน การวิจัย วิทยานิพนธ์ สารนิพนธ์และเอกสารต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้อง ที่พิมพ์ตามวาระต่าง ๆ โดยผู้วิจัยได้
กำหนดขอบเขตการวิจัยไว้ ดังนี้ 

1. ศึกษาแนวคิดเรื่องอุปาทานในพระพุทธศาสนา โดยมีประเด็นที่จะต้องศึกษา ได้แก่ อุปาทาน และ
ประเภทของอุปาทาน เหตุเกิดและดับของอุปาทานที่ปรากฏในพระไตรปิฎก เอกสารหนังสือท่ีใช้ประกอบ 

2. การวิเคราะห์หลักธรรมอุบายวิธีการคลายอุปาทานคือหลักโยนิโสมนสิการ หลักไตรลักษณ์ หลัก
อริยสัจ 4 และหลักอริยมรรคมีองค์ 8 เป็นต้น 

3. เสนอการใช้หลักธรรมเพื่อเป็นอุบายการคลายอุปาทานตามเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นในชีวิต เช่น  ยาม
เจ็บป่วย ยามประสบความเครียด เป็นต้น 
 
ผลการวิจัย 

1. อุบาย บาลีเป็น “อุปาย” แปลตามศัพท์ว่า “กลวิธีเป็นเหตุให้ถึงความชนะศัตรู” “วิธีเป็นเหตุให้
เข้าถึง” “การเข้าใกล้” หมายถึง หนทาง, วิธี, กลวิธี, เล่ห์กล, เล่ห์เหลี่ยม แต่ในทางคดีธรรม ท่านวางหลักไว้ว่า 
พึงใช้ “อุบาย” ไปใน 3 ทาง คือ 

1.1 อายโกศล – ฉลาดใน “อายะ” (ความเจริญ) = รู้ว่าทำแบบนี้เป็นความเจริญ 
1.2 อปายโกศล – ฉลาดใน “อบาย” (ความฉิบหาย) = รู้ว่าทำแบบนี้เป็นความเสื่อม 
1.3 อุปายโกศล – ฉลาดใน “อุบาย” = รู้แล้วลงมือทำความเจริญ พร้อมไปกับป้องกันไม่ให้เกิด

ความฉิบหาย ด้วยวิธีการที่ชาญฉลาด 



วารสาร มมร ล้านนาวิชาการ ปีที่ 14 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2568) 48 
  

 

    

Academic Journal of MBU Lanna Vol. 14 No. 1 (January - June 2025)     

    

 

2. อุบาย ในพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน ได้ให้ความหมายคำว่า อุบาย ไว้ 2 ความหมายคือ  
1) วิธีการอันแยบคาย 2) เล่ห์กล , เล่ห์เหลี่ยม ความหมายตามพจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต) (2556) อุบายหมายถึง วิธีสำหรับประกอบ หนทาง วิธีการ กลวิธี 
ไทยใช้หมายถึง เล่ห์เหลี่ยมด้วย  

ดังนั้น ความหมายของอุบายแสดงออกลักษณะของความเป็นกลาง ๆ ความดี และความเสื่อมจึงอยู่ที่
เจตนาของบุคคลที่นำอุบายไปใช้ 

คำว่าอุบายวิธีในการศึกษานี ้ คือวิธีการหรือหลักธรรมอย่างหนึ่ง ที ่ปรากฏในพระไตรปิฎกที่ใช้ 
ประกอบการอธิบาย การนำมาใช้ในชีวิตเกิดผลเป็นกุศลธรรม  

ส่วนคำว่าอุบายที่ประกอบด้วยความหมายวิธีการอื่นคือ เล่ห์ กล ตามความเข้าใจในสังคม เป็นไป
ในทางอกุศล จึงไม่อยู่ในขอบเขตการศึกษานี้ 

3. คำว่า อุปาทาน เป็นคำที่มาจากภาษาบาลี ซึ่งเป็นภาษาที่ใช้จารึกคัมภีร์ในชั้นต่าง  ๆ ของพุทธ
ศาสนาเถรวาท ดังนั้นคำแปลของคำว่าอุปาทานที่มีในเอกสารหรือในพจนานุกรมภาษาบาลี -ไทยฉบับต่าง ๆ 
ข้อมูลที่ได้มีดังนี ้

ในหนังสือ พระบาฬีลิปิกรม แปลลำดับคำบาฬีเป็นไทย ให้ความหมายว่า เข้าไป เปรียบเทียบ อาไศรย 
ฝาก ถือเอา ว่าเครื่อง ? ว่าของฝาก ความถือมั่น ติเตียน เบียดเบียนด้วย ในคัมภีร์อภิธานวรรณาให้ความหมาย
ว่าเชื้อไฟเชื้อเพลิง  

หนังสือพจนานุกรมฉบับประมวลธรรม พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุต ปยุตฺโต)  (2552) ได้ให้
ความหมายของอุปาทานไว้ว่า อุปาทาน หมายถึง ความยึดมั่น ความถือมั่นด้วยอำนาจกิเลส ยึดติดอันเนื่องมา
แต่ตัณหาผูกพันเอาตัวตนเป็นที่ตั้ง 

 อุปาทานในการศึกษานี้คือ ความถือมั่น ความยึดติดถือค้างคาเนื่องจากความติดใจใฝ่ปรารถนา ด้วย
อำนาจกิเลส 

 อุบายวิธีการคลายอุปาทาน หมายถึง การใช้หลักธรรมที่สร้างความรู้ความเข้าใจประกอบการคลาย
อุปาทาน 

4. ลักษณะการใช้อุบายลดอุปาทานในพระไตรปิฎก  
4.1 พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงสอนด้วยอุบายเพื่อลดความเศร้าโศก และทรงประทานโอวาทกีสา

โคตมี หรือพระกีสาโคตมีเถรี ความว่า เดิมกีสาโคตมี เกิดในสกุลคนเข็ญใจ ในกรุงสาวัตถี จากตระกูลคน
ยากจน และนางให้กำเนิดบุตรแต่บุตรนั้นก็ได้ตายจากไป เมื่ออายุเพียง 3 ขวบ การตายของบุตรจึงทำ ให้นาง
ตกอยู่ในความทุกข์อย่างหนัก ถึงขนาดอุ้มศพลูกไปทุกหนทุกแห่ง จนกระท่ังมาพบพระพุทธเจ้าขณะประทับอยู่ 
ณ วัดเชตวัน เมืองสาวัตถีพระพุทธองค์ทรงแนะอุบายคลายความทุกข์โดยการให้นางไปเสาะหาเมล็ดพันธุ์
ผักกาดจากบ้านที่ไม่เคยมีคนตาย ปรากฏว่านางต้องผิดหวังเพราะทุกบ้านนั้นก็ล้วนแต่มีคนตายทั้งสิ้น ในที่สุด
นางจึงได้ข้อสรุปว่า ความตายเป็นเรื่องธรรมดาของคนหรือสิ่งมีชีวิต ไม่มีใครเกิดมาแล้วไม่ตาย การตายของ
บุตรตนจึงเป็นเรื่องธรรมดาเรื่องหนึ่งของชีวิต ครั้นคิดได้แล้วนางจึงสำเร็จเป็นพระโสดาบันบุคคลทั้งที่ยังไม่ได้
บวช (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539, เล่ม 33 ข้อ 55) 

4.2 ทรงให้พิจารณาความเศร้าหมองของผ้าเปรียบดังขันธ์ 5 ที่ย่อมเสื่อมสภาพไป พระจูฬปันถก
เถระ เป็นน้องชายของพระมหาปันถก ท่านบวชตามการสนับสนุนของพ่ีชาย เมื่อแรกบวชท่านเป็นคนมีปัญญา
ทึบมาก ไม่สามารถท่องมนต์หรือเข้าใจอะไรได้เลย จึงทำให้ท่านถูกพระพี่ชายของท่านขับไล่ออกจ ากสำนัก 
เมื่อพระพุทธเจ้าทราบความจึงได้ให้ประทานผ้าเช็ดพระบาทสีขาวบริสุทธิ ์ให้ท่านไปลูบ จนในที่สุดท่าน
พิจารณาเห็นว่าผ้าขาวเมื่อถูกลูบมีสีคล้ำลง จึงนำมาเปรียบกับชีวิตของคนเราที่ไม่มีความยั่งยืน ดังปรากฏใน



วารสาร มมร ล้านนาวิชาการ ปีที่ 14 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2568) 49 
  

 

    

Academic Journal of MBU Lanna Vol. 14 No. 1 (January - June 2025)     

    

 

พระไตรปิฎกท่ียกมาเป็นตัวอย่าง ดังนี้พระศาสดาทรงทราบว่า จึงทรงดำริว่า จูฬปันถกจักตรัสรู้ด้วยอุบายที่เรา
สร้างขึ้นมา ดังนี้แล้วจึงแสดงพระองค์ในที่ไม่ไกลจูฬปันถกนั้นแล้ว ตรัสถามว่า ปันถกเป็นอะไร เธอจึงร้องไห้ 
จูฬปันถกกราบทูลว่า พระพ่ีชายขับไล่ข้าพระองค์พระเจ้าข้า พระศาสดาตรัสว่า ปันถกเอ๋ย อย่าคิดอะไรไปเลย, 
เธอบวชแล้วในศาสนาของเรา เธอจงมาเถิด จงรับเอาสิ่งนี้แล้วจงทำบริกรรมในใจว่า รโชหรณํ รโชหรณํ ดังนี้ 
เมื่อเธอบริกรรมลูบท่อนผ้านั้นอยู่ ความเศร้าหมองก็เกิดขึ้น เมื่อลูบไปอีก ท่อนผ้านั้นก็กลายเป็นเช่นกับผ้าเช็ด
หม้อข้าว เพราะเธอมีญาณแก่รอบแล้ว เธอจึงคิดอย่างนี้ว่า ท่อนผ้านี้แต่เดิมเป็นของสะอาด กลายเป็นอย่างอ่ืน 
เศร้าหมองไป เพราะอาศัยอุปาทินนกสรีระนี้ เพราะฉะนั้น ท่อนผ้านี้เป็นอนิจจังแม้ฉันใด ถึงจิตก็เป็นอนิจจังฉัน
นั้น ดังนี้แล้วจึงเริ่มตั้งความสิ้นไปเสื่อมไป ทำฌานให้เกิดข้ึน ในเพราะนิมิตนั้นนั่นแล เริ่มตั้งวิปัสสนา อันมีฌาน
เป็นบาทแล้ว บรรลุพระอรหันต์พร้อมด้วยปฏิสัมภิทาทั้งหลาย (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539, เล่ม 26 ข้อ 373) 

หลักธรรมที่ใช้เป็นอุบายวิธีการในการคลายอุปาทานมีวิธีการพ้ืนฐานทางความคิดเป็นอุบายในการ
จัดการกับปัญหาต่าง ๆ ที่เข้ามาในชีวิต บุคคลสามารถใช้หลักธรรมนี้ด้วยตนเองตามสถานการณ์ต่าง ๆ ตาม
สถานการณ์ที่เกิดขึ้นในการดำเนินชีวิต มีประสิทธิผลจึงเป็นประโยชน์แก่ผู้ใช้โดยตรง หลักธรรมที่นำมาแสดงมี
ประสิทธิภาพคือความแม่นยำต่อปัญหา มีผลเสมอกับผู้ปฏิบัติทุกคนไม่มีความแตกต่าง เป็นผลพิสูจน์ได้ มีความ
ทันสมัยตลอดเวลา ดังนั้นคำว่าอุบายคือหลักธรรม หรือการเลือกวิธีที่นำมาใช้เพื่อในการดำเนินชีวิต เมื่อสังคม
เปลี่ยนไปวิถีชีวิตของปัจจุบันมักยอมรับการมีอยู่ของอุปาทานนี้ เพื่อเป็นสิ่งกระตุ้นให้สังคมขับเคลื่อนไปได้ เช่น
การมีอุปาทานทางความคิดเรื่องชาตินิยมความเป็นชาติ ในยามสงครามการเน้นความเป็นชาติจึงเป็นวิธีที่ถูก
นำมากระตุ้นความรู้สึก แต่ถ้าการปลุกเร้าอุปาทานเช่นนี้ย่อมทำให้เกิดความรุนแรง ความสูญเสียในวงกว้าง การ
กระตุ้นอุปาทานเพื่อให้เกิดการบริโภคสินค้า การเน้นค่านิยมที่หรูหรา ฟุ่มเฟือยเพื่อให้บรรลุความต้องการของ
ตน ในทางเศรษฐกิจและการตลาดแล้วย่อมรับการอุบายการกระตุ้นอุปาทาน ความต้องการบริโภคใช้สอยเป็น
ความสำเร็จการพัฒนาทางเศรษฐกิจของประเทศ การมีความคิดและอุดมการณ์ทางการเมืองแม้เป็นสิ่งที่คนใน
สังคมทั่วไปสมมุติยอมรับกัน ถ้าไม่มองวิเคราะห์อย่างแยบคายก็กลายเป็นการแบ่งแยกทางสังคมได้ 

5. หลักอุบายเพื่อคลายอุปาทานในชีวิตประจำวัน 
5.1 การใช้หลักโยนิโสมนสิการแยกแยะความบริสุทธ์ระงับความอาฆาต ความอาฆาตเป็นความ

รุนแรงที่ส่งผลเสียต่อสุขภาพของตนเอง บั่นทอนมิตรภาพและทำให้เกิดความรุนแรง เมื่อเราไม่สามารถควบคุม
อารมณ์โกรธหรือความอาฆาตได้อย่างเหมาะสม เช่น แสดงอารมณ์โมโหร้ายใส่ผู ้อื ่น ทำให้เกิดปัญหา ใน
ความสัมพันธ์กับผู้อื่น อุบายที่ใช้ระงับความอาฆาตท่ีปรากฏในพระไตรปิฎก เช่น  

1) ภิกษุพึงกำจัดอาฆาตในบุคคลผู้มีความประพฤติทางกายไม่บริสุทธิ์ แต่มีความประพฤติทาง
วาจาบริสุทธิ์  

2) ภิกษุพึงกำจัดอาฆาตในบุคคลผู้มีความประพฤติทางวาจาไม่บริสุทธิ์  แต่มีความประพฤติ
ทางกายบริสุทธิ์  

3) ภิกษุพึงกำจัดอาฆาตในบุคคลผู้มีความประพฤติทางกายไม่บริสุทธิ์  มีความประพฤติทาง
วาจาไม่บริสุทธิ์ แต่ได้ช่องแห่งใจ ได้ความเลื่อมใสทางใจตามกาลอันควร  

4) ภิกษุพึงกำจัดอาฆาตในบุคคลผู้มีความประพฤติทางกายไม่บริสุทธิ์ มีความประพฤติทาง
วาจาไม่บริสุทธิ์ และไม่ได้ช่องแห่งใจ ไม่ได้ความเลื่อมใสทางใจตามกาลอันควร (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับ
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539, เล่ม 22 ข้อ 162) 

5.2 อุบายวิธ ีการพิจารณาความไม่เที ่ยงคลายเวทนาในยามเจ็บป่วย ชีว ิตของคนเรานั้น 
ประกอบด้วย กาย และ ใจ มีสองส่วนมีความสัมพันธ์กันกล่าวคือ เมื่อได้รับความผิดปกติก็ส่งผลกระทบต่อกัน



วารสาร มมร ล้านนาวิชาการ ปีที่ 14 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2568) 50 
  

 

    

Academic Journal of MBU Lanna Vol. 14 No. 1 (January - June 2025)     

    

 

ด้วย ร่างกายและจิตใจนี้จะต้องให้อยู่ในสภาพที่ดีเป็นปกติในทางศาสตร์สุขภาพเรียกว่าสุขภาวะ จึงหมายถึง
การมีชีวิตด้วยความสุขทั้งร่างกายภายนอกและจิตใจภายใน ดำเนินชีวิตไปโดยราบรื่นแต่ในความเป็นจริงนั้น 
จะให้มีสุขภาพที่แข็งแรงเป็นไปตามที่ปรารถนาทุกอย่างเป็นไปไม่ได้  ในบางครั้งก็มีความเจ็บไข้ได้ป่วยได้รับ
ทุกขเวทนา หลักธรรมในพุทธศาสนามีเอกลักษณ์เฉพาะ คือต่างจากศาสนาอื่น ๆ คือได้กล่าวถึงการระงับ
เวทนาว่าเป็นสิ่งไม่เที่ยง ย่อมแปรเปลี่ยนไป คือแม้ป่วยได้ ก็หายเป็นปกติได้ ดังนี้ อริยสาวกผู้ได้สดับเห็นอยู่
อย่างนี้ รู้ชัดว่า ไม่มีกิจอื่นเพื่อความเป็นอย่างนี้อีกต่อไป “ถ้าอริยสาวกนั้นเสวยสุขเวทนา ก็รู้ชัดว่า สุขเวทนา
นั้นไม่เที่ยง รู้ชัดว่าไม่น่าหมกมุ่น รู้ชัดว่าไม่น่าเพลิดเพลิน ถ้าเธอเสวยทุกขเวทนา ก็รู้ชัดว่าทุกขเวทนานั้นไม่
เที่ยง รู้ชัดว่า ไม่น่าหมกมุ่น รู้ชัดว่า ไม่น่าเพลิดเพลิน ถ้าเธอเสวยอทุกขมสุขเวทนา ก็รู้ชัดว่า อทุกขมสุขเวทนา
นั้นไม่เที่ยงรู้ชัดว่าไม่น่าเพลิดเพลิน”…. (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539,  
เล่ม 17 ข้อ 88) 

5.3 อุบายวิธีการพิจารณา กาย จิต ธรรม คลายความเครียดในชีวิตประจำวัน ความบีบคั้น กดดัน
ต่าง ๆ ที่เกิดในชีวิตประจำวันล้วนส่งผลกระทบต่อร่างกายและจิตใจ ทำให้เกิดภาวะที่เรียกว่าความเครียด ซึ่ง
ความเครียดเกิดขึ้นได้กับทุกเพศทุกวัย ความเครียด ถือได้ว่าเป็นภาวะที่ต้องให้ความใส่ใจ  เพราะแม้ไม่ได้เห็น
ได้ชัดเจนเหมือนอาการบาดเจ็บภายนอกร่างกาย ผลกระทบที่เกิดจากความเครียดยังส่งผลให้เกิดอาการ
เจ็บป่วยด้านร่างกายต่าง ๆ เช่น ปวดกล้ามเนื้อ ความดันโลหิตสูง ภูมิต้านทานของร่างกายลดลง การใช้อุบาย
ในการลดความเครียด ด้วยการเจริญสติ ปรากฏในพระไตรปิฎกดังนี้ พระผู้มีพระภาคได้ตรัสพระพุทธภาษตินี้
ว่า “ดูกรภิกษุทั้งหลาย หนทางนี้เป็นที่ไปอันเอก เพื่อความบริสุทธิ์ของเหล่าสัตว์ เพื่อล่วงความโศกและ
ปริเทวะ เพื่อความดับสูญแห่งทุกข์และโทมนัส เพื่อบรรลุธรรมที่ถูกต้อง เพื่อทำพระนิพพานให้แจ้ง  หนทางนี้ 
คือ สติปัฏฐาน 4 ประการ 4 ประการเป็นไฉน? ดูกรภิกษุท้ังหลาย ภิกษุในพระธรรมวินัยนี้ พิจารณาเห็นกายใน
กายอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกเสียได้ 1 พิจารณาเห็นเวทนาใน
เวทนาอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกเสียได้ 1 พิจารณาเห็นจิตในจิตอยู่ 
มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกเสียได้  1 พิจารณาเห็นธรรมในธรรมอยู่  
มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกเสียได้ 1 (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539, เล่ม 12 ข้อ 105) 
 
อภิปรายผลการวิจัย 

พุทธศาสนาจำแนก อุปาทาน ความถือมั่น เกิดข้ึนในมนุษย์ เป็น 4 อย่าง คือ 1) กามุปาทาน คือความ
ยึดในกาม 2) ทิฏฐุปาทาน ความยึดติดในความคิดเห็นของตนเอง 3) สีลัพพตุปาทาน ความยึดมั่นใน หลักความ
ประพฤติ ข้อปฏิบัติ แบบแผน ระเบียบ วิธี ขนบธรรมเนียมประเพณี ลัทธิพิธีต่าง ๆ ถือว่าจะต้องเป็นอย่างนั้น 
ๆ โดยสักว่ากระทำสืบ ๆ กันมา หรือปฏิบัติตาม ๆ กันไปอย่างงมงาย หรือโดยนิยมว่าขลัง ว่าศักดิ์สิทธิ์ มิได้
เป็นไปด้วยความรู้ความเข้าใจตามหลักความสัมพันธ์แห่งเหตุและผล 4) อัตตวาทุปาทาน ความยึดมั่นในวาทะ
ว่าตัวตน คือ ความถือหรือสำคัญหมายอยู่ภายในว่า มีตัวตน และภาพสะท้อนของอุปาทาน มีลักษณะที่
เหมือนกันในมนุษย์ทุกสมัย ต่างกันแค่ยุคหนึ่งคนแสวงหาที่พึ่งทางใจ การแสดงออกจึงอยู่ที่การแสวงหาความ
เชื่อ ลัทธิ นิกาย ในสังคมปัจจุบัน ก็สะท้อนเป็นค่านิยมการบริโภค การมีบ้าน มีรถยนต์ ส่ วนอุปทานในระดับ
บุคคลมีความเหมือนกันในมนุษย์ทุกยุคสมัย ความเครียด ความผิดหวัง ความโกรธ สะท้อนออกมาเป็นปัญหา 

 อุบายที่ศึกษานี้คือ วิธีการใช้หลักธรรมในสถานการณ์ต่าง ๆ คือเมื่อมีปัญหาเกิดขึ้นจะใช้หลักธรรมใน 
หัวข้อใดการจัดการกับปัญหานั้น ซึ่งเป็นการแก้ไขที่ตรงต่อปัญหา โดยมิได้ศึกษาอุบายตามความหมายที่สังคม
ส่วนใหญ่เข้าใจ เช่น การใช้วิธีการพลิกแพลง การใช้เล่ห์กล เช่น การใช้อุบายเข้าไปสร้างความสนิทสนมเพ่ือ



วารสาร มมร ล้านนาวิชาการ ปีที่ 14 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2568) 51 
  

 

    

Academic Journal of MBU Lanna Vol. 14 No. 1 (January - June 2025)     

    

 

หวังผลอย่างหนึ่ง หลักธรรมที่นำมาเป็นอุบายในการคลายอุปาทานทุกหมวดในชีวิตประจำวัน หลักธรรมมี
ความเชื่อมโยงกัน เช่น เมื่อการนำอุบายระงับความเจ็บปวดมาใช้ก็จะเชื่อมโยงกับหลักเจริญสติ หรือหลักโยนิ
มสิการด้วย หรือเมื่อนำหลักอุบายระงับความอาฆาตมาใช้ ก็เกี่ยวกับหลักการพิจารณาหัวข้อในพระสูตรด้วย 
หรือเกี่ยวข้องกับหลักไตรลักษณ์ด้วย เพราะหลักธรรมในพุทธศาสนามีความสมบูรณ์ คือเป็นกุศลธรรมฝ่ายดี
ทั้งหมด หัวข้อธรรมส่งผลกระทบต่อการดำเนินงานของผู้ปฏิบัติโดยตรง คือมีผลทันทีเม่ือปฏิบัติ  

การนำหลักธรรมมาไปใช้อธิบายปรากฏการณ์ทางสังคมนั้น เช่น การนับถือลัทธิเหนือธรรมชาติ การ
นิยมคลั่งไคล้ความหรูหรา เป็นผลสะท้อนความอ่อนแอของสังคม เพราะอุปาทานเป็นธรรมชาติที่อยู่ในตัว
มนุษย์ และสะท้อนออกมาเป็นทางสังคม การนำหลักธรรมมาวางแผนแก้ไขปัญหา เช่น หลักอริยสัจ หรือหลัก
โยนิโสมนสิการ มาใช้ย่อมเกิดข้ึนกับตัวของบุคคลเอง เมื่อเกิดผลสำเร็จก็ย่อมส่งสะท้อนต่อสังคมโดยรวม 

 
องค์ความรู้ใหม่ท่ีได้จากการวิจัย 

แผนภูมิอธิบายการศึกษาเรื่อง อุบายวิธีการคลายอุปาทานตามแนวพุทธศาสนา ดังนี้ 
 

 
แผนภูมิที่ 1 องค์ความรู้ใหม่ที่ได้จากการวิจัย 

 

อธิบายความสัมพันธ์การเกิดอุปาทานด้วยตัวอักษรตามกระบวนการแก้ปัญหาดังนี้  A. คืออุปาทานที่
เกิดในชีวิตของบุคคล B. เหตุของการเกิดอุปาทานหรือเหตุเกิดทุกข์ C. สภาพหมดปัญหา คือสิ่งที่บุคคลสมารถ
บรรลุถึง D. คือวิธีการ อุบาย หนทาง เพ่ือจัดการกับสภาพปัญหา 

1. การใช้หลักธรรมเป็นอุบายเพื่อจัดการกับปัญหาความเครียด สภาพของปัญหา เพราะความคิด
ล่วงหน้าเป็นเหตุ ผลคือความเครียด A = ปัญหาความเครียด B = กับการคิดไปล่วงหน้า C = ความเครียด
ลดลง D = การเจริญสติ การพิจารณาหลักไตรลักษณ์ อธิบายว่า เป็นการพิจารณาไปท่ีความเครียดโดยตรงโดย
ใช้อุบายคือหลักการเจริญสติ การพิจารณาหลักไตรลักษณ์ 

2. การใช้อุบายพิจารณาความเศร้าหมองของผ้าแล้วเห็นสภาวธรรม สภาพของปัญหา มีความผิดหวัง
เพราะปฏิบัติธรรมไม่ก้าวหน้า A = ความผิดหวังการปฏิธรรมไม่ก้าวหน้า B = ขาดอุบายที่แยบคาย C = ความ
หน้าในการปฏิบัติธรรม D = อุบายการใช้ผ้าพิจารณาโดยแยบคาย เป็นการใช้หลักธรรมเป็นอุบายโดยอ้อม
พิจารณาผ้าทดแทนร่างกายว่าต้องเศร้าหมองคล้ายกับผ้า 

A. สภาพความเครียด ความเสีย
ทรัพย์สิน การสูญเสียคนรัก การ
พรัดพราก การมีโรคภัยเบียดเบียน การ
ไม่สมปราถนา การประสบสิ่งไม่เป็นที่รัก

B. 1) กามุปาทาน ยึดถือ รูป รส กลิ่น เสียง สัมผัส 
2) ทิฏฐุปาทาน ความยึดถือในทิฎฐิคือความเห็น  
3) สีลัพพตุปาทาน ยึดถือข้อปฏิบัติ กฏระเบียบ  
4) อัตตวาทุปาทาน ความยึดถือสําคัญมั่นหมายว่า 
น่ันน่ีเป็นตน เช่น การมองเห็นขันธ์เป็นอัตตาตัวตน 

C. สภาพที่เป็นตามความจริง ความสงบ
ระงับปราศจากปัญหา ความเรียบร้อย
สมบูรณ์ตามสภาวะที่เป็นจริง สภาวะที่
เข้าใจตามเป็นจริง ไม่ดิ้นรนฝืนทน

D. การพิจารณาด้วยหลักไตรลักษณ์ 
การคิดแบบโยนิโสมนสิการ
การแยกแยะตามหลักอริยสัจ
การดําเนินชีวิตตามหลักอริยมรรค

อุปาทาน



วารสาร มมร ล้านนาวิชาการ ปีที่ 14 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2568) 52 
  

 

    

Academic Journal of MBU Lanna Vol. 14 No. 1 (January - June 2025)     

    

 

3. อุบายการมองหาข้อดีของคนเพ่ือระงับความอาฆาต A = ความทุกข์เพราะคิดอาฆาต B = ขาดการ
คิดแยกแยะ C = ความปราศจากเวรภัยไม่คิดอาฆาต D = อุบายแยกแยะโดยแยบคาย อธิบายว่า เมื่อคิดโดย
แยบคายว่าเมื่อคนนี้การกระทำไม่ดี แต่คำพูดก็ยังมีความดี หรือแม้พูดไม่ดี แต่ความคิดอาจจะดี เป็นการใช้
หลักธรรมเป็นอุบายโดยตรงพิจารณาบุคคล 

4. อุบายการหาเมล็ดงาของบ้านที่ไม่มีคนตาย A = ความทุกข์ใจเพราะสูญเสียคนรัก B = ขาดการคิด
แบบไตรลักษณ์ C = เข้าใจสภาพตามกฎไตรลักษณ์ D = อุบายหาเมล็ดงาบ้านที่ไม่มีคนตาย อธิบายว่า เป็น
การใช้หลักธรรมเป็นอุบายโดยอ้อมพิจารณากฎไตรลักษณ์เหมือนเมล็ดงาในบ้านที่คนไม่ตายไม่มี 
 
ข้อเสนอแนะ 

1. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
การศึกษาเกี่ยวกับอุปาทานในชีวิตของมนุษย์เป็นความสำคัญที่จะต้องทำความเข้าใจอย่างยิ่ง เพราะ

ความสุข ความทุกข์ใด ๆ ที่เกิดจากชีวิตของบุคคลอันเกี่ยวด้วยความยึดมั่นถือมั่นในความเป็นตัวตน บุคคลนั้น
เป็นปัญหาใหญ่ของมนุษย์ทุกยุคสมัย เพราะความยึดถือเป็นที่ตั้งแห่งทิฏฐิและอุปาทานมักจะแผ่ขยายจาก
ความยึดมั่นในความเป็นตัวตน ของตน ลุกลามเป็นความยึดถือด้านทิฏฐิความเชื่อ ทำให้เกิดการแบ่งแยก
แตกต่าง นับเป็นความรุนแรงที่โลกต้องเผชิญในทุกวันนี้ ข้อเสนอแนะทางนโยบายมีดังนี้ 

1.1 ควรมีการศึกษาเรื่องวิเคราะห์อุปาทานจากเนื้อหาในพระไตรปิฎก ว่ามีความเหมือนหรือ
แตกต่างกันอย่างไร เพ่ือการอธิบายหลักอุปาทาน ที่กว้างขวางเพ่ือประโยชน์การศึกษาในเชิงคุณภาพต่อไป  

1.2 ควรมีการศึกษาเชิงทดลองและคุณภาพควบคู่กัน เช่น การศึกษาอุปาทานและอุปาทานขันธ์ 
5 ที่เกิดจริงในชีวิตประจำวันและผลกระทบจากการมีความถือมั่นในอุปาทานนั้น 

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
จากการศึกษาอุบายการคลายอุปาทานตามหลักพระพุทธศาสนาผู้ศึกษายังขาดความรู้ประสบการณ์ 

จึงอาจจะทำให้การศึกษาในบางหัวข้อยังไม่มีสาระสำคัญครอบคลุมเท่าที่ควร โดยเฉพาะอย่างยิ่งการศึกษา
อุปาทานขันธ์ในระดับการมองเห็นจริงในกระบวนการของวิปัสสนา ดังนั้นผู้วิจัยขอเสนอแนะหั วข้อการ
ศึกษาวิจัยครั้งต่อไปเพื่อให้เกิดความสมบูรณ์เพื่อความรู้ ความเข้าใจในการศึกษาหลักธรรมทางพุทธศาสนา
ต่อไป ดังนี้ 

2.1 ควรศึกษาหลักการที่มาของการเกิดอุปาทานตามกฎแห่งปฏิจสมุปบาท  
2.2 ควรศึกษาโทษของอุปาทานในกระบวนการวิปัสสนา 

 
เอกสารอ้างอิง 
พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2552). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม (พิมพ์ครั้งที่ 17).

สำนักพิมพ์จันทร์เพ็ญ. 
พระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2556). โยนิโสมนสิการ-วิธีคิดตามหลักพุทธธรรม (พิมพ์ครั้งที่ 24). วัด

ญาณเวศกวัน. 
พระพุทธโฆสเถระ รจนา. (2554). คัมภีร์วิสุทธิมรรค. ธนาเพรส. 
พุทธทาสภิกขุ. (2546). ปฏิจจสมุปบาท จากพระโอษฐ์ (พิมพ์ครั้งที่ 6). ธรรมสภา 
พุทธทาสภิกขุ. (2552). พุทธวจน 2: อริยสัจจากพระโอษฐ์ ภาคต้น (พิมพ์ครั้งที่ 2). มูลนิธิพุทธโฆษณ์. 
มหามงกุฏราชวิทยาลัย. (2535). คัมภีร์อรรถกถาพระไตรปิฎก. โรงพิมพ์มหามงกุฏราชวิทยาลัย. 


