
 
 

การสื่อสารความเชื่อจากสัญญะในพิธีกรรมของศิลปินพื้นบ้าน 
ละครเท่งตุ๊กจังหวัดจันทบุรี 

The Belief Communication through Signs in Ritualistic Ceremony of 
‘Lakhorn Teng-Took’ Folk Performers, Chanthaburi Province 

 
สมพงษ์ เส้งมณีย์1 รัจน์ชีวาต์ แซ่ตั๋น2 สริยาภา คันธวัลย์3  

บวรสรรค์ เจี่ยด ารง4 และ จ าเริญ คังคะศรี5 
Sompong Sengmanee1 Raajshivar Saetan2 Sariyapa Kantawan3                        

Bavornsan Chiadamrong4 and Chamroen Kangkasri5 
 

บทคัดย่อ 
               การวิจัยครั้งนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ (1) ศึกษาความเช่ือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ในพิธีกรรมของศิลปินพื้นบ้านละครเท่ง
ตุ๊กจังหวัดจันทบุรี และ (2) วิเคราะห์การสื่อสารความเช่ือจากสัญญะในพิธีกรรมของศิลปินพื้นบ้านละครเท่งตุ๊ก เป็น
งานวิจัยชาติพันธ์ุวรรณนาโดยเก็บข้อมูลกับศิลปินคณะละครเท่งตุ๊กจังหวัดจันทบุรี จ านวน 30 คน ด้วยเทคนิคการวิจัย
แบบฝังตัว สังเกตแบบมีส่วนร่วม และสัมภาษณ์เชิงลึก การวิเคราะห์เอกสาร ผลการวิจัยพบว่า (1) ความเช่ือสิ่งศักดิ์สิทธิ์
ในพิธีกรรมของศิลปินละครเท่งตุ๊ก คือ พระฤๅษีนารท หรือพระภรตมุนี (พ่อแก่) และครูละครเท่งตุ๊กผู้ล่วงลับ บางคณะ
ละครเช่ือครูหมอโนรา โดยการตอบสนองความเช่ือผ่านพิธีกรรมไหว้ครูละครเท่งตุ๊กทุกปี ซึ่งเป็นพิธีกรรมศักดิ์สิทธิ์ที่
ผสมผสานความเชื่อระหว่างศาสนาพุทธ ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู และวิญญาณอันศักดิ์สิทธ์ิ และ (2) การสื่อสารความเช่ือ
ของศิลปินเท่งตุ๊ก (2.1) สามารถวิเคราะห์ได้ตามองค์ประกอบการสื่อสาร ได้แก่ ผู้ส่งสาร เนื้อหาสาระ ช่องทางการ
สื่อสาร ผู้รับสาร และผลกระทบจาการสื่อสาร ความเชื่อ โดยเกิดการสื่อสารความเชื่อ 2 ระดับ คือ การสื่อสารความเช่ือ
ภายในบุคคล  และการสื่อสารระหว่างบุคคลภายในกลุ่มศิลปินเท่งตุ๊ก (2.2) สัญญะในพิธีกรรมการไหว้ครูของละคร   
เท่งตุ๊ก พบว่า (2.2.1) สัญญะสิ่งศักดิ์สิทธ์ิ สะท้อนความเช่ือเรื่องครู หมายถึง การแสดงความเคารพสิ่งศักดิ์สิทธิ์ในฐานะ 
“ครู” ผู้ถ่ายทอดศิลปะการแสดงละครเท่งตุ๊ก พิธีกรรมการไหว้ครูจึงเป็นสัญญะที่แสดงถึงการตอบแทนครูด้วยความ
กตัญญูกตเวทิตา การส านึกในหน้าที่ของศิษย์ การสร้างความสามัคคี การให้อภัย และการอุทิศส่วนกุศลให้ครู ( 2.2.2) 

                                                           
1   สาขาวิชานิเทศศาสตร์ (สื่อสารมวลชน) คณะนิเทศศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัร าไพพรรณี 
Communication Arts (Mass Communication), Rambhai Barni Rajabhat University. E-mail: sompong.s@rbru.ac.th 
2   โรงเรียนภาษาราฟเฟิลส์ ไทยแลนด ์เอคซะเลนซ์  
Raffles Thailand Excellence Language School E-mail: rajashivar@rafflestrainers.co.th   
3สาขาวิชานิเทศศาสตร์ (นิเทศศาสตร์สองภาษา) คณะนิเทศศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัร าไพพรรณี  
Communication Arts (Bilingual), Faculty of Communication Arts, Rambhai Barni Rajabhat University. 
E-mail: sariyapa.k@rbru.ac.th   
4สาขาวิชานิเทศศาสตร์ (การจัดการการสื่อสาร) คณะนิเทศศาสตร์ มหาวิทยาลยัราชภฏัร าไพพรรณี 
Communication Arts (Communication Management), Faculty of Communication Arts, Rambhai Barni Rajabhat 
University. E-mail : bavornson.c@rbru.ac.th  
5สาขาวิชานิเทศศาสตร์ (การจัดการการสื่อสาร) คณะนิเทศศาสตร์ มหาวิทยาลยัราชภฏัร าไพพรรณี 
Communication Arts (Communication Management), Faculty of Communication Arts, Rambhai Barni Rajabhat 
University. E-mail : chamroen.k@rbru.ac.th 
 

ARU Research Journal, Vol.8, No.2, May - August 2021    วารสารวิจยัราชภัฏกรุงเก่า ปีที ่8 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2564 

 



64                                                                            วารสารวจิัยราชภัฏกรุงเก่า ปีที่ 8 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2564 
 

สัญญะเครื่องสักการะสังเวยบูชาสิ่งศักดิ์สิทธ์ิ ประกอบด้วยอาหารคาว-หวาน พืช-ผลไม้ หมายถึง การจัดเลี้ยงแสดงความ
ขอบคุณส านึกในคุณของสิ่งศักดิ์สิทธ์ิผู้เป็น “ครู” ของละครเท่งตุ๊ก โดยหวังว่าจะได้รับความสุข และความอุดมสมบูรณ์     
 
ค าส าคัญ: การสื่อสารสัญญะ ความเชื่อและพิธีกรรม ละครเท่งตุ๊ก 
 

Abstract 
               This research aimed to 1) study on beliefs in ritualistic ceremony of folk performers of 
‘Lakhorn Teng-Took’, Chanthaburi province, and 2) analyze belief communication with regard to the 
significant signs which were used throughout the ceremony of ‘Lakhorn Teng-Took’ folk performers. 
In this ethnographic research, the documentary research and the data were collected from 30 
Lakhorn Teng-Took folk performers in Chanthaburi province. The methods of field research 
technique, participatory observation, and in-depth interviews were employed. The research findings 
revealed that: (1) The sacred beliefs of the most Lakhorn Teng-Took folk performers were ‘Narata 
Muni’ or ‘Bharata Muni’ (Por-kea), the Holy Hermit Guru, and the spirits of drama-music masters. 
Some Lakhorn Teng-Took troupe believed in Nora Guru responding throughout the ‘Wai-Khru’ 
ceremony in anniversary, which the sacred ceremony hybridized between the belief of Buddhism, 
Brahma-Hindu, and sacred spirits; and (2) The analysis of the belief communication on Lakhorn Teng-
Took folk performers was comprised of two distinct sections: (2.1) the communicative elements were 
senders, message, channel, receivers, and effect of belief communication. The belief communication 
occurred in two levels, namely the intrapersonal communication level, and interpersonal 
communication inside Lakhorn Teng-Took folk performers. (2.2) Signs in the ‘Wai-Khru’ ceremony was 
found that (2.2.1) Sign of sacred Guru was the reflection of the respectfulness of sacred spirits as 
‘Guru’, who was the Lakhorn Teng-Took folk performing arts. The ‘Wai-Khru’ ceremony was symbol 
to demonstrate gratitude for benefits and compensation for venerable person, conscious of student 
role being, harmonious building, forgiveness, and charitable dedication to Teng-Took spirit master 
Guru. (2.2.2) Sign of ‘Krueng Sangwey’, offering of savory – dessert, plants, fruits or flowers was 
symbol to pay homage to thankful party, which showed the conscious of sacred master spirits as 
guru of Lakhorn Teng-Took within prosperity and wealth of savory – dessert, plants, fruits or flowers, 
and auspicious things. The participants in ‘Wai-Khru’ ceremony hope that the happiness and wealth 
come true.     
 
Keywords: Semiotic communication, Belief and ritualistic ceremony, Lakhorn Teng-Took, Folk  
                Performers 
 
วันที่รับบทความ: 01 ตุลาคม 2563 
วันที่แก้ไขบทความ: 05 มกราคม 2564 
วันที่ตอบรับตีพิมพบ์ทความ: 15 มกราคม 2564 
 
 
 
 
 



ARU Research Journal, Vol.8, No.2, May - August 2021                                                                                        65 
 

1. บทน า 
     1.1 ความเป็นมาและความส าคัญของงานวิจัย 
      วัฒนธรรม คือ แบบแผนพฤติกรรมวิถีชีวิตของมนุษย์เพื่อการด ารงอยู่ร่วมกันในสังคมนั้น ๆ ซึ่งวัฒนธรรมย่อม
ตอบสนองความต้องการของมนุษย์ทั้งทางชีววิทยา (Biological needs) ความต้องการทางสังคม (Social needs) และ
ความต้องการทางจิตใจ (Psychological needs) โดยมีความจ าเป็นพื้นฐาน 9 ด้าน เพื่อตอบสนองการแก้ปัญหาตาม
ความต้องการ และการด ารงชีวิตอย่างเป็นระบบ รวมเรียกว่า “หัวใจของวัฒนธรรม” ได้แก่ ระบบเครือญาติ ระบบ
เศรษฐกิจ ระบบการเมืองการปกครอง ระบบการขัดเกลาทางสังคม ระบบศาสนา และความเช่ือ ระบบสาธารณสุข 
ระบบการสื่อสาร ศิลปะ และนันทนาการ (งามพิศ สัตย์สงวน, 2558) ดังนั้น ระบบความเช่ือ และการสื่อสาร จึงเป็น
องค์ประกอบส าคัญของความจ าเป็นพื้นฐานที่น ามาขยายองค์ความรู้ของการวิจัยภายใต้แนวคิดการสื่อสารความเช่ือ 
สอดคล้องกับชิงชัย วิชิตกุล (2550) เสนอว่า ส่วนใหญ่แล้วค าจ ากัดความของวัฒนธรรมมักจะเน้นถึงระบบความเช่ือ 
(Belief system) และค่านิยมทางสังคม (Social value) เนื่องจาก วัฒนธรรมไม่เพียงแต่เป็นพฤติกรรมที่สังเกตได้ หาก
ยังคงไว้ซึ่งระบบความเชื่อ และค่านิยมทางสังคมที่อยู่เบื้องหลังพฤติกรรมของมนุษย์ที่ส่งผลต่อการจัดระเบียบแบบแผน
ในรูปแบบของกฎระเบียบ หรือมาตรฐานทางพฤติกรรมที่คนส่วนใหญ่ในสังคมให้การยอมรับ จึงสรุปเชิงเปรียบเทียบ
นิยามวัฒนธรรมจากนักมานุษยวิทยาทั่วโลกได้ดังนี้ คือ วัฒนธรรมเป็นความคิดร่วม (Share ideas) วัฒนธรรมเป็นสิ่งที่
มนุษย์เรียนรู้ (Culture is learned) วัฒนธรรมมีพื้นฐานมาจากการใช้สัญลักษณ์ (Symbol) วัฒนธรรมเป็นองค์รวมของ
ความรู้ และภูมิ-ปัญญา วัฒนธรรมคือกระบวนการที่มนุษย์ก าหนดนิยามความหมายให้กับชีวิต และสิ่งที่อยู่รอบตัว และ
สุดท้ายวัฒนธรรมไม่หยุดนิ่งหากแต่มีการเปลี่ยนแปลงปรับตัวอยู่ตลอดเวลา โดยมีสาเหตุมาจากการแพร่กระจายทาง
วัฒนธรรม (Diffusion) จากวัฒนธรรมอื่น หรือวัฒนธรรมกระแสหลัก (Dominant culture) งานวิจัยนี้เป็นการศึกษา
กลุ่มนักแสดงพื้นบ้านที่เรียกตนเองว่า “ละครเท่งตุ๊ก” จากงานวิจัยของประภาศรี ศรีประดิษฐ์ (2545) พบว่า ปี พ.ศ. 
2420 ครูขุนทอง ศิลปินละครชาตรีทางภาคใต้ของไทยถ่ายทอดการแสดงละครดังกล่าวให้นายทิม ภากกิจ ชาวบ้าน
อ าเภอแหลมสิงห์ และมีการฝึกหัดนักแสดงในกลุ่มเครือญาติ และกลุ่มลูกศิษย์ จนกระทั่งละครชาตรีได้รับความนิยม 
ประกอบกับความโดดเด่นของเสียงกลองตุ๊กชาวบ้านจึงเรียกกันติดปากว่า “ละครเท่งตุ๊ก”  จากอดีตถึงปัจจุบันละครเท่ง
ตุ๊กยังคงท าหน้าที่เป็นสื่อบันเทิง และสื่อเพื่อการแก้บนสิ่งศักดิ์สิทธ์ิ แม้ว่าความทันสมัยส่งผลกระทบต่อการเปลี่ยนแปลง
ทางสังคมวัฒนธรรม (Socio-cultural change) แต่ความเช่ือในกลุ่มศิลปินละครเท่งตุ๊กในจังหวัดจันทบุรียังคงไว้ซึ่ง
ค่านิยมในพิธีกรรม “การไหว้ครู” ประจ าปีตามที่กระท าต่อเนื่องสืบทอดกันมาเมื่อครั้งโบราณ ซึ่งพิธีกรรมดังกล่าวจะ
เกี่ยวข้องกับพระผู้เป็นเจ้า และอ านาจเหนือธรรมชาติ และพิธีกรรมการไหว้ครูสร้างขึ้นมาเพื่อเสริมสร้างความมั่นใจ 
ความอุดมสมบูรณ์ การได้รับผลกระทบด้านการประกอบอาชีพศิลปินอย่างมั่นคง และยั่งยืน  
     พิธีกรรมดังกล่าว คือ การสื่อสารความเชื่อในกลุ่มศิลปินเท่งตุ๊ก แม้ว่ารัจน์ชีวาต์ ตั๋นติกุลวรา (2561) ได้ท าการศึกษา
แล้ว แต่งานวิจัยครั้งนี้มุ่งเน้นที่พิธีกรรมในกลุ่มศิลปินเท่งตุ๊กเป็นส าคัญ โดยเฉพาะความเช่ือที่ศิลปินละครเท่งตุ๊กมีต่อสิ่ง
ศักดิ์สิทธิ์ และการประกอบสร้างสัญญะเหล่านั้นเพื่อสนองความเช่ือที่ตนมีต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์ส ะท้อนค่านิยมอะไรในการ
แสดง ในการกระท าทางพิธีกรรมเหล่านั้น ผู้วิจัยมองว่างานวิจัยครั้งนี้จึงเป็นการขยายความรู้ที่ผ่านการวิเคราะห์ตาม
กรอบทฤษฎีการสื่อสาร (Lasswell, H.D., 2006 อ้างใน Businesstopia, 2018) และการวิเคราะห์สัญญะ (Sign) 
(กาญจนา แก้วเทพ และคณะ, 2555) จากความเช่ือในพิธีกรรมไหว้ครูของศิลปินละคร เท่งตุ๊กเป็นอย่างไร เนื่อง
จากสัญญะเป็นเรื่องที่แทรกซึมอยู่ในชีวิตประจ าวัน และชีวิตทางสังคมของผู้คน ความหมายของสัญญะต่าง ๆ ภายใต้
แนวคิดที่ว่า “...หากความหมายใดถูกติดตั้งรหัส (Code) แล้วไม่ว่าจะเปิดรับด้วยปริมาณความถี่มากหรือน้อย ย่อม
ถอดรหัสความหมายออกมาได้เช่นนั้นทุกครั้ง” ดังนั้น ความเช่ือท่ีมีต่อสิ่งศักดิ์สิทธ์ิของศิลปินเท่งตุ๊ก การสื่อสารความเช่ือ 
และสัญญะที่ค้นพบจากพิธีกรรมไหว้ครูของศิลปินเท่งตุ๊กเป็น อย่างไร จะได้ท าการศึกษาตามวัตถุประสงค์การวิจัย 
     1.2 วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
  1.2.1 เพื่อศึกษาความเช่ือเบื้องหลังในพิธีกรรมของศิลปินพ้ืนบ้านละครเท่งตุ๊กจังหวัดจันทบุรี 
     1.2.2 เพื่อวิเคราะห์การสื่อสารความเชื่อจากสัญญะในพิธีกรรมของศิลปินพ้ืนบ้านละครเท่งตุ๊กจังหวัดจันทบุรี 



66                                                                            วารสารวจิัยราชภัฏกรุงเก่า ปีที่ 8 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2564 
 

     1.3 ขอบเขตการวิจัย 
 การสื่อสารความเชื่อจากสัญญะในพิธีกรรมของศิลปินพ้ืนบ้านละครเท่งตุ๊กจังหวัดจันทบุรี เป็นการศึกษาพิธีกรรมการ
ไหว้ครูของคณะละครชาตรีเท่งตุ๊ก โดยมีรูปแบบการวิจัยเชิงคุณภาพโดยการสังเกตแบบมีส่วนร่วม และสัมภาษณ์เชิงลึก 
เน้นมิติของผู้แสดง (Performers) ละครชาตรีเท่งตุ๊กจังหวัดจันบุรี  
     1.3.1 ขอบเขตด้านผู้ให้ข้อมูลส าคัญ (key informant) ท าการศึกษาผู้ให้ข้อมูลส าคัญจ านวน 3 คณะละครได้แก่ ส.
บัวน้อย มนัสไชยวัฒนา และจักรวาลมงคลศิลป์ นอกจากนี้ยังสัมภาษณ์ผู้รู้ทางด้านวัฒนธรรมท้องถิ่นประจ าอ าเภอแหลม
สิงห์ ผู้รู้ด้านการรับชมละครเท่งตุ๊ก รวมทั้งหมด 30 คน 
     1.3.2 ขอบเขตด้านเนื้อหา ศึกษาความเชื่อ วิเคราะห์การสื่อสารความเช่ือ และพิธีกรรมของศิลปินพื้นบ้านละครเท่ง
ตุ๊ก และวิเคราะห์สัญญะ และการสื่อความหมายโดยนัยทางด้านความเช่ือและพิธีกรรมของศิลปะการแสดงพ้ืนบ้านละคร
เท่งตุ๊ก 
     1.3.3 ขอบเขตด้านพื้นที่ เจาะจงศึกษาคณะละครเท่งตุ๊ก ในเขตบ้านบางกะไชย อ าเภอแหลมสิงห์ จังหวัดจันทบุรี 
เนื่องจากเป็นแหล่งอาศัยของคณะละครเท่งตุ๊กหลายคณะที่สืบทอดกันมากว่า 100 ปี 
     1.3.4 ขอบเขตด้านระยะเวลา ใช้เวลาด าเนินการวิจัย 1 ปี (พฤศจิกายน 2560-2561) 
 
2. วิธีด าเนินการวิจัย 
     ผู้วิจัยออกแบบงานวิจัยเชิงคุณภาพ ด้วยวิธีวิจัยชาติพันธุ์วรรณนา ( Ethnographic research) เป็นเทคนิค
การวิจัยที่แสดงถึงแบบแผนวิถีชีวิตพฤติกรรมด้านต่าง ๆ ด้านความเชื่อ และการสื่อสารของศิลปินละครเท่งตุ๊
กรวมถึงวิธีการได้มาของข้อมูลวิจัยที่น่าเช่ือถือ มีขั้นตอนการด าเนินงานวิจัยดังนี้  
     2.1 เลือกผู้ให้ข้อมูลส าคัญ (Key informant) จ านวน 30 คน ประกอบด้วย (1) ผู้ให้ข้อมูลส าคัญประเภทหัวหน้า
ศิลปินคณะละครเท่งตุ๊กอาวุโส จาก 3 คณะ คือ คณะ ส.บัวน้อย คณะมนัสชัยวัฒนา และคณะจักรวาลมงคลศิลป์ 
ประธานสภาวัฒนธรรมอ าเภอแหลมสิงห์ รวม 4 ท่าน และ (2) ผู้ให้ข้อมูลส าคัญประเภทศิลปินละครเท่งตุ๊กทั่วไป และ
ผู้เข้าร่วมพิธีกรรมไหว้ครูละครเท่งตุ๊ก จ านวน 26 คน 
     2.2 เลือกข้อมูลประเภทเอกสาร ประกอบด้วยเอกสารประเภทงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับประเด็นด้านความเช่ือ และ
พิธีกรรมการไหว้ครู เพื่อศึกษาความเชื่อของศิลปิน การสื่อสารความเชื่อ และสัญญะความเช่ือในพิธีกรรม  
     2.3 เลือกข้อมูลประเภทวัตถุ ศึกษาวัสดุอุปกรณ์ที่เกี่ยวข้องกับพิธีกรรมไหว้ครูของศิลปินละครเท่งตุ๊ก ได้แก่ เครื่อง
สังเวย-เครื่องบูชา อุปกรณ์สิ่งของที่ต้องใช้ประกอบพิธีกรรมการไหว้ครู ปฏิมากรรมสิ่งศักดิ์สิทธิ์ประจ าคณะละครเท่งตุ๊ก 
สัญลักษณ์เทพสังคีตาจารย์ หรือเศียรครู ภาพถ่ายครูศิลปินผู้ล่วงลับ เสื้อผ้าการแต่งกายในการประกอบพิธีกรรม และ
เครื่องดนตรีไทย ทั้งนี้หัวใจส าคัญของการศึกษาครั้งน้ีคือ เทพสังคีตาจารย์ หลักๆ คือ สิ่งศักดิ์สิทธิ์ 2 องค์ คือ พระปัญจ
สิงขร โดยเช่ือว่า เป็นผู้ช่วยส่งเสริมให้การ  ขับร้องกลอนเป็นไปด้วยความราบรื่น และครูตะโพน ซึ่งหมายถึง พระปรคน
ธรรพ แปลว่า ยอดของฤๅษีผู้ประดิษฐ์พิณขึ้นคนแรก มีมงกุฏ 5 ยอด ร่างกายเป็นสีทอง มีกุณฑลทรงอาภรณ์ด้วยนิลรัตน์ 
ทรงภูษาสีแดง เป็นผู้เช่ียวชาญด้านการบรรเลง ขับร้อง โหราศาสตร์ กฎหมาย และการแพทย์ นักเลงทางไสยศาสตร์
เรียก “พระฤๅษีนารอด” (พระฤๅษีนารท) ตามคัมภีร์โบราณอินเดียวกล่าวถึงพระฤๅษีนารท ว่าเป็นพรหมฤๅษีมหา
ประชาบดี เป็นบุตรของพระมนู พระปรคนธรรพ์ จึงเป็นครูผู้ยิ่งใหญ่ในวิชาขับร้อง และดนตรี ไอยเรศ บุญฤทธิ์, 2559) 
 
 
 
 
 
 
 



ARU Research Journal, Vol.8, No.2, May - August 2021                                                                                        67 
 

     2.4 เลือกสนามวิจัย สถานท่ีประกอบพิธีกรรมการไหว้ครูบ้านของศิลปินเท่งตุ๊กดังภาพท่ี 1 
 

 
 

ภาพที่ 1 บ้านศิลปินละครเท่งตุ๊กประกอบพิธีกรรมการไหว้ครู อ าเภอแหลมสิงห์ จังหวัดจันทบุรี 
 
     2.5 สร้างเคร่ืองมือวิจัยเชิงคุณภาพ และการตรวจสอบข้อมูล ได้แก่ (2.5.1) ผู้วิจัยเลือกใช้เครื่องมือวิจัยที่สามารถ
เก็บข้อมูลตามประเด็นศึกษาที่ครอบคลุมเกี่ยวกับความเช่ือเบื้องหลังของศิลปินละครเท่งตุ๊ก และน าไปสู่การวิเคราะห์
ตีความสัญญะในพิธีกรรม ได้แก่ (1) แบบสังเกตพฤติกรรม สังเกตพฤติกรรมก่อน ระหว่าง และหลังสิ้นสุดพิธีกรรมและ 
(2) แบบสัมภาษณ์ ถามเกี่ยวกับความเชื่อ ความคิดเห็นที่มีต่อพิธีกรรมการไหว้ครูละครเท่งตุ๊กพูดคุยแบบธรรมชาติ หาก
มีประเด็นใดสงสัยจากการสังเกตจะสอบถามเพิ่มเติม และ (2.5.2) การตรวจสอบข้อมูลเชิงคุณภาพด้วยการตรวจสอบ
สามเส้า (Triangulation checked) โดยน าข้อมูลด้านความเช่ือ และพิธีกรรมที่มีความแตกต่างของเครื่องมือมา
ตรวจสอบในประเด็นเดียวกัน เพื่อสรุปตามทิศทางของข้อมูลเป็นแนวทางเดียวกัน ข้อมูลอิ่มตัว ค าตอบเป็นไปในทิศทาง
เดียวกันจึงถือว่า ข้อมูลนั้นถูกต้องเชื่อถือได้  
     ทั้งนี้การเก็บข้อมูลวิจัยด าเนินตามหลกัจริยธรรมการวิจัยในคน โดยเฉพาะความพร้อมยินดีตอบค าถามของผู้ให้ข้อมูล
ส าคัญ ไม่สร้างความเสียหาย เสื่อมเสียชื่อเสียง และสิทธิประโยชน์ที่ผู้ให้ข้อมูลพึงได้รับ 
     2.6 การวิเคราะห์ และตีความข้อมูล จ าแนกการวิเคราะห์ตีความข้อมูล 3 ลักษณะคือ การวิเคราะห์เนื้อหาเอกสาร 
การตีความข้อมูลจากการวิจัยภาคสนาม และการวิเคราะห์ตามกรอบทฤษฎีการสื่อสาร และสัญญะเชิงมายาคติ 
     2.6.1 การวิเคราะห์เนื้อหา (Content analysis) ผู้วิจัยจะท าการวิเคราะห์จากเอกสาร งานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับ
ประเด็นทางด้านความเช่ือ และพิธีกรรมการไหว้ครู โดยวิเคราะห์เนื้อหาที่ปรากฏในเอกสาร การตีความสร้างข้อสรุป
แบบอุปนัย (Induction) จากงานวิจัย และต าราที่เลือกมาท าการวิเคราะห์ แบ่งประเภทเนื้อหาของงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง
กับความเช่ือ และพิธีกรรมการไหว้คร ูโดยเปรียบเทียบกับเนื้อหาความเช่ือ และพิธีกรรมไหว้ครูดนตรี-นาฏศิลป์ พยายาม
ค้นหา และตีความหมายแฝงท่ีอยู่ในข้อมูลเหล่านั้น  
     2.6.2 การตีความข้อมูลจากการวิจัยภาคสนาม สร้างข้อสรุปข้อมูลจากสิ่งท่ีเป็นรูปธรรม หรือปรากฏการณ์ที่มองเห็น
ที่เก็บรวบรวมได้จากข้อมูลตั้งแต่ 2 ชุดขึ้นไป โดยเฉพาะข้อมูลที่ได้จากการสังเกต และสัมภาษณ์ประเด็นการศึกษาความ
เชื่อ และพิธีกรรมของศิลปินละครเท่งตุ๊ก  
     2.6.3 การวิเคราะห์การสื่อสารความเชื่อตามทฤษฎีการสื่อสาร S-M-C-R-E ของ Lasswell (อ้างใน Businesstopia, 
2018) และสัญญะเชิงมายาคติ (Myth) ตามแนวคิดของ Barthes กล่าวว่า “มายาคติ เป็นวิธีคิดของคนแต่ละสังคมที่มี
ร่วมกันต่อสิ่งใดสิ่งหนึ่งในวัฒนธรรมนั้น ๆ ดังนั้น มายาคติจึงเป็นหน้าที่อุดมการณ์ในกระบวนการท าให้วัฒนธรรมเป็น
เสมือนสิ่งท่ีเป็นเองเกิดขึ้นโดยธรรมชาติ ปกติ เห็นได้ชัด เป็นเรื่องของสามัญส านึก (Common-sense) ดังนั้นจึงมีความ
เป็นภววิสัย (Objective) และสะท้อนถึงความเป็นจริงอย่างที่มันเป็น (The way things are) ยิ่งกว่านั้น มายาคติยัง
สามารถซ่อนอุดมการณ์ที่มีอยู่ในสัญญะ และรหัสได้อีกด้วย Barthes เน้นว่า พลังของมายาคติมีมากถึงขั้นที่คนรู้สึกว่า 



68                                                                            วารสารวจิัยราชภัฏกรุงเก่า ปีที่ 8 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2564 
 

มันเป็นเรื่องที่แน่นอนอยู่แล้ว (Go without saying) จนไม่จ าเป็นต้องถอดรหัส ตีความ หรือท าลายความเป็นมายาคติ
ใดๆ (No need to be demystified) (Barthes อ้างถึงใน Chandler, 2002c)   
 
3. สรุปผลการวิจัย 
     3.1 ความเชื่อสิ่งศักด์ิสิทธิ์ของศิลปินละครเท่งตุ๊ก 
     จากการส ารวจความเช่ือของคณะละครเท่งตุ๊กทั้ง 3 คณะละคร ได้แก่ ส.บัวน้อย มนัสชัยวัฒนา และจักรวาลมงคล
ศิลป์ พบว่า มีจุดร่วมความเชื่อที่มีต่อพระฤๅษีนารท หรือพระฤๅษีภรตมุนี ทั้งนี้จ าแนกได้เป็น 4 กลุ่ม คือ (1) กลุ่มเทพเจ้า
ตรีมูรติ (2) กลุ่มเทพเจ้า ดุริยเทพ หรือเทพสังคีตาจารย์ และ (3) กลุ่มเทพเจ้าพระฤๅษี  และ (4) ครูศิลปินละครเท่งตุ๊กผู้
ล่วงลับ จากการศึกษาแท่นบูชาสิ่งศักดิ์สิทธ์ิมีการจัดเรียงเศียรบูชาตัวแทนสิ่งศักดิ์สิทธ์ิ ดังปรากฏภาพที่ 2 
      

   

 
 

ภาพที่ 2 หิ้งบูชาพระฤๅษีนารท สิ่งศักดิ์สิทธิ์การแสดงละครเท่งตุ๊ก จากบ้านพักศิลปิน 
 (1)คณะส.บัวน้อย (2) มนัสชัยวัฒนา และ (3) จักรวาลมงคลศิลป์ จังหวัดจันทบุรี 

 
     3.2 การวิเคราะห์การสื่อสารความเชื่อจากสัญญะในพิธีกรรมของศิลปินละครเท่งตุ๊ก 
     ผลการวิเคราะห์การสื่อสารความเช่ือจากสัญญะในพิธีกรรมของศิลปินละครเท่งตุ๊กแบ่งออกเป็น การวิเคราะห์การ
สื่อสารความเชื่อของศิลปิน และสัญญะในพิธีกรรมของศิลปินเท่งตุ๊ก 
     3.2.1 การวิเคราะห์การสื่อสารความเช่ือของศิลปินละครเท่งตุ๊ก ผู้วิจัยใช้กรอบทฤษฎีการสื่ อสารมาวิเคราะห์การ
สื่อสารความเชื่อตามองค์ประกอบการสื่อสาร S-M-C-R-E (Lasswell, H.D., 2006 อ้างใน Businesstopia, 2018) คือ ผู้
ส่งสาร (Sender/Source) เนื้อหาสาระ (Message) ช่องทางการสื่อสาร (Channel) ผู้รับสาร (Receivers) และ

1 2 

3 



ARU Research Journal, Vol.8, No.2, May - August 2021                                                                                        69 
 

ผลกระทบ (Effect) จากการสื่อสารความเชื่อในพิธีกรรมการไหว้ครูละครเท่งตุ๊ก สามารถวิเคราะห์ผลการศึกษาออกเป็น 
2 ระดับ คือ การสื่อสารความเชื่อภายในบุคคล และการสื่อสารความเชื่อระหว่างบุคคลของศิลปินเท่งตุ๊ก    
     1) การสื่อสารความเช่ือภายในบุคคล (Intrapersonal communication) พบว่า เป็นการแสดงออกถึงความเช่ือ
ภายในจิตใจของศิลปินละครเท่งตุ๊ก โดยเฉพาะอย่างยิ่งความเชื่อที่ศิลปินละครเท่งตุ๊กมีตอ่สิ่งศักดิ์สทิธ์ิที่ตนให้ความเคารพ
นับถือผ่านประสบการณ์ที่นับถือตามกันมาจากรุ่นสู่รุ่น เป็นความผูกพันทางจิตวิญญาณที่เช่ือมโยงกับความมั่นคงทาง
จิตใจของศิลปินยึดเหนี่ยวจิตใจด ารงชีวิตด้วยความรู้สึกปลอดภัย ความเป็นศิลปินเท่งตุ๊กนั้นไม่ได้เป็นความสามารถพิเศษ
ของตน แต่เป็นการกระท าโดยสิ่งศักดิ์สิทธ์ิ ในฐานะครูผู้มีความช านาญทั้งทางด้านการร้อง การร า และการดนตรี อาศัย
ระยะเวลาในการฝึกฝนที่ช้านานจนเกิดความแม่นย า จ าบทร้อง จ าท่าร าได้ มีความมั่นใจในการแสดงออกต่อหน้าคนดู
ตามแบบจ าลองการสื่อสารความเชื่อภายในบุคคล ดังภาพที่ 3 

 
ภาพที่ 3 แบบจ าลองการสื่อสารความเชื่อภายในบุคคลของศิลปินละครเท่งตุ๊ก 

 
     2) การสื่อสารความเช่ือระหว่างบุคคล (Interpersonal communication) เป็นกระบวนการสื่อสารที่เกิดขึ้นเมื่อ
ศิลปินละครเท่งตุ๊กมารวมตัวกันเพื่อปฏิบัตกิารสนองความเชื่อแต่ละคนตา่งมีความเช่ือต่อสิ่งศักดิ์สทิธ์ิ การสื่อสารดังกล่าว
จึงมีลักษณะเป็นการสื่อสารเชิงพิธีกรรม (Ritual communication) โดยมีองค์ประกอบการสื่อสารครบทั้งกระบวนการ 
คือ ผู้ประกอบพิธีกรรมเป็นผู้ส่งสาร ได้แก่ พราหมณ์ผู้ประกอบพิธี ผู้เข้าร่วมประกอบพิธี ได้แก่ บรรดาลูกศิษย์ศิลปิน
ละครเท่งตุ๊ก บรรยากาศสถานท่ีประกอบพิธีกรรมไหว้ครูละครเท่งตุ๊ก แท่นประกอบพิธีกรรม เครื่องสังเวย เครื่องดนตรี 
คือ ช่องทางการสื่อสาร และ บทสวดการอ่านโองการ บทร้อง เสียงดนตรี และการร่ายร าของศิลปินนักแสดงละครเท่งตุ๊ก
เป็นเนื้อหาท่ีเกิดขึ้นในพิธีกรรมการไหว้ครูละครเท่งตุ๊ก โดยผลกระทบของการสื่อสารความเช่ือ คือ เกิดความมั่นคงทาง
จิตใจ ตามแบบจ าลองการสื่อสารความเชื่อระหว่างบุคคลดัง ภาพที่ 4 



70                                                                            วารสารวจิัยราชภัฏกรุงเก่า ปีที่ 8 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2564 
 

 
ภาพที่ 4 แบบจ าลองการสื่อสารความเชื่อระหว่างบุคคลของศิลปินเท่งตุ๊ก 

 
     3.2.2 การวิเคราะห์สัญญะความเช่ือในพิธีกรรมการไหว้ครูละครเท่งตุ๊ก 
     สัญญะความเช่ือในพิธีกรรมการไหว้ครูละครเท่งตุ๊กเป็นการเลือกศึกษารายละเอียดจากสิ่งที่สังเกตได้โดยการ
วิเคราะห์สัญญะความเช่ือ (Sign of belief) จากข้อมูลประเภทวัตถุในการประกอบพิธีกรรมไหว้ครู จึงเป็นภาพสะท้อน
ทางวัฒนธรรมจากปรากฏการณ์ พบว่า มีสัญญะ 2 ลักษณะ คือ สัญญะความเช่ือเรื่องครู และสัญญะเครื่องสักการะ
สังเวย ดังตารางที่ 1 
 

ตารางที่ 1 การวิเคราะห์สัญญะในพิธีกรรมไหว้ครูละครเท่งตุ๊ก 
ประเภท

ของสัญญะ 
สัญญะ (Sign) ความหมายโดยอรรถ 

(Denotation) 
ความหมายโดยนัย 
(Connotation) 

วัตถ ุ 1. สัญญะความเช่ือเรื่องครู 
   - รูปปั้นพระฤๅษีนารท 
   - รูปปั้นเทพสังคีตาจารย์ 
   - หัวโขน 
   - รูปครูศิลปินผู้ล่วงลับ 
 

 
-ประติมากรรมที่ท า
จากอิฐ หิน ปูนปั้น 
ท อ ง เ ห ลื อ ง  ใ น
ลักษณะต่างๆ  
- ภาพถ่าย/กระดาษ
ฉายแสงตกกระทบ
เป็นรูปต่างๆ 

- สิ่งศักดิ์สิทธิ์ตามความเช่ือของศิลปินละคร
เท่งตุ๊ก 
- บุคคลผู้สร้างสรรค์อารมณ์ ความรู้สึกให้
ศิ ล ปิ น เ ท่ ง ตุ๊ ก แ ส ด ง ไ ด้ อ ย่ า ง เ ต็ ม
ความสามารถ เสมือนหนึ่งเป็นญาติผู้ใหญ่ที่
ศิลปินเท่งตุ๊กให้ความเคารพนับถือ 
- ขวัญก าลังใจในการประกอบอาชีพศิลปิน
ละครเท่งตุ๊ก 

2. สัญญะในเครื่องสักการะสังเวย 
   - อาหารดิบ-สุก 
   - เครื่องกระยาบวช (ผักผลไม้/
ขนมมงคล) 

 
- สิ่ งของที่ ใช้ในการ
บริโภคเพื่อการด ารง
ชีพ 
- ของบ ารุงร่างกายใช้
บริโภคเพื่อความอิ่ม
ท้อง 

 
- สะท้อนวัฒนธรรมการจัดเลี้ยงต้อนรับสิ่ง
ศักดิ์สิทธิ์ ผู้ให้ความเคารพ แสดงออกถึง
ความบริบูรณ์ทั้งเครื่องอุปโภค และบริโภค 
มีกินมีใช้ไม่อดอยาก ไม่ล าบาก ไม่จน 
- หลังจากถวายสิ่งศักดิ์สิทธิ์แล้วจะเปลี่ยน
สถานภาพเป็นของมงคล อาหารทิพย์ กิน
เพื่อความเป็นสิริมงคล 



ARU Research Journal, Vol.8, No.2, May - August 2021                                                                                        71 
 

 จากตารางที่ 1 เป็นการสรุปสัญญะที่พบในพิธีกรรมการไหว้ครูละครเท่งตุ๊ก สะท้อนวัฒนธรรมด้านความเช่ือท่ีมีต่อสิ่ง
ศักดิ์สิทธิ์ หรือครู สะท้อนถึงรสนิยมทางสุนทรียภาพผ่านบทไหว้ครู เครื่องดนตรี ที่ใกล้ชิดกับธรรมชาติ สะท้อน
ความส าคัญของหน้าท่ี “ศิลปินละครเท่งตุ๊ก” คือ ความจงรักภักดีต่อสิ่งศักดิ์สิทธ์ิเสมือนครู ความกตัญญูต่อครูผู้มพีระคุณ 
ท าให้การด ารงชีวิตมีคุณภาพชีวิตที่ดี พิธีกรรมการไหว้ครูละครเท่งตุ๊กจึงเป็นรหัสกฎระเบียบ และธรรมเนียมที่ศิลปิน
ละครเท่งตุ๊กควรปฏิบัติ (Code of conduct หรือ Conventional code) เป็นรหัสที่ต้องการให้สมาชิกในกลุ่มศิลปินเท่ง
ตุ๊กได้ปฏิบัติตาม รู้ได้ด้วยการท าซ้ า สร้างความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันกับชุมชน ซึ่งจากการวิเคราะห์สัญญะครั้งนี้พบว่า 
พิธีกรรมการไหว้ครูละครเท่งตุ๊ก มี 3 ลักษณะ คือ (1) ธรรมเนียมปฏิบัติเพื่อพัฒนาตนเอง (2) หน้าท่ีพึงมีต่อสมาชิกอ่ืนใน
สังคมในระดับเดียวกัน หรือต่ ากว่า และ (3) หน้าท่ีพึงมีต่อผู้อาวุโสในสังคม 
 
4. อภิปรายผล 
     การอภิปราผลการวิจัย มีประเด็นที่น ามาอภิปราย 2 ประเด็น คือ ประเด็นด้านความเช่ือ และพิธีกรรมของศิลปิน
ละครเท่งตุ๊ก และประเด็นด้านการสื่อสารความเชื่อ และสัญญะในพิธีกรรมของศิลปินเท่งตุ๊ก ดังน้ี 
     4.1 ประเด็นด้านความเช่ือ และพิธีกรรมของศิลปินเท่งตุ๊ก ความเช่ือของละครเท่งตุ๊ก เป็นระบบหนึ่งในการนิยาม
วัฒนธรรมเชิงมานุษยวิทยา โดยความเช่ือเป็นมูลเหตุของการจัดการระบบศาสนา และความเชื่อ เพื่อสนองความต้องการ
จ าเป็นพื้นฐานของมนุษย์ ภายใต้แนวคิดที่ว่า “วัฒนธรรม” เกิดจากการสนองความต้องการของมนุษย์ทางด้านร่างกาย 
ความมั่นคงทางด้านจิตใจ และความต้องการทางสังคม (งามพิศ สัตย์สงวน, 2558) จึงเป็นกระบวนการทางศาสนาในเชิง
หน้าที่นิยม (Elwell, F. W., 2003) ศาสนาช่วยให้ระบบความหมายแก่การด ารงอยู่ของแบบแผนการด าเนินชีวิตทาง
สังคม ท าให้เกิดการบูรณาการทางสังคม โดยผ่านแบบแผนทางวัฒนธรรม และประเพณีต่าง ๆ ที่มีบ่อเกิดมาจากความ
เชื่อทางศาสนา แสดงออกมาในรูปแบบของพิธีกรรม จึงเป็นกิจกรรมทางวัฒนธรรมที่สะท้อนความเช่ือของศิลปินละคร
เท่งตุ๊ก เป็นพิธีกรรมตามความเช่ือในลัทธิ หรือศาสนาในรูปแบบการปฏิบัติ โดยพิธีกรรมถูกจัดสรรในลักษณะพิธี
กรรมการไหว้ครูละคร เท่งตุ๊ก มาจากวิธีการที่สร้างความยินดีแก่พระเจ้า มีการสร้างรูปเคารพ หรือสิ่งของแทนความ
ศักดิ์สิทธ์ิ ผู้ที่ศิลปินให้ความเคารพ มีการถวายเครื่องเซ่นสังเวย (บุญลือ วันทายนต์, 2553) ดังนั้นพิธีกรรมไหว้ครูละคร
เท่งตุ๊ก ถือเป็นลักษณะพิธีกรรมที่ให้ความหมายเรื่องสิ่งศักดิ์สิทธิ์ แม้ว่ายุคสมัยจะเปลี่ยนแปลงไป การประกอบพิธีกรรม
เพื่อสร้างความศักดิ์สิทธ์ิยังคงอยู่ในสังคมไทย (สุปรียา หัสชู, 2553) 
     4.2 ประเด็นด้านการสื่อสารความเช่ือ และสัญญะในพิธีกรรมของศิลปินเท่งตุ๊ก พบว่า มีการสื่อสารความเช่ือจาก
ภายในบุคคล เป็นการสื่อสารความเชื่อพื้นฐานท่ีเกิดขึ้นกับตัวศิลปินละครเท่งตุ๊ก และการสื่อสารความเช่ือระหว่างบุคคล
ภายในกลุ่มศิลปินเท่งตุ๊ก ตามแนวคิดของ Wood, J. T. (2000)  ซึ่งองค์ประกอบการสื่อสารความเช่ือ คือ การสื่อสาร
ภายในบุคคลเพื่อความมั่นคงทางจิตใจ และการสื่อสารระหว่างบุคคลเกิดขึ้นจากประสบการณ์ร่วมระหว่างผู้ส่งสาร คือ 
ศิลปินนักแสดงละครชาตรีเท่งตุ๊ก และผู้รับสาร คือ ผู้ว่าจ้างต่างก็มีความเช่ือต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์ท าการส่งสารด้วยวัจนภาษา 
และอวัจนภาษา สัญลักษณ์เครื่องสักการะบูชาต่าง ๆ ผ่านช่องทางการสื่อสาร คือ งานไหว้ครู และ งานแก้บน รวมถึง
งานมหรสพเพื่อความบันเทิงโดยส่งสารไปยังผู้รับสารผู้ชมทั่วไป ผลกระทบจากการสื่อสาร คือ ความมั่นคงทางด้านจิตใจ 
และการเป็นพ้ืนท่ีแสดงอ านาจทางสังคมของผู้ว่าจ้างไปแสดง (รัจน์ชีวาต์ ตั๋นติกุลวรา, 2561) พิธีกรรมการไหว้ครู จึงเป็น
กิจกรรมการสื่อสารความเช่ือในพิธีศักดิ์สิทธิ์ หรือความมีอิทธิฤทธิ์ที่จะดลบันดาลสิ่งต่าง ๆ ตามความต้องการตาม
ความรู้สึกนึกคิดของตน พิธีกรรมความเช่ือดังกล่าวจึงเป็นผลสืบเนื่องมาจากการท า งานของมายาคติที่กลบเกลื่อน
บิดเบือนให้ดูเป็นเรื่องธรรมดา (ศุภวัฒน์ วัฒนภิโกวิท, 2553) ขณะที่ โรล็องด์ บาร์ตส์ (2547) มองว่า “มายาคติก็มิได้
ปิดบังอ าพรางสิ่งใดทั้งสิ้น ทุกอย่างปรากฏต่อหน้าต่อตาเราอย่างเปิดเผย แต่เราต่างหากที่คุ้นเคยเสียจนไม่ทันสังเกตว่า
เป็นสิ่งประกอบสร้างทางวัฒนธรรม” พิธีกรรมไหว้ครูละครเท่งตุ๊กจึงมีลักษณะที่หลงรับรู้ว่า ความคิด คติความเช่ือเป็น
ธรรมชาติ เป็นจริง และก็ตอบสนองความรู้สึกนึกคิดผ่านพิธีกรรมด้วยกิจกรรมศักดิ์สิทธิ์ต่าง ๆ โดยบุคคลมองไม่เห็น
มายาคติที่เคลือบแฝงในพิธีกรรม การปฏิบัติประกอบพิธีกรรมต่อวัตถุจะตั้งอยู่บนความศรัทธาที่เป็นไสยศาสตร์ ทั้งที่
ความจริงเป็นพิธีกรรมที่กระท าต่อสิ่งก่อสร้าง รูปเคารพท่ีเป็นวัตถุ นอกจากน้ีกิจกรรมการสื่อสารความเชื่อเป็นภูมิปัญญา



72                                                                            วารสารวจิัยราชภัฏกรุงเก่า ปีที่ 8 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2564 
 

แขนงหนึ่งเพื่อการสืบทอดจากรุ่นสู่รุ่นตามกระบวนการสื่อสารเพื่อส่งเสริมภูมิปัญญาอาจจะเปิดโอกาสให้เด็ก และ
เยาวชนเข้าร่วมในกระบวนการผลิต ซึ่งในที่นี้คือ การประกอบพิธีไหว้ครูละครเท่งตุ๊ก ภายใต้เง่ือนไขที่ว่า คนรุ่นใหม่ใน
ฐานะผู้รับสาร หรือผู้อยู่ในเหตุการณ์ได้รับการเสริมสร้างความรู้ ทัศนคติ และการมีส่วนร่วมในกิจกรรมต่าง ๆ เฉก
เช่นเดียวกับแนวทางการส่งเสริมภูมิปัญญาสื่อ (ทิพย์พธู กฤษสุนทร, 2561)  
     สัญญะในพิธีกรรมของศิลปินเท่งตุ๊ก พบว่า มีสัญญะความเช่ือเรื่องครู และสัญญะในเครื่องสักการะสังเวย เพื่อท า
ความเข้าใจความหมายในระดับโครงสร้างโดยรวม มองเห็นความหมายแฝง และความหมายที่เป็นอิสระในตัวเอง เ ป็น
การสร้างความตระหนักรู้ต่อการครอบง าเป็น “มายาคติ” (Myth) อภิปรายได้ว่า สัญญะความเช่ือเรื่องครู หมายถึง 
ความคิด และสัญญะที่ถูกมอบหมาย โดย “ครู” รูปปั้นสิ่งศักดิ์สิทธ์ิ เป็นวัตถุรูปธรรมสิ่งสมมติแทนความศักดิ์สิทธิ์ภายใต้
ช่ือเรียกรูปปั้นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ เช่นในงานวิจัยนี้พบว่า พระฤๅษีนารท หรือพระฤๅษีภรตมุนี หรือพ่อแก่  ล้วนเป็นรูปเคารพ
วัตถุรูปธรรมแทนสิ่งที่เป็นนามธรรมที่ประกอบสร้างขึ้นมาจากคติความเช่ือ ซึ่งตามต านานที่ว่า พระอิศวรประสงค์จะ
แสดงการฟ้อนร าให้เป็นแบบฉบับ จึงเชิญพระอุมา ชายาให้ประทับเป็นประธานเหนือสุวรรณบัลลังก์ พระสุรัสวดีดีดพิณ 
พระอินทร์เป่าขลุ่ย พระพรหมตีฉิ่ง พระลักษมีขับร้อง และพระนารายณ์ตีโทน พระภรตฤๅษีได้รับเทวบัญชาให้จดบันทึก 
และแต่งต าราสั่งสอนแก่เหล่ามนุษย์จนเกิดเป็นต ารานาฏย-ศาสตร์ และบังเกิดเป็นเทวรูปพระอิศวรปางฟ้อนร าท่าต่าง ๆ 
108 กระบวนท่า  
 ความเป็นสัญญะที่ถูกหมายถึงในที่น้ี คือ การเป็นสิ่งแทนความคิดทางรูปธรรมของวัตถุที่ใช้ประกอบกับ     ตัวหมาย 
(Signifier) นั้น ๆ กล่าวอีกนัยหนึ่งคือ รูปเคารพสิ่งศักดิ์สิทธิ์ท าให้เกิดความระลึกนึกถึงค าสั่งสอนของครูละคร ความ
ศักดิ์สิทธ์ิของครูในการดลบันดาลให้เป็นไป แต่โดยเนื้อแท้แล้ว วัตถุนี้ก็ไม่ใช่พระฤๅษีนารท หรือ    พ่อแก่กลับเป็นเพียง
สิ่งสมมติประเภท Iconic mode (วิถีหน้าที่แบบเสมือน) ที่แฝงไว้ซึ่งความหมาย (ศุภวัฒน์ วัฒนภิโกวิท, 2553; โรล็องด์ 
บาร์ตส์, 2547) ขณะที่สัญญะเครื่องสักการะสังเวยจึงเป็นองค์ประกอบท่ีส าคัญในการตอบสนองมายาคติดังกล่าว ภายใต้
ความเช่ือที่ว่า หมายถึง การต้อนรับเลี้ยงดู การให้เครื่องอุปโภคบริโภคแทนความรู้สึกเคารพศรัทธา และหวังว่าเมื่อให้ 
หรือถวายแล้ว จะได้รับผลกระทบตอบแทนมา ในรูปแบบของมายาคติที่ประกอบสร้างเกิดความโชคดี เกิดความเป็นศิริ
มงคล เสริมความเช่ือมั่นในการประกอบอาชีพศิลปิน ตลอดจนการเข้าร่วมงานพิธีกรรมการไหว้ครู สะท้อนภาพของการ
ความสามัคคีในหมู่คณะของกลุ่มศิลปินละครเท่งตุ๊ก สะท้อนแนวคิดของบาร์ตส์ว่า เป็นผลจากความส านึกรับรู้เชิงสัญญะ
ของผู้คน (Consciousness of sign) ที่แตกต่างกันไปตามแต่ละช่วงเวลา ซึ่งในพิธีกรรมการไหว้ครูประจ าปีทุกครั้งของ
ศิลปินละครเท่งตุ๊กเป็นการสืบ-ทอดผลจากส านึกรับรู้เชิงสัญญะ โดยมีลักษณะเป็นประวัติศาสตร์ (the history of the 
sign) หรือมีความเปลี่ยนแปลงของความส านึกรับรู้ต่อสัญญะที่ปรากฏในพิธีกรรมดังกล่าว (คมลักษณ์ ไชยยะ, 2561)   
 สรุปได้ว่า ความเช่ือ และการสื่อสาร เป็นระบบหนึ่งทางวัฒนธรรมตามแนวคิดทางมานุษยวิทยา ความเช่ือมีความ
เกี่ยวข้องกับสิ่งท่ีมนุษย์ให้การยอมรับนับถือเพื่อสร้างความมั่นคงทางจิตใจ การสื่อสารเพื่อการสร้างความหมาย และการ
ตอบสนองความเชื่อ จึงเป็นความพยายามที่มนุษย์สื่อให้เห็นถึงการยืนยันถึงความมั่นคงทางด้านจิตใจ และการแสดงออก
ด้วยความหมายในลักษณะต่าง ๆ โดยเฉพาะรูปแบบพิธีกรรม 
 
5. ข้อเสนอแนะ 
     การศึกษาพฤติกรรมด้านความเช่ือมีบางประเด็นที่เปราะบาง เป็นความเช่ือส่วนบุคคล กระบวนการเก็บข้อมูลควร
ค านึงถึงความสบายใจของผู้ให้ข้อมูลส าคัญ ควรมีการสะท้อนข้อมูลจากการวิจัยเพื่อน าไปก าหนดแบบแผนในการพัฒนา
คุณภาพชีวิตของคณะละครเท่งตุ๊กเพื่อการด ารงอยู่อย่างยั่งยืน  
     ข้อเสนอแนะจากการวิจัยครั้งต่อไป ควรมีการสืบค้นความเช่ืออื่น ๆ เช่น การทรงเจ้าเข้าผีในกลุ่มคณะละครเท่งตุ๊ก 
การเสี่ยงทาย การใช้มายาการ หรือคุณไสย จะท าให้การวิเคราะห์เปรียบเทียบพฤติกรรมความเช่ือศิลปินเท่งตุ๊กสมบูรณ์   
       มากขึ้น และยังสามารถศึกษาสัญญะที่ลึกซึ้งภายใต้บริบทการเปลี่ยนแปลงทางสังคม 
 
 



ARU Research Journal, Vol.8, No.2, May - August 2021                                                                                        73 
 

6. เอกสารอ้างอิง 
กาญจนา แก้วเทพ และคณะ. (2555). สื่อเก่า-สื่อใหม่: สัญญะ อัตลักษณ์ อุดมการณ์. กรุงเทพมหานคร:  
 ภาพพิมพ์. 
คมลักษณ์ ไชยยะ. (2561). พื้นฐานแนวคิดสัญวิทยาของโรล็องด์ บาร์ตส์. วารสารวิชาการมนุษยศาสตร์และ 
       สังคมศาสตร์, 7(2), หน้า 27-60. 
งามพิศ สัตย์สงวน. (2558). การวิจัยเชิงคุณภาพทางมานุษยวิทยา พิมพ์ครั้งท่ี 7. กรุงเทพมหานคร:   
       จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
ชิงชัย วิชิตกุล. (2550). ภาพสะท้อนทางวัฒนธรรมที่ปรากฏในพิธีไหว้ครูดนตรี (วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต).  

มหาวิทยาลัยมหิดล, นครปฐม.   
ทิพย์พธู กฤษสุนทร. 2561). แนวทางการส่งเสริมภูมิปัญญาสื่อของเล่นพื้นบ้านส าหรับกลุ่มผู้รับสารเด็กและ 
       เยาวชน ต าบลฟ้าฮ่ามอ าเภอเมืองจังหวัดเชียงใหม่.  วารสารวิจัยราชภัฏกรุงเก่า, 5(1). หน้า 41-49.  
บุญลือ วันทายนต์. (2553). สังคมวิทยาศาสนา. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามค าแหง.  
ประภาศรี ศรีประดิษฐ์. (2545). ละครเท่งตุ๊กในจังหวัดจันทบุรี (วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต).  
       จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, กรุงเทพมหานคร.  
รัจน์ชีวาต์ ตั๋นติกุลวรา. (2561). การสื่อสารความเช่ือเพื่อการด ารงอยู่ของศิลปะการแสดงพื้นบ้านละครชาตร ี
       เท่งตุ๊กจังหวัดจันทบุรี (ดุษฎีนิพนธ์ปริญญาปรัชญาดุษฎีบัณฑิต).  มหาวิทยาลัยรามค าแหง,  
       กรุงเทพมหานคร. 
โรล็องด์ บาร์ตส์. (2547). มายาคติ. แปลโดย วรรณพิมล อังคศิริสรรพ. กรุงเทพมหานคร: คบไฟ. 
ศุภวัฒน์ วัฒนภิโกวิท. (2553). มายาคติกับความเช่ือทางวัตถุในพุทธศาสนา (วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต).  
       มหาวิทยาลัยศิลปากร. กรุงเทพมหานคร.  
สุปรียา หัสชู.  (2553).  ลักษณะพิธีกรรม ความหมายเรื่องความศักดิ์สิทธิ์ และบทบาทของเซียมซีในสื่อ  
       ออนไลน์ (วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต). จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, กรุงเทพมหานคร. 
ไอยเรศ บุญฤทธิ์. (2559). วัตถุทางมงคลดนตรีไทยในสังคมร่วมสมัย: การสร้างความหมาย และบทบาท  
(วิทยานิพนธป์ริญญาดุษฎีบัณฑิต). จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, กรุงเทพมหานคร.  
Businesstopia. (2018). Lasswell’s Communication Model. Retrieved from  
https://www.businesstopia.net/communication/lasswell-communication-model 
Chandler, D. (2002c). Detonation, connotation and myth: Semiotics for beginners. Retrieved from 

http://www.aber.ac.uk/media/Documents/S4B/sem06.html 
Elwell, F. W. (2003).  Emile Durkheim on Religion. Retrieved from http://www.faculty.rsu.edu/ 
 ~felwell/Theorists/Essays/Durkheim2.htm 
Lasswell, H. D. (2006). The Structure and Function of Communication in Society.  
Communication theory-Critical concepts in media and cultural. 1. pp. 84-95 
Wood, J. T. (2000). Communication in our lives (2nd ed.). California : Wadsworth. 
 
 
 
 
 
 
 



74                                                                            วารสารวจิัยราชภัฏกรุงเก่า ปีที่ 8 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2564 
 

 


